
1874	 reseñas

Manuel de la Bárcena y Arce, Obras completas, estudio preliminar 
de Tomás Pérez Vejo, Santander, Universidad de Cantabria, 2016, 
247 pp. ISBN 978-84-8102-781-5

La colección Cantabria 4 Estaciones ha publicado obras de monta-
ñeses ilustres, aunque no necesariamente célebres. Es el caso de las 
Obras completas de Manuel de la Bárcena, natural del pueblecillo 
de Azoños y muy poco conocido tanto en España como en México, 
pese a haber sido uno de los firmantes del Acta de Independencia de 
septiembre de 1821. Es relativamente fácil encontrar las razones por 
las cuales su vida y obra son poco conocidas a ambos lados del Atlán-
tico. Sus actividades en Cantabria no fueron excepcionales, como bien 
indica el estudio de Tomás Pérez Vejo, sino muy semejantes a las de 
numerosos montañeses, bien relacionados en sus comunidades y con 
la suficiente ambición como para hacer carrera fuera de su región. En 
México no ha corrido una suerte diferente de los demás firmantes del 
Acta de Independencia, casi todos desconocidos, tal vez por haber 
proclamado la independencia de un imperio que caería algunos meses 
después. Además, como puede apreciarse en la brevedad del volumen 
que aquí reseño, sus obras completas no fueron numerosas y, en cier-
to sentido, todas fueron sermones, incluso –me atrevería a decir– el 
Manifiesto al mundo, que no fue hecho para ser pronunciado desde 
el púlpito sino para ser leído y discutido en la plaza pública. Sobre 
este aspecto volveré más adelante. De momento sólo debo apuntar 
que, así como es muy explicable el olvido en el que han caído Manuel 
de la Bárcena y su obra, también hay razones importantes para darlo 
a conocer en el siglo xxi, más allá del orgullo local (que exponen la 
colección y el autor mismo del estudio preliminar) de contar con un 
paisano que firmó la Declaración de Independencia de uno de los 
países que surgieron de las revoluciones hispanas de la segunda década 
del siglo xix.

Tomás Pérez Vejo señala en su estudio preliminar que Manuel de 
la Bárcena fue un personaje extraño y al mismo tiempo estereotípico. 
Lo segundo porque su trayectoria no es muy diferente de la de otros 
migrantes de las villas y poblaciones del norte de la península Ibérica, 
que supieron aprovechar las relaciones y vínculos de amistad, cliente-
lares e incluso familiares para forjarse una carrera en la administración 



	 reseñas� 1875

de la monarquía. En cambio, no estoy tan seguro de que fuera extraño. 
Excepcional tal vez, si consideramos que no fueron muchos los que 
integraron el primer órgano de gobierno del Imperio mexicano. En 
todo caso, pareciera que haber formado parte de la Junta Provisional 
Gubernativa se debió más a los vínculos que estableció con el poderoso 
grupo político y económico de Michoacán –del cual formaba parte el 
propio Agustín de Iturbide– que a sus dotes intelectuales.1

El volumen está compuesto de diez breves obras, la mayoría sermo-
nes, como apunté antes. El primero es de 1804, predicado en Valladolid 
en las honras fúnebres de quien fuera obispo de Michoacán y protector 
del mismo Manuel de la Bárcena, Antonio de San Miguel, quien lo 
condujo hasta el cabildo de aquella catedral. El último, de diciembre 
de 1822, predicado en México frente al emperador Agustín I, en la 
función anual de la Orden de Guadalupe. Entre ambos momentos, 
el predicador había sido promotor de la soberanía regia de Fernan-
do VII, del constitucionalismo gaditano y la soberanía de la nación 
española, de la independencia de México con un príncipe de la Casa 
de Borbón (como establecía el Plan de Iguala) y crítico de la Consti-
tución de 1812, y finalmente defensor de la proclamación imperial de 
Agustín de Iturbide. De 1808 es su sermón de jura a Fernando VII; 
se trataba de una diatriba en contra de Napoleón, pero también de 
un mensaje de esperanza para los súbditos del monarca católico. Las 
referencias bíblicas ayudaban al predicador a mostrar que los hebreos, 
pueblo elegido por su divinidad, siempre salieron del yugo gracias a 
su fe. Lo mismo sucedería con los españoles si se mantenían unidos. 
Años después, en 1812, dio a las prensas una Exhortación para cumplir 
con la Constitución, que también había pronunciado desde el púlpito. 
Entre otras cosas, recurría a la grandeza de la nueva nación española, 
nación trasatlántica, unida por un océano que facilitaba el comercio 
y las relaciones. La Oración por María Luisa de Borbón, de 1819, 
es tal vez el sermón con menos entusiasmo de los incluidos, pero lo 

1 S obre el clan Huarte, la intendencia de Michoacán durante la guerra de independencia 
y las transformaciones políticas ocasionadas allí por el constitucionalismo español, véase 
Carlos Juárez Nieto, El proceso político de la independencia en Valladolid de Michoa-
cán, 1808-1821, Morelia, Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, Centro Regional Michoacán, 2008. Sobre De la 
Bárcena y la consumación, pp. 197-208.



1876	 reseñas

suficientemente claro en su exaltación de la monarquía. Siguen dos 
discursos a las juntas electorales de 1820 y 1821, en las que exhortaba 
a sus feligreses integrantes de esos órganos a elegir a los mejores para 
diputados, tanto de la diputación como de las Cortes. Cierran el volu-
men el Manifiesto al mundo y la mencionada Oración de la Orden de 
Guadalupe.

Como bien señala Tomás Pérez Vejo, el continuo cambio de pos-
turas políticas ha ocasionado que se vea al canónigo de la diócesis de 
Michoacán como una veleta que se acomodaba a los vientos políticos, 
y probablemente lo era. Un historiador de las ideas tradicional lo 
descartaría por no hallar coherencia en su pensamiento y por no ser 
fácil de adscribir en alguna de las doctrinas políticas más comunes de 
la época.2 En efecto, como señalo un poco más adelante en relación 
con su Manifiesto al mundo, De la Bárcena mezclaba diversos tipos 
de argumentos sin importar que algunos de ellos se contradijeran, y 
lo mismo recuperaba la patrística, los ejemplos bíblicos, que hacía 
referencias a Montesquieu, el abad de Pradt, Grocio y Pufendorf. Si 
alguna doctrina se pudiera hallar en su pensamiento, sería precisa-
mente la del jusnaturalismo, aunque no faltan comentarios más bien 
utilitaristas.3

Cabe señalar que esta inconsistencia, tanto política como intelec-
tual, no es extraordinaria para la época. Autores mejor conocidos, 
como Joaquín Fernández de Lizardi, recurrían también a diferentes 
tipos de argumentos, con citas de autores que desde nuestro punto de 
vista serían incompatibles, de modo que resulta imposible (y me parece 
que también inútil) catalogarlos en alguna tradición ideológica. Como 
bien han apuntado varios historiadores del pensamiento, se trataba de 
autores que combatían con la pluma, que estaban insertos en el debate 
político y a los que poco importaba la coherencia de sus fuentes y 

2  Quentin Skinner, “Meaning and Understanding in the History of Ideas”, en Vision 
of Politics. Volume I. Regarding Method, Cambridge, Cambridge University Press, 
2002, pp. 57-89.
3 S obre la importancia del derecho natural y de gentes en la época, véase José Car-
los Chiaramonte, “The ‘Ancient Constitution’ after Independence (1808-1852)”, 
en The Hispanic American Historical Review, 90: 3 (2010), pp. 455-488. DOI: 
10.1215/00182168-2010-003.



	 reseñas� 1877

argumentos con tal de conseguir el objetivo pretendido.4 Manuel de la 
Bárcena no era excepcional. En otra ocasión he mostrado que la cohe-
rencia de sus obras se encuentra en la retórica, en la manera que tenía 
de ser persuasivo y de ordenar su pensamiento, a partir de criterios jus-
naturalistas y siguiendo las pautas propias de los sermones, incluyendo 
siempre un epígrafe bíblico que después sería explicado en su propio 
contexto y “actualizado” al de comienzos del siglo xix.5

Estas características se hallan presentes en el único documento 
reunido en las Obras completas que no es un sermón. El Manifiesto al 
mundo apareció publicado a finales de 1821. Como todos sus demás 
escritos, empieza con un epígrafe bíblico que señala que, aunque gran-
de la hacienda de Jacob, su hermano Esaú sabía que no cabía en ella 
(Génesis, 36, v. 6 y 7). La metáfora se aplicaba, según el predicador, a 
la monarquía española, enorme, más grande de lo conveniente por 
naturaleza y por política, pero insuficiente para contener a los mexica-
nos en ella. Este aspecto es importante. Los sermones siempre incluían 
un epígrafe bíblico en latín, y en ocasiones traducido al español, para 
mejor comprensión de los fieles. Dicho epígrafe daba cuenta de la 
historia hebrea que podía ser anuncio o profecía de la historia y del 
presente del pueblo español. Ambos compartían la predilección (o, por 
mejor decir, la elección) divina, de modo que desde el punto de vista 
del orador y de la audiencia no resultaba extraño el anticipo de las 
sagradas escrituras. Cuando México alcanzó la independencia, como 
puede verse en la Oración de 1822, Manuel de la Bárcena mantuvo el 
mismo recurso, pues gracias a Guadalupe podía asumirse que el mexi-
cano también era un pueblo dilecto de la divinidad católica. Lo intere-
sante es que esa estructura retórica estaba diseñada para dirigirse a 
feligreses, personas que reciben la palabra divina incuestionable de un 
intermediario, de un ministro de lo sagrado. En cambio, al imprimir 
los sermones, De la Bárcena se arriesgaba a dirigir sus palabras a un 

4 R oberto Breña, “Ideología, ideas y práctica política durante la emancipación de Amé-
rica: panorama del caso novohispano”, en Historia y política, 11, pp. 9-33.
5 A lfredo Ávila, “El cristiano constitucional. Libertad, derecho y naturaleza en la re-
tórica de Manuel de la Bárcena”, en Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de 
México, 25 (ene.-jun. 2003), pp. 5-41, http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/
revistas/moderna/vols/ehmc25/302.pdf. Véase también el interesante trabajo de Carlos 
Herrejón, Del sermón al discurso cívico. México, 1760-1834, Zamora, El Colegio de 
Michoacán, 2003.



1878	 reseñas

público integrado tal vez por las mismas personas que en el templo 
callaban y recibían la palabra divina, pero que en la plaza eran capaces 
de discutir, de cuestionar y forjar una opinión. Por ello, el orador-
publicista en el que se había convertido el canónigo michoacano, 
incluía todos los argumentos posibles para sostener sus puntos de 
vista, más allá de la autoridad divina con la que empezaba.

Los argumentos para justificar la independencia expuestos en el 
Manifiesto eran todos los que en 1821 se publicaban en diversos perió-
dicos e impresos, sin importar que algunos fueran contradictorios o 
que generaran problemas. Así, por ejemplo, descalificaba la conquista 
y, por lo mismo, el pretendido título de dominio de la monarquía 
española, para después asegurar que los criollos, descendientes de 
los conquistadores, reclamaban los derechos de autogobierno que la 
corona les había quitado. Como señalé, en esto no era muy diferente 
a otros publicistas, como Servando Teresa de Mier, quien pasó de la 
defensa de los criollos como herederos de un derecho ganado por los 
conquistadores a descalificar la conquista. De igual modo, De la Bár-
cena aseguraba que la independencia podía verse o como el legítimo 
derecho de un pueblo conquistado (los indígenas) o como el necesario 
proceso de emancipación de los colonos (españoles americanos) que, 
una vez alcanzada la madurez, se desprendían de la madre patria. Por 
supuesto, no señaló que estas dos posibilidades generarían conflictos en 
el nuevo país. Lo más destacado, sin embargo, en su razonamiento, es 
recurrir a la naturaleza como argumento, lo que le permitía señalar que 
la enorme distancia entre la metrópoli y la colonia era motivo suficiente 
para erigir un nuevo país. Los climas (y aquí hay no sólo ecos, sino refe-
rencias explícitas a Montesquieu) diferentes exigían leyes diferentes. Al 
final, Nuevo México se separaría de México una vez que alcanzara la 
madurez necesaria, pues así era la naturaleza de los pueblos.

Por último, señalaré que el Manifiesto al mundo tiene las caracte-
rísticas de las declaraciones de independencia de la época.6 Reunía los 
agravios cometidos tanto por el despotismo de los monarcas Habsbur-
go y Borbón, como los de los gobiernos constitucionales, como causa 

6  Véase Alfredo Ávila, Jordana Dym y Erika Pani, Las declaraciones de independencia. 
Los textos fundamentales de las independencias americanas, México, El Colegio de 
México, 2012.



reseñas� 1879

para romper con la metrópoli. También, como apunté, recurría a los 
derechos naturales, aunque no de las personas sino de los pueblos. Por 
supuesto, a diferencia de las declaraciones “oficiales”, no hablaba en 
nombre del pueblo o de la nación sino de la razón. Tampoco inspiraba 
su manifiesto a las otras naciones del mundo en la Declaración de Fila-
delfia, sino en el ejemplo que ofrecían los propios monarcas y príncipes 
europeos de dar cuenta a sus pares de las guerras que llevaban a cabo. 
No obstante, el resultado era el mismo, dar cuenta del nacimiento de un 
nuevo país, en este caso de un imperio, en cuya Acta de Independencia 
aparecería el propio Manuel de la Bárcena como uno de los signatarios.

Alfredo Ávila
Univers idad Nacional  Autónoma de México

Francisco Javier Cervantes Bello (coord.), Libros y lectores en 
las sociedades hispanas: España y Nueva España (siglos xvi-
xviii), Puebla, Benemérita Universidad autónoma de Puebla, 
2016, 420 pp. IsBN 978-607-525-019-9

Hemos de dar a este libro y a sus autores, historiadores de solvencia 
acreditada en la historiografía de la cultura escrita en el mundo 
hispá-nico de la modernidad, la enhorabuena. Mas hago hincapié 
en la noción “cultura escrita”, porque sus aportaciones no sólo 
abarcan la historia del libro y la lectura, sino también el escrito en 
general. referente en el que se dan cita impresos y manuscritos de 
cualquier cariz, los que, gracias a los fundamentos de la nueva 
historia cultural, han despejado esquemas metodológicos más 
eficientes y provechosos a partir del rescate de fuentes y temática 
originales distintas de las tradicionales y, a la vez, del análisis del 
escrito según sus contextos, usos, funciones y representaciones; 
además de una gama de prácticas culturales derivadas del mismo. Un 
prisma en buena medida enrique-cido por su genuina vertiente 
interdisciplinar, donde confluyen la historia, la bibliografía 
material, la antropología, la literatura, la paleo-grafía –renovada por 
a. Petrucci– y sus seguidores. He aquí la historia de la cultura 
escrita, pero con carácter total.


