
1860 reseñas

como lo han hecho desde trabajos previos. Termino felicitándolos 
por la destreza que desarrollaron para comprender el sentido de las 
opera-ciones antiguas, la lógica de los “cálculos prudenciales” para 
deducir tributarios, atendiendo a equivalencias, variables, con fanegas 
de grano, con mantas, gallinas de castilla, chiles, y por la agilidad 
para sumar fracciones de tributarios haciendo enteros: las mujeres 
solteras y viudas alguna vez se tomaron como un tercio de tributario.

Marta Terán
Inst i tuto Nacional  de Antropología e  Historia

Elizabeth Hill Boone, Ciclos de tiempo y significado en los libros 
mexicanos del destino, México, Fondo de Cultura Económica, 2016, 
476 pp. ISBN 978-607-163-502-0

En su obra Ciclos de tiempo y significado en los libros mexicanos del 
destino, la conocida especialista estadounidense Elizabeth Hill Boone 
nos ofrece un trabajo exhaustivo sobre el corpus de códices adivi-
natorios de tradición precolombina procedentes del área central de 
México, que lograron sobrevivir a la destrucción masiva que de ellos 
se hizo, por la naturaleza de sus contenidos, tras la conquista.

Se trata de una obra de consulta obligada para quien se interese, ade-
más de en su valor incuestionable como obras artísticas, en profundizar 
en el entendimiento de este tipo de documentos indígenas abarcando 
una muy amplia variedad de aspectos: desde su contenido temático, los 
formatos escogidos, los patrones de representación utilizados, hasta la 
riqueza de información que sintetizan sobre los calendarios, la cosmo-
gonía y los rasgos generales de la práctica de la adivinación en dichas 
sociedades. Con ello se logra un importante avance en la comprensión 
de la complejidad que les caracteriza. De ahí que celebremos que el 
Fondo de Cultura Económica lo haya publicado por fin en español, 
tras casi una década de su aparición en inglés (2007).

Esta investigación destaca por haberse diseñado buscando superar 
algunas de las principales debilidades de lo previamente escrito 
sobre algunas de estas pictografías: tratarse de estudios introductorios 



reseñas� 1861

o análisis de cada una de ellas en particular, y centrarse en su descripción 
y en tratar de asignar significados a las figuras representadas en ellas, lo 
que hace que sus resultados sean más interpretativos que analíticos. En 
vez de ello, la autora trabaja sobre un corpus amplio constituido por
nueve códices: dos aztecas y siete de la región Mixteca-Puebla, buscan-
do identificar tanto el vocabulario gráfico utilizado en todos ellos como 
las estructuras organizativas que unen los elementos representados, y
con base en esto poder señalar los principios generales que guían la
lectura de todo este género de libros antiguos.

En contraste con códices de otros tipos cuyos contenidos se refieren 
a asuntos seculares (como podrían ser los históricos o los tributarios, 
entre otros), el de los “libros del destino” resulta de especial riqueza ya 
que incluye tanto elementos de la ciencia (calendario y conocimientos 
astronómicos) como de su filosofía (concepción del tiempo y de las 
leyes de funcionamiento del cosmos, de la relación entre lo natural, 
lo humano y lo sobrenatural por mencionar sólo algunos), lo que los 
convertía en verdaderos “recipientes de conocimiento” (p. 15) para 
quien los sabía utilizar y para quien ahora pueda descifrarlos.

Pero es también por esa misma razón que no se expresan (con la 
única excepción de un pasaje dentro del Códice Borgia) mediante 
formas narrativas como las de aquéllos, sino que predomina el uso de 
eufemismos, metonimias y metáforas visuales que, como señala Boone, 
“abstraen, condensan y exploran ideas y las presentan de manera 
evasiva” (p. 120), de modo similar a como también lo hacía el habla 
sagrada (nahuallatolli). Esto, aunque a primera vista pudiera parecer 
que oscurece sus significados, haciéndonos más difícil su interpreta-
ción, en realidad contribuye a transmitir de manera más adecuada su 
contenido esotérico.

Por lo registrado en las fuentes etnohistóricas del momento del 
contacto, la consulta de este tipo de libros con el fin de guiar, por medio 
de pronósticos, los actos tanto de la vida pública como de la de cada 
uno de los individuos (lo que explica que Sahagún llegara a describirlos 
“como antorchas que iluminaban el camino del pueblo azteca”), era 
una práctica común y generalizada en las sociedades mesoamericanas 
del periodo Posclásico.

Dentro de los nueve códices (el Borbónico, Tonalámatl de Aubin, 
Borgia, Cospi, Fejérváry-Mayer, Laud, Reverso del Porfirio Díaz, 



1862 reseñas

Vaticano B y Aubin núm. 20) que constituyen el corpus estudiado por 
Boone, la información aparece reunida en 120 almanaques pictóricos 
relativamente independientes unos de otros. Uno de estos manuscri-
tos puede contener uno solo (almanaque in extenso o compuesto) o 
muchos, como por ejemplo el Vaticano B, que incluye 31 (almanaques 
complementarios). Así como también hay varios protocolos que 
recogen instrucciones sobre el tipo, el número y la disposición de 
las ofrendas que podían hacerse en rituales particulares que se solían 
llevar a cabo para mejorar, evitar o promover el destino o suerte que, 
mediante los almanaques, se había pronosticado para una fecha.

La rigurosa y pormenorizada revisión de cada uno de estos libros 
antiguos, el cotejo entre ellos y el que la autora también hace con copias 
coloniales de otros códices (como son el Tudela, Telleriano-remensis, 
Vaticano A o Ríos), le permiten concluir que para fines de la época pre-
hispánica, al menos en una amplia zona del centro de México (altiplano 
central y zona mixteca), existía una conceptualización semejante sobre 
la forma en que las influencias sobrenaturales actuaban sobre el mun-
do de los hombres, y cómo éstos creían poder predecirlas por medio 
de un calendario de 260 días (20 signos de días por 13 numerales); en 
consecuencia, practicaban un mismo y único sistema adivinatorio con 
muy pequeñas variaciones locales, distinto al maya y a los de otros 
grupos mesoamericanos.

El método comparativo empleado la lleva a comprobar que algunos 
de esos almanaques aparecen repetidos en distintos códices, siendo casi 
una cuarta parte del total (cerca de 30) los que se encuentran represen-
tados en dos o más pictografías, lo que resulta una valiosa oportunidad 
al permitirle contrastar versiones distintas de la misma información, 
encontrar detalles o claves complementarios, profundizar en ciertos 
aspectos, etc., y con ello ampliar notablemente las posibilidades de 
interpretarlos con mayores fundamentos y certeza. Así como también, 
incluso, poder “reconstruir” el contenido de fragmentos hoy perdidos 
o en mal estado de conservación de sus cognados.

El producto de esta ambiciosa investigación es un libro que no va
dirigido a un público general sino al de los especialistas. Su primera 
parte (capítulos I al IV) destaca por un notable esfuerzo de síntesis 
y ordenamiento de un material amplísimo sobre formatos, orden de 
lecturas, convenciones pictóricas empleadas, la cuenta del tiempo por 



reseñas� 1863

medio de los calendarios, etc. Sin embargo, por el detalle con que son 
revisadas cada una de las imágenes de estas pictografías y lo complejo 
del sistema representado en ellas, su lectura se hace muchas veces difí-
cil de seguir para un lector que no tenga familiaridad (al menos visual) 
o cierto conocimiento previo al respecto, a pesar de ir acompañada
de útiles cuadros y esquemas. A esto se suman algunos detalles que
parecen derivar de la traducción, aunque cualquiera pueda reconocer
la dificultad que ésta debió representar al enfrentarse a la complejidad
de los temas de los que trata el texto.

Es importante considerar que cada una de las imágenes plasmadas 
en estos manuscritos sintetiza por sí misma gran cantidad de informa-
ción, ya que funcionaban como estrategia nemotécnica (registro de 
datos claves) que sólo alguien entrenado para ello podía reconocer y 
usar para hacer predicciones. De allí que estas escenas se caractericen 
por el atiborramiento de figuras y elementos que creían deberían 
tomarse en cuenta para la adivinación, y a las que es difícil encontrar 
sentido o relación explícitos. 

La autora subraya que el desafío que ha representado para los 
especialistas modernos la interpretación de este complejo vocabulario 
gráfico es que ésta no puede reducirse a la mera identificación de sím-
bolos y figuras representados en ellos (en la que se centraron algunos 
de los primeros y más destacados estudiosos de los códices), ya que 
las propiedades proféticas del tiempo, de lo invisible, no podían ser 
representadas por medio de signos con significados fijos o unívocos. 
Por tanto, sólo pueden ser leídos en relación con los contextos especí-
ficos (lugar que ocupan en cada composición) en los que aparecen. A 
esto hay que sumar la necesidad de tener presente que en cada una de 
estas imágenes se sobreponen varias capas de significados, por lo que 
se requiere distinguir también en qué nivel deben ser interpretadas. 

La extendida costumbre del uso de los libros del destino entre toda 
la población del centro de Mesoamérica, sin importar el rango social 
al que se perteneciera, que documentan las fuentes etnohistóricas para 
principios del siglo xvi, sugiere que debieron haber existido miles de 
ellos. A pesar de que en la actualidad sólo se cuente con una pequeña 
muestra de éstos, es suficiente para mostrar que los había de muy 
distintas calidades y tipos: unos grandes y elaborados, otros senci-
llos, unos generales y otros complementarios, algunos de propósitos 



1864 reseñas

múltiples y otros para temas específicos. De acuerdo a los usos y fun-
ciones que tuvieron, Boone agrupa los almanaques dibujados en el cor-
pus que analiza en tres clases: primero los dedicados a la predicción del 
destino de los días de acuerdo al calendario sagrado de 260 días, siendo 
la principal consulta la que determinaba el nombre (y con ello el des-
tino) de los recién nacidos. Éstos están muy relacionados también con 
la práctica del diagnóstico y curación de las enfermedades. Segundo, 
los que se ocupan de los rasgos mánticos asociados con las direcciones 
espaciales (los cuatro rumbos y el centro), y tercero, aquellos que se 
refieren específicamente a una sola esfera de actividad, como eran la 
predicción de cómo iban a ser el nacimiento-parto, la vida en pareja, 
los viajes, la lluvia, la agricultura o los ciclos venusinos.

En el centro de todos ellos subyace la forma en que estos pueblos 
entendían el tiempo como nexo que conectaba a los seres humanos 
con sus destinos y con los dioses, al gobernar las acciones de ambos. 
Así, sus ciclos eran entendidos como “armaduras entrelazadas” que 
revelaban a los adivinos o nigrománticos una multitud de relaciones 
y asociaciones que deberían tomar en consideración para asignarles 
significados específicos y con ello poder hacer sus profecías. La impor-
tancia central del calendario sagrado en este sistema explica, como bien 
subraya la autora, el hecho de que “los términos nahuas para leer, ama-
pohua y amoxpohua, contienen la raíz pohua, que significa ‘contar’, de 
modo que leer es, literalmente, contar” (p. 50).

La adivinación implicaba un complejo proceso en el que, mediante 
una labor de reconocimiento y juicio, al consultar la información 
representada en varios almanaques, quien la practicaba hacía uso de su 
experiencia y de lo aprendido sobre la amplia gama de significados de 
los distintos signos calendáricos y las figuras representadas, para poder 
identificar las inclinaciones y tendencias de las fuerzas que podían estar 
en juego y cómo sus influencias podrían combinarse para determinar 
la suerte del día en cuestión. Sólo así se podrían hacer predicciones o 
pronósticos adecuados, lo que resultaba ser una labor nada sencilla ya 
que, por ejemplo, una fecha propicia para que alguien recibiera el títu-
lo de tecuhtli tenía que elegirse también en relación con el destino de 
la fecha de nacimiento y de matrimonio del individuo en cuestión. O 
para llevar a cabo una curación, tenían que tomarse en cuenta el día y 
las horas en las que había empezado la enfermedad que aquejaba al 



reseñas� 1865

paciente. Ningún día era concebido como negativo ni positivo en sí; 
un día con fuerzas propicias para una actividad podía ser menos favo-
rable para otras tareas.

La minuciosa observación y análisis que hace de estas pictografías 
permiten a la autora guiar nuestra atención hacia aspectos formales 
antes poco tratados y que resultan de gran interés, como sería el rela-
tivo a la preferencia de ciertos formatos por quienes las elaboraron de 
acuerdo a su funcionalidad, haciéndonos evidente que nada en ellos 
fue casual (dejado al azar). Tal es el caso del propio diseño de página 
y la unión de éstas en tiras que se pliegan a manera de biombos para 
facilitar que el adivino pudiera encogerlas o extenderlas de acuerdo a 
las que iba necesitando consultar; el uso de formatos lineales para listas 
de secuencias cortas, o el de cuadros que facilitan la revisión de datos 
individuales y la rápida comparación de elementos potencialmente 
relacionados con otras secuencias más largas y redundantes, por men-
cionar sólo algunos. 

Conforme se avanza en la lectura del libro resulta evidente que 
su investigación incluye la revisión de prácticamente todo lo escrito 
antes al respecto (estado de la cuestión), tanto en inglés como en otros 
idiomas, por lo que quien lo consulte puede encontrarlo muy útil para 
localizar referencias a seguir acerca de lo dicho en particular sobre 
cada aspecto. Sin embargo, al exponer la información y elementos 
propuestos por dichas interpretaciones previas, en varias ocasiones 
Boone parece preferir no comprometerse a explicitar con cuál de 
dichas posturas en lo personal está de acuerdo, limitándose a sugerir 
que habría “otras” posibles interpretaciones, aunque no siempre aclara 
cuáles podrían ser éstas.

Sobre otros puntos en particular sí hace fuertes críticas a algunas 
posturas de otros investigadores, siendo una de las más recurrentes 
el que no siempre prueban con evidencia clara en qué se basan sus 
interpretaciones. Ello hace que resulte sorprendente que, al ofrecer 
algunas de sus propias propuestas alternativas, quien las lea pueda 
quejarse exactamente de lo mismo, y terminar por aceptarlas más 
por la erudición que la autora muestra en el manejo de la amplia 
información que nos ofrece a lo largo de la obra, que por entender 
el argumento en que las sustenta. Por poner un ejemplo, baste ver la 
parte en que refuta las afirmaciones de Eduard Seler sobre las horas 



1866 reseñas

específicas que según él dominaban los distintos patrones (señores del 
día y señores de la noche). 

A partir del capítulo V, cuando se adentra en el contenido temático 
de las pictografías, el texto se hace mucho más fluido y fácil de leer, 
resultando evidente el valor de la complementariedad que la autora 
logra entre el análisis de la imagen misma y la información registrada 
por fuentes documentales coloniales. Especialmente disfrutable resulta 
la revisión de las posibles predicciones sobre el futuro de una pareja/
matrimonio o sobre la suerte de un viaje a realizarse de acuerdo a las 
fechas en que ambos acontecimientos pudieran llevarse a cabo. Así 
como también la de la relación de las predicciones respecto a los ciclos 
de Venus, por la influencia que este cuerpo celeste creían podía tener 
sobre diferentes aspectos de la naturaleza (la lluvia y el crecimiento de 
los cultivos) y de la cultura (la guerra y el gobierno, entre otros).

Además de las fuentes documentales coloniales (cronistas, tratados 
de idolatrías, tradición oral registrada en caracteres latinos, etc.) y de 
los estudios y comentarios que distintos especialistas e interesados han 
hecho a partir del siglo xix de algunos de estos códices en particular, 
Boone utiliza como fuentes complementarias en su análisis algunos 
estudios etnográficos sobre prácticas rituales entre grupos indígenas 
actuales. Éstos son de especial valor para entender los almanaques 
precolombinos que se refieren específicamente a protocolos rituales en 
que se registran el tipo (objetos y materiales), número y disposición de 
las ofrendas y ciertos procedimientos esenciales requeridos para ase-
gurar, mejorar o anular el pronóstico hecho de acuerdo a una fecha. 
Llega a concluir que este tipo de pictografías, por tener una función 
muy distinta a la de los almanaques adivinatorios, suelen presentar una 
estructura organizativa y una apariencia muy distintas a las de aquellos, 
pues generalmente las figuras están menos compactadas, son más sen-
cillas (sin divisiones) y los signos calendáricos se reducen a unos cuantos 
nombres de días que fechan el ritual que describen. En contraste, algu-
nas incluyen registros de números (barras y puntos), y que deben haber 
guiado el conteo y agrupamiento de objetos o materiales a ofrendar, 
como sigue haciéndose en algunas prácticas rituales en diversas partes 
de México con notables coincidencias en su numerología. 

De especial profundidad es el desarrollo por parte de Boone de una 
propuesta de lectura propia de una sección (véanse las pp. 29-46) del 



reseñas� 1867

Códice Borgia, cuyo formato y orientación, completamente diferentes 
a los de los almanaques adivinatorios que la anteceden y siguen en el 
mismo manuscrito, ya habían hecho reconocer que debía tratarse de 
la representación de algo distinto a aquéllos. Tras hacer una revisión 
de las principales interpretaciones (Seler, Nowotny, Anders/Jansen/
Reyes García, Byland/Pohl, Milbrath y Gordon Brotherston) hechas 
al respecto, y con base en su análisis sobre las imágenes mismas, difie-
re de esas posturas al proponer que se trata de un pasaje narrativo 
(aunque no siempre en secuencia estricta) de cómo comenzó la vida 
(génesis) y se llegó a constituir el mundo en el que habitarían los seres 
humanos. Este relato mitológico explica la forma en que el brote de 
energía primordial se organizó progresivamente hasta dar lugar a un 
cosmos cuatripartito (direcciones cósmicas con respectivos pesos 
mánticos) en donde aparecerían los distintos aspectos de la naturaleza 
y la cultura, incluyendo también el tiempo y la propia cuenta de los 
días o calendario adivinatorio, cuya lectura queda posibilitada por la 
información registrada en el resto de las páginas del mismo códice, que 
serviría a los individuos para guiar sus acciones y asegurarles una mejor 
relación con lo sobrenatural. Toda esta serie de acontecimientos tienen 
como protagonista principal al dios Quetzalcóatl. 

La autora ofrece un detallado estudio de cada una de estas páginas 
agrupándolas en episodios temáticos que analiza por medio tanto de su 
iconografía como de otros relatos mitológicos aztecas y mixtecas sobre 
la creación, registrados en fuentes etnohistóricas del siglo xvi. Conclu-
ye que la versión que ofrece el Borgia presenta variaciones importantes 
respecto a ambas tradiciones, evidencia que parece indicar que este 
códice no fue producto de ninguna de esas dos culturas mesoamerica-
nas, a pesar de las fuertes coincidencias (iconográficas, en patrones de 
representación, sistema calendárico, correspondencias en el contenido 
mántico de sus imágenes, etc.) que sus almanaques muestran.

A partir de este hallazgo la autora cierra su estudio con un capítulo 
en el que, con una perspectiva interdisciplinaria, suma a los resultados 
del riguroso análisis de los apartados anteriores, los aportes de otros 
tipos de estudios (epigráficos, tipologías cerámicas y de artefactos, 
estilos de pintura mural, iconografía de deidades representadas, tipos 
de soportes, etc…) para tratar de ubicar específicamente en dónde y 
cuándo pudieron haber sido pintados los bellísimos códices del grupo 



1868 reseñas

Borgia, tema sobre el cual, a pesar de haber sido explorado por muchos 
especialistas anteriormente, no ha logrado llegarse a un pleno acuerdo. 

Con el rigor que caracteriza la metodología comparativa de toda 
su investigación, Boone intenta probar que tanto el Borgia como el 
Códice Cospi proceden de la región Puebla-Tlaxcala, donde el poder 
se centralizaba principalmente en Cholula; mientras que el Vaticano B, 
el Fejérváry-Mayer y el Laud parecen corresponder a sitios como 
Tehuacán-Coxcatlán-Teotilán del Camino, que jugaron un papel de 
gran relevancia en el intercambio comercial entre el Altiplano, el área 
mixteca y el centro-sur de Veracruz a lo largo de buena parte de la 
época precolombina. Es decir, un área en la que, al menos a partir del 
Epiclásico, confluyeron e interactuaron muchas tradiciones diversas 
(nahua, mixteca y otros pueblos como chochos, popolocas, mazatecos, 
cuicatecos, otomíes), dando lugar a una notable síntesis cultural. Esto 
explicaría también que dichos códices tengan muestras muy evidentes 
de la fusión de elementos estéticos e iconográficos propios de varias 
tradiciones distintas. 

La autora llega a sugerir que podría haber sido en esa región en 
donde tomó forma la estructura básica del sistema generalizado de 
adivinación que utilizarían, a partir de entonces y hasta la llegada de los 
europeos, los grupos que ocuparon el corazón del área mesoamericana 
a pesar de diferencias lingüísticas, étnicas y variedad en tradiciones 
locales. Sistema que unos años más tarde también desarrollarían los 
mixtecos y los aztecas, con pequeñas variantes como puede verse 
en los manuscritos sobrevivientes. La difusión de ese conjunto de 
creencias y prácticas adivinatorias pudo haberse visto favorecida por 
la activa interacción (especialmente económicocomercial) entre todos 
estos pueblos, por la ligereza (pintados sobre papel o piel de venado) 
y facilidad de transporte de los propios libros, y por la naturaleza 
extralingüística de lo registrado en ellos. 

El hecho de que la llamada “cuenta de los días” pudiera estar en uso 
al menos a partir de dicha época parece tener algunos elementos pro-
batorios en el hecho de que entre las deidades que aparecen en todos 
los almanaques estudiados como patrones de las unidades calendáricas 
(trecenas, señores del día o de la noche, etc.) destaque la ausencia de 
algunas cuyo culto es muy mencionado hacia los últimos años de la era 
prehispánica, como es el propio numen titular de los aztecas, 



reseñas� 1869

Huitzilopochtli, en contraste con el predominio de dioses relacionados 
con cultos agrícolas mucho más antiguos.

Estas últimas propuestas constituyen, a mi modo de ver, algunos de 
los aportes más interesantes del trabajo de Elizabeth Boone, pues no 
sólo representan avances sustanciales sobre los códices adivinatorios 
mismos (como la enorme cantidad de conclusiones a las que llega sobre 
éstos a lo largo del texto), sino también para disciplinas y estudios no 
centrados en estas pictografías, como podría ser, por mencionar un 
solo ejemplo, un mejor entendimiento del llamado estilo/horizonte 
Mixteca-Puebla para la arqueología y la historia cultural. 

El libro, por todo lo antes expuesto, resulta una invaluable contri-
bución al entendimiento y reflexión de los temas sobre los que trata, y 
como tal una obra de consulta imprescindible.

María Concepción Obregón rodríguez 
Inst i tuto Nacional  de Antropología e  Historia

rodrigo Moreno Gutiérrez, La trigarancia. Fuerzas armadas en 
la consumación de la independencia. Nueva España, 1820-1821, 
México, Universidad Nacional autónoma de México, 2016, 
432 pp. IsBN 978-607-028-679-7

agustín de Iturbide siempre ha sido una figura controvertida en la 
historiografía. en general, los historiadores adoptan una posición 
ambivalente hacia él; pocos aprueban su conducta o juzgan su 
desem-peño en la historia mexicana sin reservas. Nunca ha sido 
elevado a la estatura de simón Bolívar o José de san Martín: casi 
nadie lo ha visto como el Libertador de México. Cuando el 
presidente Calles, en 1925, trasladó los restos de los héroes de la 
Independencia al mausoleo deba-jo del monumento de la Columna 
de la Independencia, no incluyó los de Iturbide. al contrario, los 
forjadores de la patria y los creadores del nacionalismo mexicano 
nombraron a Hidalgo, allende y Morelos padres de la nación, 
identificando la insurrección de 1810 como el nacimiento del 
estado moderno. De esta manera, dejaron a Iturbide y el Plan de 
Iguala de 1821 en el aire. esto no fue, sin embargo, 


