
	 RESEÑAS� 389

indígenas y los propietarios de las haciendas, pero sobre todo ayuda a 
comprender cuáles fueron los fundamentos de las localidades sujetas 
para separarse de sus cabeceras políticas y constituirse en gobiernos 
locales autónomos, pues por lo regular buscaban tener derechos juris-
diccionales para el control de recursos municipales. Asimismo, no hay 
un espacio dedicado a las cofradías o hermandades religiosas, lo que 
fue de ellas una vez que las repúblicas de indios fueron sustituidas por 
los ayuntamientos y si hallaron un espacio de representación alterno a 
la institucionalización de los nuevos gobiernos locales en el siglo xix. 
Un análisis más profundo de los recursos comunales y las finanzas 
municipales hubiera aportado mayor información acerca de lo que 
estaba en juego.

Una nación de pueblos es una obra sustentada en profusas fuen-
tes documentales examinadas con la visión crítica que exige el rigor 
académico. De lectura ágil y amena, es un libro que va más allá de 
las rebeliones o revueltas populares en un rincón de México. Con 
certeza recibirá la atención de los interesados en los estudios acerca 
de la Huasteca, pero principalmente de los especialistas dedicados al 
abigarrado periodo de transición de regímenes políticos. La formación 
de los Estados es un proceso que debe abordarse en sus múltiples esca-
las, es decir, desde la dimensión local hasta la continental. Este libro es 
un excelente ejemplo de ello.

Sergio Eduardo Carrera Quezada
El Colegio de México

Raquel E. Güereca Durán, Un dios y un reino para los indios. La 
rebelión indígena de Tutotepec, 1769, México, Bonilla Artigas Edi-
tores, Universidad Nacional Autónoma de México, 2014, 246 pp. 
ISBN 978-607-834-812-1

La Sierra de Tutotepec, a mediados del siglo xviii. Una comarca 
marginal del virreinato, sujeta al dominio colonial, que sus habitantes 
lograron mantener relativamente autónoma. Un territorio caracteri-
zado por su difícil acceso, el poco interés de los españoles para ocupar 



390	 RESEÑAS

sus tierras, una población indígena básicamente otomí, arraigada en el 
terruño de sus costumbres, evangelizada de manera muy aproximativa 
por los franciscanos y los agustinos. En 1769, un brote rebelde sacude 
la Sierra provocando el desconcierto de las autoridades eclesiásticas. 
Un motín encabezado por “un falso sacerdote”, encarnación de Dios, 
agrupando centenares de feligreses en una “mezquita” del Cerro Azul, 
apoyados en un clero jerarquizado, vinculado con una doctrina de la 
salvación. Una epopeya rápidamente subyugada esfumándose como 
un cometa en el cielo oscuro de las poblaciones indígenas de esta 
región. Sobre este episodio fugaz, existen raros documentos escritos y 
no aparece ninguna huella del hecho en la historia oral actual de los 
otomíes serranos.

Mediante un riguroso examen crítico de las fuentes, Raquel Güe-
reca Durán se ha dedicado a desencriptar este fenómeno atípico. Ati-
nadamente, la autora empieza por una apreciación de las herramientas 
conceptuales disponibles respecto del abordaje de los accesos de vio-
lencia social en el mundo indígena y de su interpretación. De hecho, 
se notan discrepancias entre las tesis de corte histórico defendidas 
en los estudios mexicanistas: insurrección o rebelión (Taylor, Katz, 
Reina), tumulto (Castro), resistencia local aislada (Lara) o colectiva a 
la modernización borbónica (Ruiz Medrano), crisis religiosa (Stresser- 
Péan), inconformidad ligada al control del espacio serrano (Vázquez 
Carrillo). Partiendo de la descripción del espacio físico de la zona, y de 
las creencias religiosas de las poblaciones nativas actuales, R. Güereca 
Durán examina “las modalidades concretas” que asumió el dominio 
colonial en la Sierra de Tutotepec, para evaluar su eco en el brote de 
rebelión identificado en 1769, considerado como la expresión de un 
“cristianismo poco ortodoxo”. En seguida, explica al lector cómo la 
marginalidad de las comunidades de la Sierra no resulta ser el fruto 
de su aislamiento geográfico, ya que estuvieron a lo largo de la época 
colonial integradas al proceso de desarrollo de la economía novohispa-
na. La autora dedica un capítulo a la evangelización de la Sierra por los 
agustinos, que culmina con la secularización de las parroquias en 1754, 
una década antes de la rebelión. Reporta cómo durante la segunda 
mitad del siglo xviii, las autoridades civiles y eclesiásticas trataron de 
reforzar la presión del sistema colonial, lo que produjo varias mani-
festaciones de descontento, preludio de la rebelión de 1769, restituida 



	 RESEÑAS� 391

en un capítulo dedicado a la cronología de los acontecimientos; con-
cluye con un desciframiento del sistema ideológico y de la expresión 
ritual de la rebelión. De manera ejemplar, la historiadora ha rescatado 
las contadas fuentes disponibles, esencialmente concentradas en un 
expediente de los ramos Indios y Tierras del Archivo General de la 
Nación, en particular la correspondencia entre los principales protago-
nistas involucrados en la represión de la rebelión, más un documento 
de un fiscal otomí, verdadero hápax, que permite restituir el “native 
point of view”.

A la escasez de documentos históricos se agrega la ausencia de 
investigaciones arqueológicas, a pesar de la presencia de estructuras 
ceremoniales significativas; la más notable de éstas, Iglesia Vieja o 
México Chiquito —mayonikha, “lugar de la dualidad” en otomí—, 
sigue siendo hoy en día el espacio ritual de mayor estimación de todos 
los otomíes orientales, del Altiplano a la Huasteca, suerte de omphalos, 
lugar de la creación del universo. Es de suponer que, en la época colo-
nial, esos sitios formaban parte de un conjunto topográfico de cerros 
sagrados, como lo era el Cerro Azul, cuna de la rebelión de 1769.

La autora insiste en la gran heterogeneidad cultural de la Sierra 
antes de la llegada de los españoles, donde los otomíes cohabitaban con 
tepehuas y nahuas, y en el proceso de marginación “en tanto carecía de 
condiciones favorables para el desarrollo de las actividades productivas 
prioritarias para los colonos” (p. 54), de tal modo que la población 
española en la región resultó prácticamente inexistente durante el 
siglo xvi. R. Güereca Durán subraya cómo, durante esta época, la 
reducción de la población indígena fue el resultado de la política de 
congregación de los agustinos, a la cual se agregó la difusión de las 
epidemias a finales del siglo (pp. 60-61).

En eco de la reducción de los indios de Huayacocotla, la población 
de Tutotepec siguió disminuyendo, y se vio afectada a lo largo del 
siglo xvii por la política de repartimiento de los indios desplazados a 
las minas de Pachuca, política fuente de incontables abusos, denuncia-
dos con reacciones de resistencia de parte de los indios serranos (p. 65). 
En aquel entonces, se verificaba una de las estrategias notables de los 
indios, la cual iba a ser un arma de resistencia recurrente en caso de 
enfrentamientos violentos con las autoridades coloniales, la “huida al 
monte” (p. 72).



392	 RESEÑAS

Hasta el siglo xviii, la presencia española en la zona de Tutotepec 
se mantuvo escasa, pero la falta de comunicación no impidió que las 
autoridades de la alcaldía mayor de Tulancingo se unieran con los caci-
ques indígenas de los pueblos de la Sierra. Durante este periodo, los 
nativos no conocieron más de la cultura y de los valores de la sociedad 
dominante, que lo que podían percibir mediante la pastoral misionera.

Siguiendo la difusión de la religión cristiana en la Sierra, después de 
la casi inexistente presencia de los franciscanos, es de notar la activi-
dad de un predicador, Andrés Mixcóatl —asimilado a un sustituto de 
“hombre dios”, según Gruzinski—, recuperando las antiguas creencias 
en provecho de una acción como dueño de la lluvia (p. 80). Sin embar-
go, sólo la llegada de los agustinos y la pastoral de Alonso de Borja 
marcan la verdadera implantación del cristianismo en la Sierra. En un 
contexto de plurilingüismo, entre una población de habla básicamente 
otomí, nuevos cultos señalan que “en las comunidades serranas no 
hubo ni un rechazo unánime, ni una aceptación pasiva de la nueva 
religión” (p. 89). Entre aprovechamiento y resistencia, se puso en 
marcha toda una serie de estrategias, de negociaciones, variables según 
el contexto local, que obligan a contemplar un panorama mucho más 
diversificado de los avances de la cristianización. Un texto ha servido 
de referencia clave tanto para los historiadores como para los etnógra-
fos, a fin de evaluar el impacto de estos dispositivos nativos de protec-
ción y de camuflaje de las costumbres: la crónica de Esteban García. 
Concierne a una época durante la cual el desánimo de los frailes ante 
el “vicio de la embriaguez” y la poligamia generaba un sentimiento de 
profunda desilusión. Esteban García proporciona una serie de obser-
vaciones cruciales sobre el uso del antiguo calendario prehispánico, el 
papel amate y la vigencia de las prohibiciones sexuales relativas a los 
actos rituales, y el sacrificio de aves. Sobre todo, la narración del fraile 
enfatiza sutilmente el carácter clandestino de esas prácticas, como una 
contraideología frente a la doctrina de la Iglesia. Comprueba que, por 
medio de la veneración del Diablo, los otomíes camuflaban de por sí 
un vortex de creencias de larga tradición prehispánica que los frailes 
no supieron interpretar más que como una presencia obsesiva del 
demonio, creyendo que la destrucción física de las “mezquitas” de los 
“falsos sacerdotes” sería suficiente para que la evangelización fuese un 
“proceso concluido”, como lo reporta la autora. Aquí sigue vigente 



	 RESEÑAS� 393

una hipótesis explorada por R. Güereca Durán, y que he señalado 
anteriormente,1 sobre los procesos conscientes de camuflaje del cor-
pus ritual nativo y del aparato conceptual al cual estaba conectado, 
resultando ser el producto de una compartimentación del sistema de 
creencias, nativo y cristiano, o como lo expresa la autora, “buscando 
compaginar ambas realidades” (p. 96). Proceso consolidado por el 
hecho de que los frailes agustinos no establecieron en el siglo xvii otras 
vicarías en las demás comunidades de la Sierra. La “apatía” de los agus-
tinos favoreció seguramente la permanencia de la “idolatría” en toda la 
comarca (p. 111), mientras que en el siglo posterior la eclosión de un 
nuevo personal político y religioso, la secularización y las reformas de 
los Borbones, modificaron el panorama sociológico de las comunida-
des, que se beneficiaban todavía de cierta autonomía, viviendo en un 
estado de “rusticidad” adeptos aún a la práctica de “huir al monte”. 
R. Güereca Durán insiste en el impacto de la obra de Fabián y Fuero en 
la Sierra, que diagnosticó el desmoronamiento espiritual de los nativos, 
abandonados a “la abominación de sus ídolos”. Las tentativas de civili-
zar a los indios generaron una serie de tumultos, pero que no pusieron 
en tela de juicio el orden colonial, sino que trataron de disminuir las 
injusticias y las arbitrariedades.

El examen de la rebelión de 1769 constituye la parte medular del 
libro, que la autora desencripta sutilmente. Primero relata los hechos, 
el surgimiento de un personaje, Diego Agustín, que forma pareja con 
María Isabel (alias la Virgen de Guadalupe), rodeado de una “corte 
celestial”, adepto de visiones, taumaturgo profeta del Apocalipsis. 
Establece un culto en una “mezquita” ubicada en Cerro Azul, cuyo 
foco de rebelión se extiende a la zona que actualmente corresponde al 
panhandle del estado de Hidalgo, más algunas comunidades limítrofes 
del estado de Puebla, dependientes de la alcaldía mayor de Tulancingo. 
El asalto logrado al Cerro Azul dio por acabado el tumulto (en realidad 
un auténtico movimiento mesiánico y milenarista), que R. Güereca 
Durán contempla a partir de un balance crítico de las posiciones de 

1  Jacques Galinier, La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales 
otomíes, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de 
Estudios Mexicanos y Centroamericanos, Instituto Nacional Indigenista, 
1990, pp. 44-50.



394	 RESEÑAS

los autores que estudiaron fenómenos análogos en Nueva España 
(Barabas, Florescano, Castro), y subraya el hecho de que los nativos 
serranos no intentaron promover un retorno a un pasado prehispánico 
fantaseado, sino que instalaron un orden social invertido, al asimilar los 
estatus de los españoles en nombre de la verdadera fe. Un plan elabo-
rado dentro de una nueva “sociedad teocrática” (p. 157), estructurada 
alrededor de una jerarquía compleja, controlada por el “falso mesías” 
Diego Agustín, chamán portador de visiones apocalípticas y adepto 
de psicotrópicos.

En el epílogo de la obra, R. Güereca Durán dedica una convincente 
síntesis a “la apropiación del catolicismo por los otomíes serranos”, 
es decir, a su modo de considerarse “los verdaderos cristianos”. Para 
explicar esta aporía, la autora reporta cómo el mito del fin del mundo 
y del diluvio entraron en sintonía con los escritos testamentarios, y 
cómo el proceso de incorporación de la figura de la Virgen de Gua-
dalupe resultó ser a la vez el fruto del espíritu tridentino y de la 
expansión epidémica de los cultos marianos. La imagen de la virgen 
coincidió con la de diosas precristianas, un proceso de coalescencia 
que culminó en la elaboración de una guadalupana nativa. La esca-
lera de Jacob es otra de las figuras clave que fueron adoptadas por 
los otomíes, y confirma que el nuevo cristianismo indio se declina 
como directamente procedente de la religión peninsular ibérica. Sin 
embargo, la persistencia de las cosmovisiones locales, mediante las 
creencias agrarias, remite directamente a las religiones precortesia-
nas; la relación entre los cerros y el agua, las cruces, o el simbolismo 
de las serpientes, se asocian a la figura compleja del “hombre-dios”, 
receptáculo de la esencia divina.

Para terminar, la autora hace de nuevo hincapié en la manera en que 
los otomíes serranos supieron aprovechar el territorio; sus montes, sus 
acantilados, sus cuevas, sus cerros, saturados de símbolos, ajenos a la 
presencia de las autoridades civiles y eclesiásticas, en donde podían 
ejercer su estrategia de “huida al monte” como respuesta a los abusos 
y a un trato injusto de parte de los representantes del poder colonial.

R. Güereca Durán no recurre a explicaciones unilaterales. Combina 
una serie de reflexiones que conforman una explicación convincente 
del papel de la rebelión de 1769, como consecuencia de las transfor-
maciones de la sociedad novohispana a mediados del siglo xviii, de la 



	 RESEÑAS� 395

presión del tributo y de las exigencias económicas sobre la población 
indígena (p. 209), pero también enfatiza el papel de la religión nativa, 
conectando el carácter mesiánico de la rebelión con la actuación cen-
tral de los chamanes en la sociedad otomí. Aplastada en un fulgurante 
lapso de tiempo (un mes), la rebelión dio paso a otras vías de expresión 
del ethos otomí, hasta la época actual.

De ninguna manera, este resumen concede justicia a la riqueza de 
una obra que se impondrá como una referencia indispensable sobre no 
solamente la rebelión de 1769, sino también sobre la historia colonial 
de este rincón de la Sierra Madre, y como una aportación decisiva para 
los antropólogos dedicados al estudio de las poblaciones nativas del 
hinterland serrano.

R. Güereca Durán procede a una larga exposición de los fun-
damentos de la cosmovisión de los otomíes actuales, ampliamente 
documentada, pero no se aprecia claramente cómo los dispositivos 
ideológicos de los otomíes serranos actuales (que no por ser cristia-
nos dejan de manejar códigos simbólicos oriundos de la larga tradición 
mesoamericana) se podrían articular con esta espectacular explo-
sión mesiánica y milenarista. La aparente paradoja es que conocemos 
mejor los Grundrisse precoloniales de esta tradición religiosa del 
siglo xviii a partir del corpus etnográfico contemporáneo que por 
el escaneo de las fuentes históricas, en particular cómo el cuerpo otomí 
sirve de archivo, de memoria y soporte de un complejo sofisticado de 
representaciones que rige la etiología y la escatología, la ontogénesis 
y la filogénesis, y cómo la proyección del cuerpo en la naturaleza da 
cuenta de una cartografía fina del territorio, saturado de símbolos 
claves, cuyo repertorio aparece plasmado en figurillas de papel, cuya 
huella histórica confirman las investigaciones de la autora. Es cierto 
que el concepto de Diablo ha permitido encapsular toda una serie 
de creencias de origen prehispánico que los eclesiásticos no supieron 
relacionar de otra manera con “esta figura muy negra” señalada por el 
padre Esteban García a mediados del siglo xvii. Queda pendiente un 
enigma: ¿por qué el brote sedicioso de 1769 no tuvo efectos colaterales, 
ni pudo generar hasta hoy otras manifestaciones de inconformidad, ni 
dar a luz a una suerte de hubris generalizado, para consolidar esta fas-
cinante utopía de nativización de la religión católica, al horizonte de 
las creencias de los serranos?



396	 RESEÑAS

Podríamos concluir que, durante la época colonial, la inteligencia 
política de los otomíes se ha negociado por medio de toda esta serie 
de dispositivos rituales que facilitaron la aclimatación, mediante una 
lenta percolación, de los fundamentales de la religión católica, o que les 
permitió, por un efecto de quiasma, reforzar su propia identidad étni-
ca, apegados a una ideología compartida de la servidumbre voluntaria, 
que los aparatos del poder virreinal supieron aprovechar en detrimento 
de los indios. El libro de R. Güereca Durán describe con lucidez y 
empatía el panorama agitado de la odisea colonial de los otomíes orien-
tales. Es la obra de una joven investigadora, cuya madurez intelectual 
merece los más sinceros elogios.

Jacques Galinier
Univers idad París  Oeste  Nanterre  La Défense

Nicolas Terrien, “Des patriotes sans patrie”. Histoire des corsaires 
insurgés de L’Amérique espagnole (1810-1825), Mordelles, Éditions 
Les Perséides, 2015, 381 pp. ISBN 978-237-125-011-6

Celebro la aparición de esta obra en la que todo interesado en el corso 
marítimo durante las guerras de independencia hispanoamericanas 
encontrará nuevos planteamientos, fuentes novedosas y sobre todo 
un acercamiento comprehensivo a esta forma de hacer la guerra en 
el Atlántico y Pacífico americanos en los años 1810-1825. El libro 
de Nicolas Terrien se suma a y enriquece la relativamente reducida 
y especializada bibliografía sobre el corso insurgente. Sobre el tema 
contamos con unos pocos libros y un número mayor de artículos y 
otros trabajos breves. Las obras de T. S. Currier y L. W. Bealer de los 
años veinte y treinta del siglo pasado sobre el corso de los patriotas 
rioplatenses iniciaron la historiografía enfocada a dilucidar la pre-
gunta sobre si el corso insurgente incidió de manera significativa en 
las guerras y sus desenlaces, y sobre la composición de estas fuerzas 
marítimas irregulares, sus objetivos y estrategias de lucha. H. G. 
Warren estudió en su libro The Sword Was Their Passport (1941) 
el filibusterismo de la segunda década del siglo xix, en las fronteras  


