
368 RESEÑAS

día a confrontar sistemáticamente los estudios regionales con 
estudios procedentes de otras partes de la América ibérica. Tal vez 
no baste mencionar el contexto tridentino del siglo xvi para 
entender prácticas, represiones, creaciones que remiten también al 
mundo barroco y al de las luces, mundos a la vez lejanos y 
próximos, reinterpretados en el suelo oaxaqueño.

Serge gruzinski
École  des  Hautes  Études  en Sciences  Sociales

María Teresa Álvarez Icaza Longoria, La secularización de doc-
trinas y misiones en el arzobispado de México, 1749-1789, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2015, reimpresión 
2016, 306 pp. ISBN 978-607-026-591-4

El título de este libro, muy exacto en su temática y preciso en sus 
fechas, anuncia claramente la forma en que tres arzobispos de Méxi-
co y ocho virreyes llevaron a cabo la casi completa expulsión de los 
frailes de los pueblos de indios de la Nueva España en un periodo de 
40 años, de 1749 a 1789. La exactitud en el título se desarrolla en el 
análisis histórico presentado en cinco capítulos: I. El largo camino a la 
secularización; II. La prelacía de Manuel Rubio y Salinas, 1749-1765; 
III. La prelacía de Francisco Antonio de Lorenzana, 1766-1771; IV. La 
prelacía de Alonso Núñez de Haro y Peralta, 1772-1789; V. El impacto 
del programa de secularización: una visión de conjunto.

El primer capítulo revisa la historia de la península Ibérica durante 
la cual “la potestad espiritual era parte fundamental del poder políti-
co”. Al llegar a 1493, España recibió del papa el dominio legítimo sobre 
los territorios indianos recientemente descubiertos y el derecho de 
designar a los sacerdotes y ejercer la autoridad en el terreno eclesiásti-
co. El Real Patronato le permitía al monarca español la presentación de 
candidatos para los oficios eclesiásticos en las Indias, la percepción del 
diezmo, la fijación de límites diocesanos y la intervención en conflictos 
entre obispos y las órdenes religiosas. En 1522 el papa autorizó que la 

https://www.ehess.fr/en


	 RESEÑAS� 369

labor misionera entre los indios de la Nueva España se llevara a cabo 
por los sacerdotes franciscanos, agustinos y dominicos. Posterior-
mente, durante los siglos xvi y xvii, en la Nueva España los colegios 
jesuitas y la Universidad preparaba sacerdotes diocesanos que reci-
bieron parroquias en las ciudades, villas y algunos pueblos de indios. 
Muchos de ellos conocieron o aprendieron las dos principales lenguas 
indígenas del arzobispado: mexicano y otomí. Estos sacerdotes forma-
ban el clero secular, del latín saeculum, que significaba que vivían en el 
mundo, mientras que los frailes pertenecían al clero regular, basado en 
la palabra regla, que significaba que vivieron en un convento bajo las 
reglas de una de las órdenes religiosas. En este capítulo la autora pre-
senta excelentes mapas y cuadros para mostrar la situación que vivían 
el clero regular y el secular en el arzobispado en 1746.

El capítulo II muestra la manera en que el enfoque del gobierno 
español cambió. El rey Fernando VI convocó en 1748 a una junta de 
los dirigentes del Consejo de Indias y de los recientemente nombrados 
arzobispos de México y Lima. Criticaron el “lastimoso estado” de las 
órdenes de frailes en las Indias, las cuales estaban bajo la jurisdicción 
del papa, y la urgente necesidad de entregar las parroquias (llamadas 
“doctrinas”) dirigidas por dichos sacerdotes regulares a los sacerdotes 
del clero secular, que estaban bajo la jurisdicción de los obispos. Otra 
razón para quitar a los regulares fue que la situación de urgencia del 
siglo xvi había cambiado: ya no existía una escasez de sacerdotes dioce-
sanos. Por eso, se mandó en 1749 a los virreyes de México, Lima y San-
ta Fe de Bogotá que se quitaran los sacerdotes regulares de las doctrinas 
y se nombraran miembros del clero seglar para dirigir las parroquias. 
Así se podría realizar lo indicado en el título del libro: La seculariza-
ción de doctrinas y misiones en el arzobispado de México, 1749-1789.

En 1749, en el arzobispado de México existieron 192 curatos: 104 
doctrinas de las órdenes mendicantes y 88 parroquias de los clérigos 
seculares. Tanto el virrey, Juan Francisco de Güemes y Horcasitas, 
Conde de Revillagigedo, como el arzobispo, Manuel Rubio y Sali-
nas, colaboraron en la secularización de las doctrinas y de las diez 
misiones de la Sierra Gorda. El mandato de secularización vino 
del virrey, basado en la información entregada por el arzobispo. Al 
principio se entregaron las doctrinas “vacantes” de los agustinos, 
donde el fraile había muerto, pero en algunas ocasiones se destituyó 



370	 RESEÑAS

al sacerdote del clero regular, poniendo a un miembro del clero secular 
(diocesano) en su lugar. A veces, las autoridades civiles locales partici-
paron para asegurar la paz. Luego, varias doctrinas de los franciscanos 
y los dominicos fueron secularizadas. Con cuidadoso detalle en la 
cronología y la geografía, María Teresa Álvarez Icaza relata situacio-
nes de paz, indiferencia, tensión y protesta entre los indios durante 
el cambio de los sacerdotes. Los frailes recibieron un duro golpe en 
1751, cuando el papa, a petición del rey, facultó a los obispos para 
conferir las doctrinas a clérigos diocesanos; así se terminó la conce-
sión papal otorgado a las órdenes regulares en el siglo xvi. En 1753 
circularon sátiras criticando al arzobispo y procuradores franciscanos 
presentaron protestas en la corte de Madrid. Pero la secularización 
no se detuvo. Los nuevos párrocos debieron promover devociones 
religiosas, como la de la virgen de Guadalupe, las cofradías del Santí-
simo Sacramento y la de Ánimas del Purgatorio. Al mismo tiempo, el 
arzobispo ordenó el establecimiento de escuelas de primeras letras con 
la obligación de impartir la enseñanza en castellano; éstas eran soste-
nidas por los párrocos, los padres de familia o las cajas de comunidad 
de los pueblos de indios.

Basada en una cuidadosa y detallada investigación de archivos refe-
rentes a los virreyes y de documentos eclesiásticos relacionados con el 
arzobispo, los frailes y los sacerdotes seglares, la autora logra tejer la 
historia de un cambio fundamental en la vida parroquial a mediados 
del siglo xviii. Durante la prelacía de Rubio y Salinas, entre 1750 y 
1765, un periodo de 16 años, se secularizaron un total de 68 doctri-
nas: 23 de los franciscanos, 30 de los agustinos y 15 de los dominicos. 
Tomando en cuenta los datos del libro, se puede calcular que en este 
primer periodo se secularizo 65% del total de 104 doctrinas que habían 
existido en 1749, al ritmo de cuatro curatos secularizados cada año.

El capítulo III versa sobre lo ocurrido durante la prelacía del 
arzobispo Francisco Antonio de Lorenzana, 1766-1771. Se concentra 
en la secularización en este periodo corto de seis años, que estuvo, al 
mismo tiempo, lleno de acontecimientos transcendentales, tales como: 
la llegada del primer Ejército Real a la Nueva España, la expulsión de 
los jesuitas, la supresión violenta llevada a cabo por el visitador José 
de Gálvez de las rebeliones en San Luis Potosí, Guanajuato y Michoa-
cán; la representación del Ayuntamiento de la Ciudad de México al 



	 RESEÑAS� 371

rey, la imposición de la vida común en los conventos de monjas y la 
celebración del IV Concilio Provincial.

Dándose cuenta de que el proceso de secularización no iba a dete-
nerse, los franciscanos propusieron al virrey que los frailes fungieran 
como coadjutores en las parroquias entregadas al clero secular. Al 
no recibir aprobación para esta idea, solicitaron la devolución de los 
conventos de Tulancingo, Huichapan, Tlalnepantla y Cuernavaca, 
tampoco permitida por el virrey De Croix. Interesante y útil es la des-
cripción presentada por la autora de los 15 pasos que los virreyes y los 
arzobispos llevaron a cabo para lograr la secularización de una doctrina 
y su establecimiento como una parroquia, todos basados en la legisla-
ción eclesiástica y real (pp. 168-170). Dos autoridades locales, el juez 
eclesiástico y el alcalde mayor, participaron durante casi todo el proce-
dimiento de la entrega de la doctrina al clérigo secular. Entre los pasos 
se incluía el mandato de recoger información sobre las dimensiones y 
hechura de cada iglesia, detalles de las imágenes y de las devociones de 
los altares colaterales, datos valiosos para la historia virreinal del arte. 
Durante este periodo, tras aceptar el mandato del rey, las tres órdenes 
del arzobispado seleccionaron dos parroquias cada uno para retener su 
dirección: los franciscanos escogieron Toluca y Texcoco; los agustinos 
Malinalco y Meztitlán; y los dominicos, Azcapotzalco y Cuautla. Sin 
embargo, los franciscanos perdieron la dirección de dos doctrinas de 
gran importancia simbólica e histórica, que estaban entre los primeros 
curatos del siglo xvi: Santiago Tlatelolco y San Juan Tenochtitlan. Se 
puede resumir que, durante la prelacía de Lorenzana, de 1766 a 1771, 
un periodo de 6 años, se llevó a cabo la secularizaron de un total de 
26 curatos (21 doctrinas y 5 misiones): 16 de los franciscanos, 6 de los 
agustinos y 4 de los dominicos, al ritmo de 4.5 curatos cada año. Esto 
representaba 25 % del total de 104 doctrinas que había en 1749, cuando 
empezó la secularización.

En el capítulo IV, sobre la prelacía del arzobispo Alonso Núnez 
de Haro y Peralta, se analiza la última etapa de la secularización, un 
periodo de 18 años, de 1772 a 1789, en el que de un total de 10 curatos, 
6 eran de los franciscanos, 1 de los agustinos y 3 de los dominicos, al 
ritmo de 1 curato cada dos años. Estos 10 curatos representaban 10% 
del total de 104 doctrinas que existían en 1749, cuando se empezó la 
secularización.



372	 RESEÑAS

En 1749, cuando la secularización empezó, había 88 parroquias 
del clero secular y 104 doctrinas y misiones del clero regular: un total 
de 192 curatos. Las doctrinas de los frailes representaban 54% de los 
curatos en el arzobispado. Al final en 1777, el padrón del arzobis-
pado registró un total de 235 curatos, de los cuales sólo 10 eran del 
clero regular: 6 curatos que los franciscanos, agustinos y dominicos 
pudieron conservar, y 4 que iban a pasar al clero secular a la muerte del 
fraile. Las doctrinas de los frailes ya representaban solamente 4% de 
los curatos en el arzobispado.

El último capítulo del libro, “El impacto del programa de seculari-
zación: una versión del conjunto”, presenta conclusiones en las cuales 
se considera que el gobierno estuvo consciente de que las órdenes de 
frailes tuvieron el apoyo de varios grupos de feligreses, tanto en los pue-
blos de indios como en las ciudades, y entre algunas autoridades altas 
en Nueva España y en España misma. Por eso, el monarca, los virreyes 
y los arzobispos procedieron con precaución, pero con firmeza. Esto 
fue especialmente demostrado por Rubio y Salinas, durante los 16 
años de su prelacía, cuando logró la secularización de 68 curatos de las 
tres órdenes de frailes. En las páginas 244 a 256, por medio de 9 cuadros, 
se presenta un resumen muy útil de las estadísticas de las tres órdenes 
mendicantes: franciscanos, agustinos y dominicos. Para cada orden hay 
tres cuadros; en el primero, en orden alfabético se nombra el curato y la 
fecha de su secularización; en el segundo, en orden cronológico se colo-
can los nombres de los curatos secularizados cada año, y en el tercero, 
se nombran los curatos secularizados por cada arzobispo.

La autora comenta brevemente en este capítulo, y en los capítulos II 
y III, que, durante los años de la secularización, surgió oposición en 
la forma de dos representaciones enviadas por el ayuntamiento de 
México a Fernando VI y a Carlos III, y sátiras populares; también se 
refiere a la “posición radical de rechazo a las lenguas autóctonas” del 
arzobispo Lorenzana. Se reproducen algunas líneas de las sátiras, en las 
cuales comparan los arzobispos con Lutero o con el diablo: “En Sajo-
nia fue Lutero quien el templo derribó […] En México es el primero 
Rubio, que manda tirar la capilla”. Otra reclamaba: “Si el verdugo del 
infierno, Luzbel, muere, y es preciso sustituir a otro, indeciso me viera 
sólo en un terno: Gálvez de Satán es yerno, Lorenzana es Asmodeo, 
Fuero es más para el empleo”.



	 RESEÑAS� 373

Por la vehemencia del tono y los ataques por nombre a las altas 
autoridades, José Miranda anotó que la sátira popular, a partir de la 
prelacía de Rubio y Salinas, se había convertido en un “instrumento de 
agresión y propaganda en la contienda de ideas sostenida por grandes 
sectores de la sociedad”, y que se percataba de una “nueva atmósfera, 
grave y tensa”. En vista de este nuevo elemento en la crítica popular, 
podría haber sido interesante presentar información adicional, no 
sólo sobre los versos, sino sobre otros tipos de protestas relacionadas 
con la secularización de las doctrinas. Iba aumentando entre los fieles 
y algunas instituciones la idea de que el verdadero fin de la seculari-
zación de las doctrinas fue dar empleo a los sacerdotes españoles. Se 
basaba en dos hechos: ambos arzobispos llegaron con gran número de 
sacerdotes españoles, y el programa educativo de los dos arzobispos 
para obligar la enseñanza de la lengua castellana a los indios también 
se dirigió a facilitar la colocación de los peninsulares en los curatos. 
Con algunos datos adicionales a los presentados someramente por la 
autora, se puede hacer hincapié en que la secularización de las doctrinas 
iba asumiendo otra cara, la de un programa en contra de los frailes y 
sacerdotes novohispanos, y a favor de los clérigos de España.

Se pueden agregar algunos elementos para redondear esta interpre-
tación política que iba en aumento. Por ejemplo, un folleto impreso de 
57 páginas, Reverente satisfacción, circuló durante dos años, antes 
de ser prohibido por la Inquisición en 1756. Los agustinos infor-
maban a los lectores que Rubio y Salinas, por medio del “despojo 
de doctrinas”, estaba quitando “los hombres blancos de Indias (lla-
mados comúnmente criollos” y favoreciendo a “los familiares de los 
reverendos obispos” venidos con él de España. Se quejaba de que en 
Tlalnepantla y Atlatlahuacan se había obligado a los indios a confesar 
con un intérprete, ya que el sacerdote, quien no sabía el idioma nativo, 
era “mudo y sordo”.

Otro autor de un diario personal, el doctor Ignacio Rodríguez 
Navarijo, comentó: “Viene el señor arzobispo Manuel Rubio y Salinas, 
dicen ser de pompa y traer mucha familia, con que no puede gobernar 
bien”. En 1754, cuando se desaló a los frailes de 20 doctrinas para 
colocar a los sacerdotes seglares, José Manuel de Castro de Santa Anna 
anotó en su diario los nombres de cada párroco nuevo y cuáles de ellos 
eran familiares de Rubio y Salinas. Lamentó: “son imponderables las 



374	 RESEÑAS

expresiones de sentimiento que los vecinos y repúblicas de natura-
les han hecho, viendo salir de sus conventos a los religiosos, por el amor 
contraído que de padres a hijos les han tenido desde que se conquistó 
este reino”. Creció en el público la idea de que favorecer a los sacerdo-
tes españoles era el verdadero fin de la secularización de las doctrinas.

También surgió oposición al arzobispo Rubio y Salinas porque 
en 1753 envió a 93 doctrinas y parroquias de feligreses indígenas un 
edicto ordenando “el establecimiento de escuelas de lengua castellana”. 
Dos años después el arzobispo le escribió al rey que, al obligar a los 
indios a hablar el español, había logrado que “En todos los curatos que 
han vacado y he reconocido que los indios están bien instruidos en la 
lengua española […] he puesto curas que absolutamente ignoren 
las lenguas de ellos”. Sátiras anónimas expresaron tristeza por los 
frailes despojados y resentimiento por los nuevos clérigos extranjeros 
y codiciosos: “Esta tierra se perdió, pues quitas los operarios, que 
publican el rosario, y vas poniendo sin seso, a los que no saben de eso, 
sino sólo de cosarios”.

En el mes de octubre de 1769 el arzobispo Lorenzana y el obispo de 
Puebla, Francisco Fabián y Fuero, lograron hacer oficial la enseñanza 
obligatoria del castellano en los pueblos de indios. Primero enviaron 
pastorales a las parroquias en las cuales atribuyeron la persistencia de 
idolatrías y la rebelión de los indios a la supervivencia de las lenguas 
indígenas. “Las rebeliones, los motines, las sediciones civiles toman 
mucho cuerpo cuando se traman entre personas de extraño idioma.” 
Luego insinuaba que los responsables de fomentar las lenguas indí-
genas y oponerse a la enseñanza en castellano fueron los sacerdotes 
americanos. El arzobispo envió su pastoral a Carlos III, quien expidió 
la cédula real del 16 de abril de 1770, en la cual anunció que eran los 
clérigos novohispanos quienes habían impedido la enseñanza del 
castellano y que esta situación se debía a “dos bajos conceptos: uno 
de persuadirse los clérigos criollos que el modo de afianzar en ellos 
la provisión de los curatos y excluir a todo europeo son los idiomas, 
y el otro que, extinguidos éstos, se les quitaba el título a que orde-
narse”. El rey describía a algunos de los sacerdotes americanos como 
“clérigos mercenarios […] de menos mérito, de bajo nacimiento y 
tal vez peores costumbres”. Ordenó el monarca “que se extingan los 
diferentes idiomas de que se usan en los mismos dominios, y sólo se 



	 RESEÑAS� 375

hable el castellano”. Ya la sátira popular acusaba a ambos prelados, y 
también al visitador José de Gálvez, quien había mandado a la horca a 
85 opositores a la expulsión de los jesuitas, de ser “tres monstruos del 
abismo, que en maldad son uno mismo, Gálvez, Lorenzana y Fuero, 
tres fauces en un Cerbero, con unidad de ateísmo”.

En 1771 el Ayuntamiento de México, en su “representación” a 
Carlos III, incluyó varias páginas sobre los arzobispos Rubio Salinas 
y Lorenzana. Indicaba que ambos favorecieron a los clérigos hispanos. 
Mencionaban los regidores que tan numerosos eran la parentela y los 
allegados de los arzobispos que para su transporte tuvieron que pagar 
25 000 y 20 000 pesos, respectivamente. El ayuntamiento describía el 
desánimo de los sacerdotes americanos cuando en los concursos para 
nuevos nombramientos para las parroquias, vieron que

Logra de los mejores permios un familiar, o muchos, que empiezan a vivir, 
que no tienen con algún grado pública calificación de su idoneidad, que 
no han doctrinado en Indias, ni servido en alguna de sus iglesias, y que a 
veces (y es lo regular) no han salido jamás a otro concurso. A centenares 
podríamos poner a vuestra majestad los ejemplos de esta verdad […] 
Hemos lamentado provistos los mejores curatos en europeos familiares de 
los prelados, que ni entienden a sus feligreses, ni puedes ser entendidos 
de ellos, y hacen el triste papel de pastores mudos y sordos para sus ovejas.

Con este libro, la historia de la secularización de las doctrinas ha 
recibido la investigación que el tema merece. Especialmente valioso es 
el estudio de documentos en el Archivo Franciscano en la Biblioteca 
Nacional de México, el Fondo Franciscano en la Biblioteca Nacional 
de Antropología e Historia, y el Libro de Representaciones en la Base 
Colonial del Archivo del Arzobispado de México.

Para los lectores de este excelente libro, cuya bibliografía de “Autores 
antiguos” y “Autores contemporáneos” cumple con creces los requi-
sitos, es de lamentar que, como muchos otros estudios publicados por 
las editoriales universitarias, esta publicación carece de índices (ono-
mástico, geográfico y temático), que hubieran sido de mucha utilidad.

Dorothy Tanck de Estrada
El Colegio de México


