368 RESENAS

Maria TeErREsA ALvAREZ Icaza LONGORIA, La secularizacion de doc-
trinas y misiones en el arzobispado de México, 1749-1789, México,
Universidad Nacional Auténoma de México, 2015, reimpresién
2016, 306 pp. ISBN 978-607-026-591-4

El titulo de este libro, muy exacto en su temdtica y preciso en sus
fechas, anuncia claramente la forma en que tres arzobispos de Méxi-
co y ocho virreyes llevaron a cabo la casi completa expulsién de los
frailes de los pueblos de indios de la Nueva Espafia en un periodo de
40 afios, de 1749 a 1789. La exactitud en el titulo se desarrolla en el
andlisis histdrico presentado en cinco capitulos: I. El largo camino a la
secularizacidn; I1. La prelacia de Manuel Rubio y Salinas, 1749-1765;
I1I. La prelacia de Francisco Antonio de Lorenzana, 1766-1771; IV. La
prelacia de Alonso Nufiez de Haro y Peralta, 1772-1789; V. El impacto
del programa de secularizacidn: una visién de conjunto.

El primer capitulo revisa la historia de la peninsula Ibérica durante
la cual “la potestad espiritual era parte fundamental del poder politi-
co”. Alllegar a 1493, Espaiia recibi6 del papa el dominio legitimo sobre
los territorios indianos recientemente descubiertos y el derecho de
designar a los sacerdotes y ejercer la autoridad en el terreno eclesidsti-
co. El Real Patronato le permitia al monarca espafiol la presentaciéon de
candidatos para los oficios eclesidsticos en las Indias, la percepcion del
diezmo, la fijacién de limites diocesanos y la intervencion en conflictos
entre obispos y las 6rdenes religiosas. En 1522 el papa autorizé que la


https://www.ehess.fr/en

RESENAS 369

labor misionera entre los indios de la Nueva Espafia se llevara a cabo
por los sacerdotes franciscanos, agustinos y dominicos. Posterior-
mente, durante los siglos xv1 y xvi1, en la Nueva Espafia los colegios
jesuitas y la Universidad preparaba sacerdotes diocesanos que reci-
bieron parroquias en las ciudades, villas y algunos pueblos de indios.
Muchos de ellos conocieron o aprendieron las dos principales lenguas
indigenas del arzobispado: mexicano y otomi. Estos sacerdotes forma-
ban el clero secular, del latin saeculum, que significaba que vivian en el
mundo, mientras que los frailes pertenecian al clero regular, basado en
la palabra regla, que significaba que vivieron en un convento bajo las
reglas de una de las 6rdenes religiosas. En este capitulo la autora pre-
senta excelentes mapas y cuadros para mostrar la situacién que vivian
el clero regular y el secular en el arzobispado en 1746.

El capitulo II muestra la manera en que el enfoque del gobierno
espafiol cambié. El rey Fernando VI convocé en 1748 a una junta de
los dirigentes del Consejo de Indias y de los recientemente nombrados
arzobispos de México y Lima. Criticaron el “lastimoso estado” de las
6rdenes de frailes en las Indias, las cuales estaban bajo la jurisdiccién
del papa, y la urgente necesidad de entregar las parroquias (llamadas
“doctrinas”) dirigidas por dichos sacerdotes regulares a los sacerdotes
del clero secular, que estaban bajo la jurisdiccién de los obispos. Otra
razén para quitar a los regulares fue que la situacién de urgencia del
siglo xv1 habia cambiado: ya no existia una escasez de sacerdotes dioce-
sanos. Por eso, se mand6 en 1749 a los virreyes de México, Lima y San-
ta Fe de Bogotd que se quitaran los sacerdotes regulares de las doctrinas
y se nombraran miembros del clero seglar para dirigir las parroquias.
Asi se podria realizar lo indicado en el titulo del libro: La seculariza-
cion de doctrinas y misiones en el arzobispado de México, 1749-1789.

En 1749, en el arzobispado de México existieron 192 curatos: 104
doctrinas de las 6rdenes mendicantes y 88 parroquias de los clérigos
seculares. Tanto el virrey, Juan Francisco de Gliemes y Horcasitas,
Conde de Revillagigedo, como el arzobispo, Manuel Rubio y Sali-
nas, colaboraron en la secularizacién de las doctrinas y de las diez
misiones de la Sierra Gorda. El mandato de secularizacién vino
del virrey, basado en la informacién entregada por el arzobispo. Al
principio se entregaron las doctrinas “vacantes” de los agustinos,
donde el fraile habia muerto, pero en algunas ocasiones se destituyd



370 RESENAS

al sacerdote del clero regular, poniendo a un miembro del clero secular
(diocesano) en su lugar. A veces, las autoridades civiles locales partici-
paron para asegurar la paz. Luego, varias doctrinas de los franciscanos
y los dominicos fueron secularizadas. Con cuidadoso detalle en la
cronologia y la geografia, Marfa Teresa Alvarez Icaza relata situacio-
nes de paz, indiferencia, tensién y protesta entre los indios durante
el cambio de los sacerdotes. Los frailes recibieron un duro golpe en
1751, cuando el papa, a peticion del rey, facult6 a los obispos para
conferir las doctrinas a clérigos diocesanos; asi se termind la conce-
si6n papal otorgado a las 6rdenes regulares en el siglo xvi. En 1753
circularon stiras criticando al arzobispo y procuradores franciscanos
presentaron protestas en la corte de Madrid. Pero la secularizacién
no se detuvo. Los nuevos pirrocos debieron promover devociones
religiosas, como la de la virgen de Guadalupe, las cofradias del Santi-
simo Sacramento y la de Animas del Purgatorio. Al mismo tiempo, el
arzobispo ordend el establecimiento de escuelas de primeras letras con
la obligacién de impartir la ensefianza en castellano; éstas eran soste-
nidas por los parrocos, los padres de familia o las cajas de comunidad
de los pueblos de indios.

Basada en una cuidadosa y detallada investigacion de archivos refe-
rentes a los virreyes y de documentos eclesidsticos relacionados con el
arzobispo, los frailes y los sacerdotes seglares, la autora logra tejer la
historia de un cambio fundamental en la vida parroquial a mediados
del siglo xvirr. Durante la prelacfa de Rubio y Salinas, entre 1750 y
1765, un periodo de 16 afios, se secularizaron un total de 68 doctri-
nas: 23 de los franciscanos, 30 de los agustinos y 15 de los dominicos.
Tomando en cuenta los datos del libro, se puede calcular que en este
primer periodo se secularizo 65% del total de 104 doctrinas que habian
existido en 1749, al ritmo de cuatro curatos secularizados cada afio.

El capitulo III versa sobre lo ocurrido durante la prelacia del
arzobispo Francisco Antonio de Lorenzana, 1766-1771. Se concentra
en la secularizacién en este periodo corto de seis afios, que estuvo, al
mismo tiempo, lleno de acontecimientos transcendentales, tales como:
la llegada del primer Ejército Real a la Nueva Espaiia, la expulsion de
los jesuitas, la supresion violenta llevada a cabo por el visitador José
de Galvez de las rebeliones en San Luis Potosi, Guanajuato y Michoa-
cdn; la representacién del Ayuntamiento de la Ciudad de México al



RESENAS 371

rey, la imposicién de la vida comin en los conventos de monjas y la
celebracién del IV Concilio Provincial.

Déndose cuenta de que el proceso de secularizacién no iba a dete-
nerse, los franciscanos propusieron al virrey que los frailes fungieran
como coadjutores en las parroquias entregadas al clero secular. Al
no recibir aprobacién para esta idea, solicitaron la devolucién de los
conventos de Tulancingo, Huichapan, Tlalnepantla y Cuernavaca,
tampoco permitida por el virrey De Croix. Interesante y util es la des-
cripcién presentada por la autora de los 15 pasos que los virreyes y los
arzobispos llevaron a cabo para lograr la secularizacién de una doctrina
y su establecimiento como una parroquia, todos basados en la legisla-
cién eclesidstica y real (pp. 168-170). Dos autoridades locales, el juez
eclesidstico y el alcalde mayor, participaron durante casi todo el proce-
dimiento de la entrega de la doctrina al clérigo secular. Entre los pasos
se incluia el mandato de recoger informacién sobre las dimensiones y
hechura de cada iglesia, detalles de las imagenes y de las devociones de
los altares colaterales, datos valiosos para la historia virreinal del arte.
Durante este periodo, tras aceptar el mandato del rey, las tres 6rdenes
del arzobispado seleccionaron dos parroquias cada uno para retener su
direccién: los franciscanos escogieron Toluca y Texcoco; los agustinos
Malinalco y Meztitlin; y los dominicos, Azcapotzalco y Cuautla. Sin
embargo, los franciscanos perdieron la direccion de dos doctrinas de
gran importancia simbdlica e histdrica, que estaban entre los primeros
curatos del siglo xvr: Santiago Tlatelolco y San Juan Tenochtitlan. Se
puede resumir que, durante la prelacia de Lorenzana, de 1766 a 1771,
un periodo de 6 afios, se llevé a cabo la secularizaron de un total de
26 curatos (21 doctrinas y 5 misiones): 16 de los franciscanos, 6 de los
agustinos y 4 de los dominicos, al ritmo de 4.5 curatos cada afio. Esto
representaba 25 % del total de 104 doctrinas que habia en 1749, cuando
empez0 la secularizacion.

En el capitulo IV, sobre la prelacia del arzobispo Alonso Ninez
de Haro y Peralta, se analiza la dltima etapa de la secularizacién, un
periodo de 18 afios, de 1772 a 1789, en el que de un total de 10 curatos,
6 eran de los franciscanos, 1 de los agustinos y 3 de los dominicos, al
ritmo de 1 curato cada dos afios. Estos 10 curatos representaban 10%
del total de 104 doctrinas que existian en 1749, cuando se empezd la
secularizacién.



372 RESENAS

En 1749, cuando la secularizacién empezd, habia 88 parroquias
del clero secular y 104 doctrinas y misiones del clero regular: un total
de 192 curatos. Las doctrinas de los frailes representaban 54% de los
curatos en el arzobispado. Al final en 1777, el padrén del arzobis-
pado registrd un total de 235 curatos, de los cuales s6lo 10 eran del
clero regular: 6 curatos que los franciscanos, agustinos y dominicos
pudieron conservar, y 4 que iban a pasar al clero secular a la muerte del
fraile. Las doctrinas de los frailes ya representaban solamente 4% de
los curatos en el arzobispado.

El dltimo capitulo del libro, “El impacto del programa de seculari-
zacidn: una version del conjunto”, presenta conclusiones en las cuales
se considera que el gobierno estuvo consciente de que las 6rdenes de
frailes tuvieron el apoyo de varios grupos de feligreses, tanto en los pue-
blos de indios como en las ciudades, y entre algunas autoridades altas
en Nueva Espafia y en Espafia misma. Por eso, el monarca, los virreyes
y los arzobispos procedieron con precaucién, pero con firmeza. Esto
fue especialmente demostrado por Rubio y Salinas, durante los 16
afios de su prelacia, cuando logrd la secularizacion de 68 curatos de las
tres 6rdenes de frailes. En las péginas 244 a 256, por medio de 9 cuadros,
se presenta un resumen muy Util de las estadisticas de las tres 6rdenes
mendicantes: franciscanos, agustinos y dominicos. Para cada orden hay
tres cuadros; en el primero, en orden alfabético se nombra el curato y la
fecha de su secularizacidn; en el segundo, en orden cronoldgico se colo-
can los nombres de los curatos secularizados cada afio, y en el tercero,
se nombran los curatos secularizados por cada arzobispo.

La autora comenta brevemente en este capitulo, y en los capitulos IT
y III, que, durante los afios de la secularizacién, surgié oposicién en
la forma de dos representaciones enviadas por el ayuntamiento de
Meéxico a Fernando VI y a Carlos 11, y sétiras populares; también se
refiere a la “posicion radical de rechazo a las lenguas autéctonas” del
arzobispo Lorenzana. Se reproducen algunas lineas de las sitiras, en las
cuales comparan los arzobispos con Lutero o con el diablo: “En Sajo-
nia fue Lutero quien el templo derribé [...] En México es el primero
Rubio, que manda tirar la capilla”. Otra reclamaba: “Si el verdugo del
infierno, Luzbel, muere, y es preciso sustituir a otro, indeciso me viera
s6lo en un terno: Gélvez de Satdn es yerno, Lorenzana es Asmodeo,
Fuero es més para el empleo”.



RESENAS 373

Por la vehemencia del tono y los ataques por nombre a las altas
autoridades, José Miranda anoté que la sitira popular, a partir de la
prelacia de Rubio y Salinas, se habia convertido en un “instrumento de
agresion y propaganda en la contienda de ideas sostenida por grandes
sectores de la sociedad”, y que se percataba de una “nueva atmdsfera,
grave y tensa”. En vista de este nuevo elemento en la critica popular,
podria haber sido interesante presentar informacién adicional, no
s6lo sobre los versos, sino sobre otros tipos de protestas relacionadas
con la secularizacién de las doctrinas. Iba aumentando entre los fieles
y algunas instituciones la idea de que el verdadero fin de la seculari-
zacién de las doctrinas fue dar empleo a los sacerdotes espafioles. Se
basaba en dos hechos: ambos arzobispos llegaron con gran niimero de
sacerdotes espafioles, y el programa educativo de los dos arzobispos
para obligar la ensefianza de la lengua castellana a los indios también
se dirigi6 a facilitar la colocacién de los peninsulares en los curatos.
Con algunos datos adicionales a los presentados someramente por la
autora, se puede hacer hincapié en que la secularizacién de las doctrinas
iba asumiendo otra cara, la de un programa en contra de los frailes y
sacerdotes novohispanos, y a favor de los clérigos de Espaiia.

Se pueden agregar algunos elementos para redondear esta interpre-
tacién politica que iba en aumento. Por ejemplo, un folleto impreso de
57 paginas, Reverente satisfaccion, circulé durante dos afios, antes
de ser prohibido por la Inquisicién en 1756. Los agustinos infor-
maban a los lectores que Rubio y Salinas, por medio del “despojo
de doctrinas”, estaba quitando “los hombres blancos de Indias (Ila-
mados comtinmente criollos” y favoreciendo a “los familiares de los
reverendos obispos” venidos con él de Espafia. Se quejaba de que en
Tlalnepantla y Atlatlahuacan se habia obligado a los indios a confesar
con un intérprete, ya que el sacerdote, quien no sabia el idioma nativo,
era “mudo y sordo”.

Otro autor de un diario personal, el doctor Ignacio Rodriguez
Navarijo, comenté: “Viene el sefior arzobispo Manuel Rubio y Salinas,
dicen ser de pompa y traer mucha familia, con que no puede gobernar
bien”. En 1754, cuando se desal6 a los frailes de 20 doctrinas para
colocar alos sacerdotes seglares, José Manuel de Castro de Santa Anna
anot? en su diario los nombres de cada parroco nuevo y cuiles de ellos
eran familiares de Rubio y Salinas. Lamenté: “son imponderables las



374 RESENAS

expresiones de sentimiento que los vecinos y republicas de natura-
les han hecho, viendo salir de sus conventos a los religiosos, por el amor
contraido que de padres a hijos les han tenido desde que se conquistd
este reino”. Creci6 en el ptiblico la idea de que favorecer a los sacerdo-
tes espafioles era el verdadero fin de la secularizacién de las doctrinas.

También surgi6 oposicién al arzobispo Rubio y Salinas porque
en 1753 envid a 93 doctrinas y parroquias de feligreses indigenas un
edicto ordenando “el establecimiento de escuelas de lengua castellana™.
Dos afios después el arzobispo le escribi6 al rey que, al obligar a los
indios a hablar el espafiol, habia logrado que “En todos los curatos que
han vacado y he reconocido que los indios estdn bien instruidos en la
lengua espafiola [...] he puesto curas que absolutamente ignoren
las lenguas de ellos”. Sitiras anénimas expresaron tristeza por los
frailes despojados y resentimiento por los nuevos clérigos extranjeros
y codiciosos: “Esta tierra se perdid, pues quitas los operarios, que
publican el rosario, y vas poniendo sin seso, a los que no saben de eso,
sino sélo de cosarios”.

En el mes de octubre de 1769 el arzobispo Lorenzana y el obispo de
Puebla, Francisco Fabidn y Fuero, lograron hacer oficial la ensefianza
obligatoria del castellano en los pueblos de indios. Primero enviaron
pastorales a las parroquias en las cuales atribuyeron la persistencia de
idolatrias y la rebelion de los indios a la supervivencia de las lenguas
indigenas. “Las rebeliones, los motines, las sediciones civiles toman
mucho cuerpo cuando se traman entre personas de extrafio idioma.”
Luego insinuaba que los responsables de fomentar las lenguas indi-
genas y oponerse a la ensefianza en castellano fueron los sacerdotes
americanos. El arzobispo envi6 su pastoral a Carlos 111, quien expidié
la cédula real del 16 de abril de 1770, en la cual anunci6 que eran los
clérigos novohispanos quienes habfan impedido la ensefianza del
castellano y que esta situacion se debia a “dos bajos conceptos: uno
de persuadirse los clérigos criollos que el modo de afianzar en ellos
la provisién de los curatos y excluir a todo europeo son los idiomas,
y el otro que, extinguidos éstos, se les quitaba el titulo a que orde-
narse”. El rey describia a algunos de los sacerdotes americanos como
“clérigos mercenarios [...] de menos mérito, de bajo nacimiento y
tal vez peores costumbres”. Ordend el monarca “que se extingan los
diferentes idiomas de que se usan en los mismos dominios, y sélo se



RESENAS 375

hable el castellano”. Ya la sitira popular acusaba a ambos prelados, y
también al visitador José de Gélvez, quien habia mandado ala horca a
85 opositores a la expulsion de los jesuitas, de ser “tres monstruos del
abismo, que en maldad son uno mismo, Gilvez, Lorenzana y Fuero,
tres fauces en un Cerbero, con unidad de ateismo”.

En 1771 el Ayuntamiento de México, en su “representaciéon” a
Carlos 111, incluy6 varias paginas sobre los arzobispos Rubio Salinas
y Lorenzana. Indicaba que ambos favorecieron a los clérigos hispanos.
Mencionaban los regidores que tan numerosos eran la parentela y los
allegados de los arzobispos que para su transporte tuvieron que pagar
25000 y 20000 pesos, respectivamente. El ayuntamiento describia el
desdnimo de los sacerdotes americanos cuando en los concursos para
nuevos nombramientos para las parroquias, vieron que

Logra de los mejores permios un familiar, o muchos, que empiezan a vivir,
que no tienen con algtin grado publica calificacién de su idoneidad, que
no han doctrinado en Indias, ni servido en alguna de sus iglesias, y que a
veces (y es lo regular) no han salido jamds a otro concurso. A centenares
podriamos poner a vuestra majestad los ejemplos de esta verdad [...]
Hemos lamentado provistos los mejores curatos en europeos familiares de
los prelados, que ni entienden a sus feligreses, ni puedes ser entendidos
de ellos, y hacen el triste papel de pastores mudos y sordos para sus ovejas.

Con este libro, la historia de la secularizacién de las doctrinas ha
recibido la investigacién que el tema merece. Especialmente valioso es
el estudio de documentos en el Archivo Franciscano en la Biblioteca
Nacional de México, el Fondo Franciscano en la Biblioteca Nacional
de Antropologia e Historia, y el Libro de Representaciones en la Base
Colonial del Archivo del Arzobispado de México.

Paralos lectores de este excelente libro, cuya bibliografia de “ Autores
antiguos” y “Autores contemporineos” cumple con creces los requi-
sitos, es de lamentar que, como muchos otros estudios publicados por
las editoriales universitarias, esta publicacion carece de indices (ono-
méstico, geografico y temdtico), que hubieran sido de mucha utilidad.

Dorothy Tanck de Estrada
El Colegio de México



