
HMex, LXVIII: 1, 2018� 313

LA HISTORIA CONTEMPORÁNEA DE MÉXICO 
Y LA HISTORIA GLOBAL: REFLEXIONES 
ACERCA DE LOS “SESENTA GLOBALES”

Stephan Scheuzger
Univers i tät  Bern

Todo es culpa de la minifalda”.1 Así resumió Leopoldo 
García Trejo, empleado de Correos, lo que advirtió y 

entendió del movimiento estudiantil de 1968 en México. En su 
absurdo reduccionismo, el comentario revela, paradójicamente, 
mucho más sobre la complejidad del hecho histórico de lo que 
parece. En 1968 se relacionaron procesos locales en el ámbito 
global para producir similitudes y diferencias en el desafío de 
órdenes políticos y sociales establecidos. La simultaneidad 
de estos fenómenos se debía, obviamente, no sólo a coinciden-
cias y condiciones compartidas, sino también a la circulación de 
información, ideas y símbolos a través de fronteras nacionales 
y espacios culturales —lo que también sentaba las bases para la 
construcción del “68” como hecho histórico. Y lo que circulaba 
entre San Francisco, París, la ciudad de México, Tokio o El Cai-
ro, como en un sinnúmero de otros lugares alrededor del mundo 

1  Poniatowska, La noche de Tlatelolco, p. 86.

Fecha de recepción: 28 de febrero de 2017
Fecha de aceptación: 23 de agosto de 2017

“



314	 Stephan Scheuzger

—en la mayoría urbanos, pero también rurales—, eran mucho 
menos proyectos políticos anticapitalistas y antiimperialistas 
definidos que narraciones, imágenes y estilos de vida. Todo esto, 
García Trejo lo puso de relieve, así como el hecho de que no sólo 
los que cuestionaban a las autoridades y los valores dominantes 
participaban en esta circulación, sino también aquellos que veían 
cuestionados su autoridad o sus valores: su comentario hizo 
eco de una denuncia hecha desde las instancias del poder político 
y de la prensa aliada a éste y que desembocaba en una represión 
cuyo objetivo eran asimismo mujeres con minifaldas y hombres 
con pelo largo. Lo político y lo cultural se entretejían tanto en 
los desafíos anti-establishment como en las reacciones del esta-
blishment a ellos. En todos los lugares alrededor del mundo esto 
sucedió en constelaciones de interacciones transnacionales.

Tanto la relación con sucesos en otros lugares del planeta 
como la interdependencia de política y cultura forman parte 
de los conocimientos básicos sobre el “68” no sólo en México. 
Mucho se ha escrito sobre este año clave en la historia contem-
poránea, que se sitúa en el contexto mexicano como cesura en la 
“historia postrevolucionaria” y que en la historia internacional 
marca un hito en lo que suele abordarse como la “historia de 
la posguerra”. Sin embargo, hay que destacar que a pesar de la 
abundancia de publicaciones sobre el 68 en México, que abarca 
también su prehistoria, causas y contextos, sorprende lo poco 
que se sabe tanto sobre el significado exacto de los entrelaza-
mientos transnacionales para los sucesos en México, como sobre 
la relación entre la contracultura y la política en el desafío del 
orden establecido. Esta contribución no tiene como propósito 
llenar estas lagunas. Como una intervención historiográfica, 
se pregunta más bien por el potencial que ofrecen las nuevas 
perspectivas de la historia global para hacer esto. Ampliando 
la perspectiva sobre el 68 —que se puede calificar en términos 
políticos y político culturales como el hecho más importante 
entre el sexenio cardenista con sus reformas estabilizadoras del 



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 315

régimen surgido de la revolución mexicana y el fin de este régi-
men en términos de política partidista— hacia la idea de los glo-
bal sixties, que experimenta desde hace algunos años un auge en 
la historiografía internacional, el presente artículo propone una 
reflexión sobre lo que pueden significar los planteamientos de la 
historia global para la comprensión de un periodo considerado 
decisivo para la historia contemporánea mexicana, pero en cierta 
medida también para la interpretación de fenómenos históricos 
más allá del marco de las historias nacionales. Este sondeo se 
hace a la luz del diagnóstico de que la historiografía sobre Amé-
rica Latina, y probablemente todavía más las ciencias históricas 
en el subcontinente, han quedado hasta ahora al margen de la 
coyuntura de la historia global.

1968

Desde 1968, dicho año se ha concebido como un acontecimien-
to global. Muchos de los que participaron en los movimientos 
asociados al año icónico lo hacían con cierta conciencia de los 
vínculos que relacionaban sus protestas con las luchas de eman-
cipación en otros lugares alrededor del mundo. Y en México, 
como en cualquier otra parte, las narraciones de los analistas y de 
los analizados se han entrelazado íntimamente desde entonces:2 
hasta en la actualidad, la llamada generación del 68 sigue partici-
pando de manera prominente en la interpretación de su historia. 
Mientras que para los que formaban parte de los movimientos y 
las protestas, la idea de la globalidad del 68 puede tratarse en las 
categorías de una “comunidad imaginada”,3 en el análisis histó-
rico de los hechos no ha quedado muy claro lo que significaba 
esta condición global. Varios autores han interpretado el año 

2  Markarian, “Debating Tlatelolco”; Suri, The Global Revolutions of 1968, 
p. x; Frei, 1968, p. 210.
3  Anderson, Imagined Communities.



316	 Stephan Scheuzger

como un punto de inflexión a nivel de la historia mundial, algu-
nos respecto a la historia de la Guerra Fría,4 otros en cuanto a 
procesos seculares, como en el caso de Immanuel Wallerstein, 
quien identificó las “explosiones” de ese año como actos deci-
sivos en la desestabilización de los fundamentos culturales del 
sistema-mundo como se había desarrollado desde el siglo xvi, 
iniciando la crisis final del sistema.5 Por su parte, otros histo-
riadores han argumentado no tanto desde una perspectiva de 
historia universal, sino poniendo énfasis en la simultaneidad 
de los acontecimientos del 68 con el enfoque, en primer lugar, en 
contextos nacionales. Las conexiones entre ellos, sin embargo, 
se han presupuesto más que analizado.

La integración de las distintas regiones del mundo a la per-
cepción de la coincidencia “global” de las protestas ha variado 
considerablemente. Mientras que Estados Unidos, Francia 
y Alemania se han tratado como los centros del desafío del 
orden establecido, otros espacios han parecido intercambia-
bles y se han considerado como periféricos. A estas periferias 
pertenecían también países del “primer mundo”. Gran Bre-
taña es uno de los ejemplos más prominentes, en cuyo caso 
varios autores han coincidido en que sí participaba de manera 
importante en la revolución cultural que se condensó en el 68 
—alegando, por ejemplo, la “invasión británica”—, pero que 
le faltó la dimensión política que caracterizó las revueltas en 
otras partes de Europa y del mundo.6 Sin embargo, las peri-
ferias de un 68 representado como global han comprendido 
sobre todo el “segundo” y el “tercer mundo”. A 20 años del 
hecho, de entre todas las publicaciones que abordaron el tema 
en el ámbito nacional, una serie de publicaciones presentaron 

4  Por ejemplo, Suri, Power and Protest; Fink, Gassert y Junker, “Intro-
duction”.
5  Por ejemplo, Wallerstein, World-Systems Analysis, pp. 84-85.
6  Righart, “Moderate Versions of the ‘Global Sixties’”, pp. 83-84; Marwick, 
“Six Novels of the Sixties”, p. 565.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 317

las protestas y revueltas de ese año como un acontecimiento 
mundial. Las dos obras de Robert V. Daniels y de David Caute 
pueden considerarse representativas de las perspectivas en la 
historiografía de aquel entonces, dado que en ellas el “segundo 
mundo” —representado por Checoslovaquia— y el “ter-
cer mundo” —representado por Vietnam— se percibieron más 
que nada en función de lo que se había observado de ellos en el 
“primer mundo”, lo que dio lugar a la crítica al imperialismo, 
al capitalismo y al comunismo soviético ortodoxo.7 A fines de 
los años noventa, los enfoques de la historia global empezaron 
a ganar terreno en la historiografía, y en el trigésimo aniversario 
del 68 se publicaron libros que declararon de manera más explí-
cita la necesidad de analizarlo como un acontecimiento global. 
Así, por ejemplo, los editores de la antología 1968: The World 
Transformed realzaron los múltiples entrelazamientos “among 
the hundreds of protest movements that sprang up around the 
world”.8 Pero, otra vez, Praga y Saigón (o Hué) entraron en 
la perspectiva solamente en su condición de escenarios de la 
Guerra Fría. Y entre las 18 contribuciones al volumen había una 
sola sobre el “tercer mundo” que, además, se había agregado 
después de la conferencia en la cual se basaba la publicación.9 
En este artículo, Arif Dirlik cubrió los sucesos en seis países 
asiáticos, africanos y latinoamericanos apoyándose en unas 
cuantas obras de la literatura secundaria. El hecho de que Méxi-
co fuera uno de ellos no era fortuito: la masacre de Tlatelolco 
diez días antes de la inauguración de los Juegos Olímpicos en 
la capital del país había asegurado al movimiento estudiantil 
mexicano una atención internacional que se reproduciría de 
ahí en adelante en la historiografía sobre el 68. Cuando trabajos 
históricos publicados en Estados Unidos o en Europa sobre las  

7  Daniels, Year of the Heroic Guerrilla; Caute, Sixty-Eight.
8  Fink, Gassert y Junker, “Introduction”, p. 1.
9  Dirlik, “The Third World”; Dirlik, “Foreword”, p. vii.



318	 Stephan Scheuzger

movilizaciones de los estudiantes en este año han integrado 
un escenario “tercermundista”, el más aludido ha sido el caso 
mexicano. En concreto, un tomo editado en Francia que ya en 
1988 intentó abordar el tema del 68 estudiantil no sólo en una 
perspectiva nacional sino también global incluyó, junto con 
muchas contribuciones sobre aspectos franceses de la historia, 
artículos sobre Estados Unidos, la República Federal Alemana 
(RFA), Italia, los Países Bajos —con los provos—, España, Sue-
cia y México; el último, redactado por Jacques Lafaye.10

A pesar de una idea continua de la globalidad de los hechos de 
1968 a lo largo de décadas, la consideración de los procesos en 
las regiones del mundo designadas, según la terminología de la 
época, como “tercer mundo”, y más adelante como “sur glo-
bal”, quedó al margen. Asimismo, a 40 años de los sucesos era 
todavía posible abordar el tema bajo un título como “revuelta 
de la juventud y protesta global”, dedicándose exclusivamente 
a contextos estadounidenses, europeos y japoneses —como fue 
el caso de una de las más leídas monografías en alemán sobre 
1968.11 Pero aunque su perspectiva no era global, este estudio 
dejó en claro el carácter construido del 68. Retomando la idea de 
Detlev Claussen de un “código 68”, Norbert Frei, el autor del 
libro, habló al respecto de una “invención”.12 Sobre el hecho 
de que 1968 establece relaciones entre múltiples acontecimientos 
históricos diferentes al pensarlos juntos en una simultaneidad 
global, existe desde hace varios años un amplio consenso en las 
publicaciones sobre la materia. Por lo tanto, es posible hablar 
hasta de una “ilusión de simultaneidad”, como lo hizo el mis-
mo Claussen.13 Años antes, Michael Kidron y Ronald Segal 
ya habían ilustrado esto sin querer. En uno de los mapas de su 

10  Dreyfus-Armand y Gervereau (coords.), Mai 68; Lafaye, “L’automne 
de Mexico”.
11  Frei, 1968.
12  Frei, 1968, p. 211; Claussen, “Chiffre 68”.
13  Claussen, “Chiffre 68”, p. 219.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 319

The State of the World Atlas, intentaron representar los “major 
student disruptions” de 1968 a 1969 a nivel mundial.14 La gráfica 
muestra un sinnúmero de lugares en todos los continentes —11 
en México— donde se rebelaron estudiantes en estos dos años 
de una manera que hubo intervención de las fuerzas del Estado. 
A pesar de que los autores invocaron en su texto acompañante 
un “sentido de unidad” de los actores, el mapamundi de las 
movilizaciones estudiantiles sirve menos para documentar la 
globalidad de un fenómeno histórico que para medir la labor 
interpretativa necesaria para establecer la idea de una comunidad 
de una amplia gama de sucesos muy heterogéneos. Comprender 
todos los pronunciamientos en que participaron jóvenes que 
cursaban estudios en escuelas superiores en el mismo cuadro 
histórico requeriría por lo menos una serie de aclaraciones, 
no sólo sobre el número y las identidades de los actores, sino 
también sobre las causas, contextos y formas de las protestas, y 
sobre los objetivos de los movimientos, sus estructuras organi-
zativas, así como sobre sus dinámicas y temporalidades.

global sixties

El concepto global sixties —los sesenta globales—, que ha 
creado en los últimos años la base para un nuevo campo de 
investigación historiográfica, tiene una variedad de raíces.15 
Una de ellas ha representado la comprensión de que los proce-
sos cuyo estudio se ha enfocado en el marco temporal del año 
emblemático de 1968 tenían una historia considerablemente 
más larga. En esta dimensión temporal, los global sixties están 
íntimamente relacionados con los long sixties, concepto esta-
blecido por Arthur Marwick en su estudio de la revolución 

14  Kidron y Segal, The State of the World Atlas, p. 64.
15  Eric Zolov aludió sobre todo a los estudios de la Guerra Fría y de la nueva 
izquierda. Zolov, “Introduction”, pp. 349-351.



320	 Stephan Scheuzger

cultural en Europa occidental y Estados Unidos en esta década 
extendida.16 Pero no sólo en el ámbito de la historia cultural, sino 
también en el de la historia política, la perspectiva se ha ampliado 
hacia desarrollos más largos. Para el contexto mexicano, Jaime 
Pensado, por ejemplo, adoptó la noción de los long sixties 
para estudiar la política estudiantil, basado en el argumento 
de que había sido la experiencia clave de la revolución cubana 
la que había dado lugar a una nueva forma de protesta de los 
estudiantes en México —una perspectiva que se inscribió, por 
lo menos parcialmente, en aquellas de una serie de trabajos que 
ya se habían dedicado a reconstruir y analizar la historia de las 
movilizaciones estudiantiles en el país en espacios temporales 
más extensos.17

La carga simbólica del 68 se basa más que nada en la idea de 
cesura que se atribuye a esta fecha. Comparable a nivel inter-
nacional sólo con 1989-1990, este año sigue pareciendo separar 
el mundo en que estamos viviendo de una época de posguerra 
inmediata que ya se concibe como un pasado marcadamente 
diferente y por lo tanto muy lejano.18 Ariel Rodríguez Kuri 
habló también después de 2000 —y del cambio de gobierno del 
Partido Revolucionario Institucional al Partido Acción Nacio-
nal— y, con razón, de 1968 en México como de “una ‘escena 
primaria’ de la cultura política mexicana”.19 Dedicándose a los 
orígenes inmediatos de la protesta estudiantil de este año, uti-
lizó la metáfora de una chispa arrojada a una pradera seca por 
los estudiantes de la escuela particular Isaac Ochoterena y de la 
Vocacional 5, que se enfrentaron los días 22 y 23 de julio en 
la Ciudadela, así como por los granaderos, que intervinieron con  

16  Marwick, The Sixties.
17  Pensado, Rebel Mexico. Véase también Mabry, The Mexican University 
and the State.
18  Suri, The Global Revolutions of 1968, p. xii.
19  Rodríguez Kuri, “Los primeros días”, p. 182.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 321

suma violencia para suprimir el conflicto.20 Aunque en México 
las semanas entre el 23 de julio y el 2 de octubre realmente mar-
can un hecho singular y delimitable que contribuyó de manera 
decisiva al cambio de la cultura política en el país, el análisis 
histórico tiene que abrir la perspectiva más allá del momento 
culminante para llegar a una comprensión adecuada de las 
transformaciones que tuvieron lugar. Sin embargo, extender el 
marco temporal de un año a una década obviamente no resuelve 
el problema de la periodización —tampoco si se adopta la idea 
de unos long sixties. Mawrick delimitó sus años sesenta entre 
1958-1959 y 1973-1974.21 Aunque Jeremi Suri lo calificó como 
uno de los autores que han abordado los años sesenta de mane-
ra más explítica como una historia global,22 es evidente que sus 
criterios provinieron más que nada de la observación de espacios 
europeos y estadounidenses. Por consiguiente, el planteamiento 
de unos global sixties más globales tiene que agudizar el pro-
blema de la periodización hasta su insolubilidad. Protagonistas 
del concepto han proporcionado sólo preguntas al respecto. 
¿Comenzaron los sesenta en 1963 con el discurso “I have a 
dream” de Martin Luther King? ¿O en 1961, con la introduc-
ción de la píldora anticonceptiva? ¿Por qué no representaron 
la revolución cubana en 1959 o la independencia de Ghana en 
1957 hechos más adecuados? ¿O acaso inició la década en 1955 
en Bandung, o en 1954 en Dien Bien Phu y Argel? ¿Y terminó en 
1969, cuando el festival de Woodstock inició la mercantilización 
de la cultura hippie y cuando la desintegración de los Beatles, la 
violencia en el concierto de los Rolling Stones en Altamont, y el 
asesinato de Sharon Tate y sus amigos por miembros de la Man-
son Family en Beverly Hills pusieron fin a la revolución psico-
délica? ¿O más bien en 1973, con la crisis del petróleo y el golpe 

20  Rodríguez Kuri, “Los primeros días”, p. 223.
21  Marwick, The Sixties, p. 7.
22  Suri, The Global Revolutions of 1968, p. xxii.



322	 Stephan Scheuzger

militar contra el gobierno de la Unidad Popular en Chile? ¿Qué 
plausible sería extender la década hasta 1979 y la revolución en 
Nicaragua?23 “Whose sixties?” es entonces la pregunta.24 A pesar 
de que a cualquier esfuerzo de periodización es inherente un 
cierto grado de arbitrariedad, al asumir una perspectiva global 
ya no parece posible fijar una cronología compartida, menos si 
se toma en cuenta la imbricación de lo político y lo cultural en 
lo que representan los años sesenta.

Ante esta evidencia, los autores que han puesto énfasis en la 
necesidad de incluir al “tercer mundo” de manera prominente 
en el análisis de los global sixties han llamado la atención ante 
el peligro de malinterpretar el periodo y de perder la capaci-
dad de advertir la extensión geográfica de los fenómenos de 
resistencia al definir los sesenta de manera uniforme y tratar 
el periodo como una “estructura endurecida” en lugar de un 
flexible “marco temporal general”.25 Sin embargo, parece más 
indicado reconocer en primer lugar que los “sesenta globales” 
representan una contradicción en sus propios términos —excep-
to que se refieran al espacio de tiempo de 1961 a 1970, y esto 
justamente no ha sido el propósito de los que han hecho uso de 
tal categoría. Los “sesenta” no designan tanto un tiempo como 
acontecimientos y procesos cuya convivencia o bien se presu-
pone o bien se hace objeto de estudio. El término global sixties 
tuvo su orígen en una suposición, no en un análisis. Uno de los 
primeros en utilizar la expresión a fines de la década de 1990 fue 
el historiador holandés Hans Righart. Lo hizo en un artículo 
dedicado al estudio de la revolución cultural en Gran Bretaña 

23  Todas estas propuestas se han hecho en publicaciones que hacen uso del 
concepto de global sixties: Christiansen y Scarlett, “Introduction”, pp. 
3-5; Marwick, The Sixties, p. 7; Rutherford et al., “Introduction”, pp. 2-3; 
Storey, “What, When, and Where are the Sixties?”, pp. 16-19.
24  Abdulhadi, “Whose 1960s?”.
25  Christiansen y Scarlett, “Introduction”, p. 4; Rutherford et al., “In-
troduction”, pp. 2-3.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 323

y los Países Bajos como parte “of what I would like to call the 
cross-national, or, to exaggerate a little, the global sixties”.26 
Teniendo en cuenta que el contexto en el cual situó sus dos casos 
de estudio incluía sólo a Estados Unidos, Francia y Alemania, 
hay que calificar la declaración de Righart sobre unos sesenta 
globales por lo menos como una extrapolación audaz, si no un 
eurocentrismo robusto. También en los años siguientes varios 
estudios se enfocaron más o menos exclusivamente en espa-
cios europeos o del Atlántico norte, cuando declararon abordar 
la historia de los sesenta en un contexto global o situaron su 
investigación explícitamente en el marco del concepto de los 
global sixties.27 Consecuentemente, la globalidad de los fenó-
menos estudiados era sobre todo una mera afirmación. Pasaron 
años hasta que publicaciones —volúmenes colectivos y números 
de revistas, más que nada— empezaron a presentar una agenda 
que tiene como meta una integración mucho más prominente de 
perspectivas sobre contextos latinoamericanos, africanos y asiá-
ticos a la investigación de los global sixties, reclamando “that 
a truly global analysis of this decade is impossible without an 
in-depth and prolonged conversation about the Third World”.28 
No puede haber la menor duda en cuanto a la importancia del 
postulado. Sin embargo, la adopción de la categoría de los global 
sixties para los enfoques que se inscriben en esta agenda puede 
calificarse como producto de una doble confusión: primero, una 
—frecuente en la historiografía actual—, de lo transnacional con 
lo global, que se encontró en el origen de la noción de los global 
sixties con los trabajos de Righart, Marwick, Martin Klimke y 
otros; y después, la confusión entre una categoría que describe 
fenómenos históricos y otra que describe enfoques analíticos. 

26  Righart, “Moderate Versions of the ‘Global Sixties’”, p. 84. Cursivas en 
el original.
27  Por ejemplo, Horn, The Spirit of ‘68; Klimke, The Other Alliance; T. S. 
Brown, West Germany and the Global Sixties.
28  Christiansen y Scarlett, “Introduction”, p. 16.



324	 Stephan Scheuzger

La investigación histórica que se dedica a los global sixties, 
incluyendo o hasta privilegiando perspectivas sobre lo que la 
mayoría de las veces se designa “tercer mundo”, establece, más 
que nada, un nuevo marco epistemológico.29 Con este marco la 
globalidad de los fenómenos históricos asociados con los global 
sixties se transforma de una premisa a un objeto de estudio. Esto 
quiere decir que apenas está por iniciarse una investigación que 
en algún momento permitirá decir cuáles de estos fenómenos 
pueden clasificarse como globales y qué significa. Una verdadera 
“in-depth and prolonged conversation about the Third World” 
llevará también a un replanteamiento de los hechos y procesos 
que se pueden identificar como constitutivos de los sesenta. Pero 
a pesar del actual auge de trabajos sobre los “sesenta globales”, la 
historiografía todavía se encuentra muy lejos de tales resultados: 
mientras que se han publicado unos pocos volúmenes colectivos 
que han reunido contribuciones dedicadas sobre todo al estudio 
de fenómenos en el marco de las historias nacionales —desde 
Alemania hasta Zimbabwe—,30 son muy pocos los esfuerzos 
de comparaciones sistemáticas o reconstrucciones y análisis de 
transferencias a través de grandes distancias y espacios cultu-
rales. Por ende, los global sixties representan en este momento, 
en el mejor de los casos, una categoría heurística. Y los que 
reivindican bajo esta categoría perspectivas globales sobre los 
sesenta parecen basarse en conceptos no muy diferenciados de 
la historia global.

historia global

No cabe duda de que la historiografía latinoamericanista hasta 
ahora ha quedado al margen de la historia global. Recientemente, 

29  Véase Zolov, “Introduction”, p. 353.
30  Hayton, “‘The Revolution Is Over’”; Creary, “Speaking the Language 
of Protest”.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 325

Matthew Brown buscó las razones del desencuentro y presen-
tó una serie de argumentos contundentes.31 Sin embargo, hay 
un aspecto clave que no recibió la suficiente atención en sus 
reflexiones. Es evidente, y Brown dedica unos párrafos a este 
punto, que el aislamiento de la historia de América Latina 
no puede atribuirse solamente a un descuido por parte del 
campo de la historia global —aunque esta negligencia ha sido 
considerable. Por parte de las ciencias históricas en América 
Latina los factores antagonistas no se han limitado a la fuerte tra-
dición institucionalizada de la historiografía nacional y a la fal-
ta de recursos financieros para realizar proyectos con enfoques 
de historia global. Hay que hablar también —y esto es igual-
mente válido para muchos historiadores latinoamericanistas en 
Europa y Estados Unidos— de prominentes reservas o hasta 
resistencias hacia la historia global. Así, por ejemplo, persiste 
entre muchos investigadores de esta disciplina la sospecha de 
que la historia global a fin de cuentas representa un eurocentris-
mo renovado que impone —reproduciendo las teleologías de los 
diversos discursos de modernización— epistemologías exóge-
nas a los contextos latinoamericanos y establece narrativas que 
mantienen al subcontinente en un estatus periférico en la historia 
de la modernidad. Sin embargo, argumentos como éste ponen de 
relieve que la desconexión se puede entender también como 
producto del hecho de que los juicios sobre la historia global no 
siempre se han basado en los conceptos más acertados y adecua-
dos dentro de la gama de interpretaciones que circulan alrededor 
de qué son y a qué aspiran los enfoques de este campo historio-
gráfico. Aprensiones acerca de un eurocentrismo encubierto 
parecen infundadas, si el denominador común de las muchas 
propuestas sobre la naturaleza de la historia global se identifica 
con los dos objetivos fundamentales siguientes —para lo cual 
hay razones sólidas—: primero, la historia global se deja definir  

31  M. Brown, “The Global History of Latin America”.



326	 Stephan Scheuzger

por el fin de superar perspectivas historiográficas “internalistas” 
que se limitan a enfocar estructuras y procesos dentro del marco 
de entidades territoriales dadas —del Estado nacional, en primer 
lugar— en el esfuerzo de explicar y comprender acontecimien-
tos y desarrollos históricos; y, segundo, se caracteriza por la 
aspiración de descentrar perspectivas sobre un pasado que se ha 
analizado e interpretado por lo general alrededor de Occidente 
como el espacio histórico de referencia. Este concepto separa la 
historia global en particular de cualquier afán —característico de 
una cierta índole de la world history más antigua— por estable-
cer en un alto nivel de abstracción teorías sobre macroprocesos 
a escala mundial. Ambos objetivos se distinguen también, por lo 
menos en una parte, de los textos sobre los global sixties, aunque 
esto no ha quedado ni explícito ni diferenciado.32

Comprender la historia global más bien como un enfoque 
historiográfico y no tanto como un objeto de estudio significa 
que los fenómenos históricos se estudian en sus contextos más 
amplios y en sus interrelaciones mediante grandes distancias 
geográficas y espacios culturales. La globalidad del fenómeno 
estudiado tiene el carácter de un objeto de investigación y no de 
un hecho histórico. La historia global —es importante subra-
yarlo— no es la historia de la globalización. La historia de la 
globalización forma parte de, pero no equivale a, la historia 
global. Esta última pierde demasiado potencial analítico si se 
limita al estudio de procesos globalizadores. Y a pesar del énfasis 
dado a la circulación de bienes, personas, ideas o conocimientos 
—a veces al grado de una verdadera fetichización de la movili-
dad—, la historia global no logra generar perspectivas y com-
prensiones fundamentalmente nuevas si su interés se reduce al 
estudio de flujos, redes e interacciones en las zonas de contacto 

32  Más explícito que otros fue Zolov, “Introduction”, pp. 353-354; véase 
también Rutherford et al., “Introduction”; Christiansen y Scarlett, 
“Introduction”.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 327

interculturales.33 Su tarea es también dedicarse a los sectores 
menos entrelazados de las sociedades y a la pregunta de hasta 
dónde llegó la globalidad de los fenómenos examinados. Prota-
gonistas del campo de la historia global han destacado reiterada-
mente que sus enfoques no aspiran a ser perspectivas totalizantes 
sobre el mundo —rasgo de una world history más antigua. Pero, 
a pesar de esto —o probablemente por esto—, los estudios que 
reclaman inscribirse en el campo de la historia global dicen en 
general poco acerca de lo global. Los trabajos que se sirven de la 
noción de los global sixties no son una excepción en este sentido. 
Mientras la mayoría de ellos se ha remitido a los sesenta globales 
como un marco de referencia sin examinar relaciones concretas 
—y, por consiguiente, no comparte los enfoques de la historia 
global—, algunos estudios se han dedicado a la reconstrucción 
y al análisis de conexiones entre contextos más allá del espacio 
del Atlántico norte. Un ejemplo es West Germany and the 
Global Sixties de Timothy Scott Brown; otro, Refried Elvis de 
Eric Zolov.34 Brown sitúa su obra de 2013 explícitamente en el 
campo de los estudios de los sesenta globales. Zolov, cuyo libro 
se publicó en 1999, adoptará el concepto más adelante, pero con 
base en su interés en la historia del rock y de la contracultura 
en México. Sin embargo, ambos estudios —muy eruditos los 
dos— representan enfoques de historia transnacional, no de 
historia global.

Estudiar los global sixties requiere no sólo la reconstrucción 
del alcance geográfico de los fenómenos asociados con la déca-
da, sino también el análisis de lo que significaron en diferentes 
contextos alrededor del mundo. Esta tarea es más compleja que 
la investigación de “local appropriation[s] of global cultural 
products”, como la conceptualizó Brown35 y como se encuentra 

33  Para el concepto de las “zonas de contacto” véase Pratt, Imperial Eyes.
34  T. S. Brown, West Germany and the Global Sixties; Zolov, Refried Elvis.
35  T. S. Brown, West Germany and the Global Sixties, p. 7.



328	 Stephan Scheuzger

también en Zolov. La idea de que los años sesenta veían el 
nacimiento de una cultura juvenil global, resultado de inno-
vaciones tecnológicas que se manifestaron incluso en cambios 
en la movilidad y el uso de medios, está bien establecida.36 La 
noción según la cual los procesos de globalización se realizan 
en forma de encuentros de lo “global” con lo “local”, prevale-
ciente en general tanto en las ciencias sociales y culturales como 
en buena medida en los estudios de historia global, domina 
también los patrones interpretativos de la cultura juvenil global 
de los sesenta. Representaciones de la relación entre lo global y 
lo local en los global sixties como la siguiente, que se refiere al 
caso cubano, son frecuentes: “This version of the global youth 
culture experienced in Cuba in the field of popular culture was 
a ‘Cubanized’ version. [It] can, on continued reflection, be 
understood as a fascinating hybrid of the local and the global”.37 
Sin embargo, resulta difícil identificar elementos culturales, for-
mas de protesta o agendas políticas a los cuales se pueda atribuir 
una existencia global en la cual circulaban alrededor del mundo 
para ser adaptados en lo sucesivo a las circunstancias particu
lares de diferentes contextos locales. Los elementos contracul-
turales siempre se manifestaban en contextos específicos: ser 
hippie se pensaba y se vivía en las circunstancias particulares de 
contextos locales, sea en San Francisco, L’viv, Johannesburgo o 
Huautla de Jiménez.38 Las formas de protesta no se imaginaban 
o se practicaban sino por actores concretos: el hecho de que 
la historia del movimiento estudiantil en México se cuenta en 
buena medida como una historia de violencia —de su escalación 
y de cómo abrió nuevos espacios políticos— se debe particu-
larmente a la participación de pandillas, porros o jugadores de 

36  Por ejemplo, también en la historia (global) del corto siglo xx escrita por 
Hobsbawm, Age of Extremes, p. 33.
37  Luke, “Listening to los Beatles”, p. 289.
38  Miles, Hippie; Risch, “Soviet ‘Flower Children’”; Lunn, “‘Hippies, Ra-
dicals and the Sounds of Silence’”; Estrada, Huautla en tiempo de hippies.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 329

futbol americano en el mismo.39 Y, por supuesto, las agendas 
políticas de los movimientos estudiantiles reflejaron en todo 
caso las condiciones específicas de las localidades en las cuales 
se habían producido: a pesar de las muchas condiciones com-
partidas en las sociedades de consumo, democracias represen-
tativas y la nueva izquierda, hasta los movimientos de protesta 
en países vecinos de Europa occidental, como Francia, la RFA 
y Suiza, mostraron —aparte de obvias similitudes— también 
diferencias significativas en sus orientaciones intelectuales que 
no sólo tenían que ver con sus distintas dinámicas, sino con 
desarrollos peculiares de las sociedades nacionales en la posgue-
rra.40 Los elementos de la contracultura en Europa, las Américas, 
África y Asia estaban desde luego entrelazados. Las formas de 
protesta circulaban entre diferentes escenarios de expresiones 
de resistencia y oposición, y los movimientos estudiantiles se 
inspiraban mutuamente en sus rebeliones contra condiciones 
que en muchos aspectos compartían.41 Sin embargo, lo que se 
transfería dependía de actores concretos y era, en la mayoría de 
los casos, producto de contigencias.42

En lugar de buscar lo global en los conocimientos, ideas, nor-
mas o prácticas que circulaban, parece más adecuado pensarlo 
como la condición de las circulaciones. Lo global en la historia 
de los sesenta era sobre todo el espacio de comunicación, el mar-
co de referencia para los actores locales. Desde muchos lugares 
del mundo los participantes en movimientos emancipatorios, 
en manifestaciones culturales de oposición y en la creación de 
ambientes alternativos a los sistemas de valores dominantes, 

39  Poo Hurtado, “Los protagonistas olvidados”; Rodríguez Kuri, “Los 
primeros días”.
40  Véanse Gilcher-Holtey, “France”; Klimke, “West Germany”; Peter, 
“Switzerland”.
41  DeGroot, “The Culture of Protest”.
42  Esto lo subrayó también T. S. Brown, West Germany and the Global Six-
ties, p. 6.



330	 Stephan Scheuzger

miraban hacia muchos otros lugares del mundo. En los global 
sixties existían conexiones entre diferentes espacios, pero no 
entre lo global y lo local. El sentido en el que estas relaciones 
lograron constituir fenómenos globales tiene que ser, como ya se 
dijo, objeto de estudios, incluso comparativos. Aunque algunos 
hechos y espacios pueden considerarse más importantes que 
otros: las historias de la nueva izquierda, de las drogas psicodé-
licas, del antiimperialismo y de la descolonización, de la música 
rock o folk, de la espiritualidad y la religión, de la Guerra Fría, 
del arte, de la moda o del turismo, todos mostraron topografías 
diferentes y estaban entrelazados de múltiples maneras. Como la 
historia del 68 no se deja contar alrededor del eje París-Berkeley,43 
la historia de los global sixties tampoco puede organizarse 
de manera adecuada con base en la distinción entre centros y 
periferias. La importancia de lo que estaba sucediendo en el 
“tercer mundo”, para muchos que en Europa y Estados Unidos 
aspiraron a trascendentales transformaciones sociales, políticas 
y culturales, se ha declarado una y otra vez una signatura de 
los sesenta. La Federación Socialista Alemana de Estudiantes 
(Sozialistischer Deutscher Studentenbund, sds) —estructura 
cristalizadora del movimiento estudiantil en la RFA hasta 1968, 
probablemente la organización con el fundamento teórico más 
sólido entre los movimientos estudiantiles en Europa y uno de 
los principales representantes de la nueva izquierda— movi-
lizó en 1967 y 1968 en primer lugar con el tema de la guerra 
en Vietnam, así como también entendió los movimientos de 
liberación en el “tercer mundo” como modelo para crear una 
conciencia revolucionaria; además, conceptualizó la aplicación 
de este modelo en términos de la teoría guevarista del foco.44 
Michel Foucault subrayó la importancia de su experiencia en 

43  Alinder et al., “Introduction”, p. 2.
44  Klimke, The Other Alliance, pp. 40-74; Klimke, “West Germany”, pp. 
100-102.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 331

el levantamiento estudiantil en Túnez y no en el mayo francés 
para su comprensión del 68.45 Y, para dar un tercer ejemplo arbi-
trario entre muchos, fundadores del Black Panther Party, como 
Bobby Seale, Huey Newton o Eldridge Cleaver, se declararon 
influenciados de manera fundamental por la lectura del libro de 
Frantz Fanon Les damnés de la terre.46 Pero las cosas entre el 
“primer” y el “tercer mundo” —sin olvidar el “segundo”—47 
eran aún más complejas. Jóvenes en los clubes de Bamako baila-
ban con la música de James Brown y Jimi Hendrix para expresar 
su inconformidad con la política cultural nacionalista de los 
líderes del movimiento indepentista de Mali.48 En La Habana, 
hubo jóvenes que participaron en la construcción de una nueva 
sociedad revolucionaria —esfuerzo fuertemente identificado 
con la juventud en el contexto cubano— escuchando al mismo 
tiempo a los Beatles, cuyas canciones se habían prohibido en la 
radio por un régimen que tenía por su parte un papel importante 
para las rebeliones juveniles alrededor del mundo y que estaba 
consciente de ello.49

A la luz de esta propuesta en torno a cómo pensar las rela-
ciones entre lo global y lo local, hay sobre todo un argumento 
presentado en las publicaciones acerca de la globalidad de los 
sesenta que parece más sustancial que otros: la idea de que se 
pueden entender los sucesos y procesos asociados con los 
global sixties como causa y efecto de una conciencia global. 
Alrededor de esta propuesta se organizó incluso una de las más 
voluminosas e importantes antologías de textos sobre los sesenta 
globales: New World Coming: The Sixties and the Shaping of 
Global Consciousness. Los coordinadores del tomo partieron 
en su presentación de la sugerencia del economista, africanista  

45  Foucault, Remarks on Marx, pp. 131-146.
46  Citados en Howe, Afrocentrism, p. 78.
47  Véase Gorsuch y Koenker (coords.), The Socialist Sixties.
48  Sidibé, “Photo Essay”.
49  Luke, “Listening to los Beatles”.



332	 Stephan Scheuzger

y activista John S. Saul de delimitar los sesenta como “a cru-
cial moment in the birth of a distinctive and novel kind of 
radical and global consciousness”.50 Y no han sido los únicos 
en hacer énfasis en este aspecto fundamental de los entrelaza-
mientos entre las regiones del mundo. Arif Dirlik, por ejemplo, 
había propuesto ya, diez años antes, que “1968 [...] represented 
an unprecedented globalization of radical consciousness, which 
questioned national boundaries and the boundaries implied 
by the metaphor of three ‘worlds’ ”.51 Un problema consistirá en 
determinar lo particular de esta conciencia, dado que también, 
antes de la segunda mitad del siglo xx, actores en busca de una 
transformación profunda de sus sociedades habían tenido algún 
conocimiento de las situaciones en países distantes y una idea 
de que éstas habían tenido que ver de alguna manera con los 
proyectos propios —aunque en aquellos tiempos esto se había 
denominado más bien “internacionalismo” o “cosmopolitanis-
mo”. ¿Era una diferencia cualitativa o se trató más bien de una 
diferencia en el grado del alcance? Pero aun con estas y otras 
preguntas abiertas, la evidencia de una conciencia de los actores 
que relacionaba los actos en que ellos estaban involucrados con 
lo que estaba sucediendo en otras partes del mundo ofrece un 
punto de partida en la historia para la reconstrucción y el análisis 
de lo global en los sesenta.

La cuestión de la conciencia está íntimamente ligada a dos 
aspectos cuya importancia suele subrayarse en la historiogra-
fía al abordar el tema de la globalidad de los años sesenta: los 
medios y los viajes. Particularmente los medios de comunicación 
siempre han estado en el centro de los esfuerzos por explicar la 
simultaneidad de hechos semejantes en la década.52 Noticias e 

50  Saul, “Liberation Support and Anti-Apartheid Work”, p. 127; Ruther-
ford et al., “Introduction”, p. 3.
51  Dirlik, “The Third World”, p. 314.
52  Por ejemplo, Daniels, Year of the Heroic Guerrilla, p. 6; Fink, Gassert y 
Junker, “Introduction”, pp. 9-13.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 333

imágenes circulaban alrededor del globo, transformando asun-
tos locales en informaciones y símbolos que causaban reaccio-
nes, se utilizaban y se resignificaban en contextos distantes. Un 
ejemplo notorio son las fotografías —como aquellas del jefe de 
la policía en Saigón ejecutando en plena calle con su pistola a un 
prisionero miembro del Vietcong, tomadas por Eddie Adams, o 
las de la masacre de My Lai, tomadas unas semanas después por 
Ronald L. Haeberle—, que contribuyeron de manera impor-
tante no sólo en Estados Unidos a los cambios en la opinión 
pública sobre la guerra en Vietnam. Era una amplia gama de 
medios por los cuales circulaban información, ideas, propa-
ganda y obras culturales: periódicos, revistas, radio, televisión, 
carteles, películas, discos, libros. La contracultura, explicada de 
manera prominente como reacción a un sistema tecnocrático 
alienante,53 se difundía gracias a tecnologías modernas e incluso 
innovaciones tecnológicas. El consumo de la música —elemento 
central de lo que se ha denominado la revolución cultural de los 
sesenta—54 experimentó cambios drásticos con la expansión de 
la industria discográfica, la introducción de los transistores en la 
década anterior y también con la televisión: en la primera pro-
ducción internacional de televisión vía satélite en vivo —titulada 
Our World— los Beatles interpretaron en junio de 1967 por pri-
mera vez All You Need Is Love ante la audiencia televisiva más 
grande en la historia hasta entonces, estimada en 400 000 000 de 
personas en 26 países alrededor del mundo.55 La representación 
de los fab four, con flores en el pelo, era también un mensaje 
en plena guerra de Vietnam. Pero los medios de comunicación 
no solamente servían como foro de protesta, sino que también 
se volvían un campo de batalla. Los conflictos entre los movi-
mientos estudiantiles y la prensa en la RFA y en Italia son bien 

53  Roszak, The Making of a Counter Culture.
54  T. S. Brown y Lison, “The Global Sixties in Sound and Vision”, p. 5.
55  Bennett, “Reapprising ‘Counterculture’”, p. 3.



334	 Stephan Scheuzger

conocidos. Y también en la ciudad de México, en agosto de 1968, 
estudiantes marcharon frente a las oficinas del diario Excelsior 
protestando contra la “prensa vendida”.56 Aunque lo que se 
sabe de la política de información del Excelsior —y de otros 
medios de prensa– entre junio y agosto de 1968 no evidencia 
un amplio control del gobierno sobre lo que se escribía:57 los 
debates y conflictos ponen de relieve la necesidad de analizar de 
manera diferenciada una historia compleja. El desempeño de los 
medios en los procesos políticos y culturales de los años sesenta 
era heterogéneo y la circulación de información, en efecto, tam-
bién se veía expuesta a una serie de limitaciones tanto políticas 
como técnicas y sociales. No todo era flujo e interconexión. 
El control del Estado sobre los medios de comunicación podía 
restringir el acceso a noticias y productos culturales tanto como 
la falta de disponibilidad de aparatos o infraestructuras podía 
hacerlo. Los dos factores también podían combinarse como, por 
ejemplo, en el caso de Sudáfrica, donde el gobierno del Partido 
Nacional, temiendo el potencial de esta tecnología para socavar 
su poder, impidió la introducción de la televisión.

En Sudáfrica en los años sesenta la circulación de las nuevas 
ideas encontró otros caminos —y se basó en otros medios como, 
por ejemplo, revistas, libros o discos. Lo que resultó más dificil 
de controlar para el régimen del apartheid fue la movilidad indi-
vidual —sobre todo en el caso de los jóvenes blancos de clase 
media que frecuentaban las universidades del país.58 No sólo en 
Europa y Estados Unidos los viajes de jóvenes de clase media a 
otros países se volvieron en los sesenta un fenómeno de masas. 
Surgió una cultura del viaje en la cual se superponían motivos 

56  Brewster, “The Student Movement of 1968 and the Mexican Press”, p. 173.
57  Brewster, “The Student Movement of 1968 and the Mexican Press”. Para 
una extensa bibliografía de las publicaciones en la prensa sobre el movimiento 
estudiantil en México, véase Ocampo (comp.), México, conflicto estudiantil.
58  Lunn, “‘Hippies, Radicals and the Sounds of Silence’”, pp. 3, 7, 50, 84, 
106-107, 125-130.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 335

políticos de la movilidad con anhelos de una liberación personal, 
o de una aventura con la búsqueda de nuevas experiencias espi-
rituales o de drogas. La nueva cultura contribuía a una intensi-
ficación de intercambios por medio de espacios culturales hasta 
forjar nuevas identidades que trascendían fronteras nacionales. 
Las movilizaciones políticas de los sesenta no sólo dieron lugar 
a un internacionalismo renovado sino también a actitudes de 
rebelión que negaron la importancia de las nacionalidades. Lo 
ilustraron de forma prominente los líderes de los movimientos 
estudiantiles en Europa: Daniel Cohn-Bendit, protagonista 
de la movilización de los estudiantes en el mayo francés, era 
—precisamente—alemán; Rudi Dutschke, primer activista del 
sds en la RFA, provenía de la República Democrática Alemana 
(se había casado con una estadounidense y bautizó a uno de sus 
hijos Che); Tariq Ali, figura destacada de la nueva izquierda en 
Gran Bretaña, había nacido en Lahore. La prueba más ilustre 
de que la movilidad de jóvenes politizados de clase media no 
se limitaba a contextos europeos —junto con sus actuales o 
antiguos territorios coloniales— y a Estados Unidos la dio pro-
bablemente el Che Guevara. Habían sido los beatniks quienes 
ya en los años cincuenta habían introducido los viajes como 
elemento básico de una (contra)cultura juvenil o hasta una for-
ma de vida alternativa. La obra clave de la beat generation, de 
Jack Kerouac, On the Road (1957), celebró una nueva manera 
de viajar. Y mientras que sus dos protagonistas, Sal Paradise y 
Dean Moriarty, también pusieron a México en el mapa de los 
hipsters, el libro The Psychedelic Experience, de Timothy Leary 
(1964) —que asimismo tenía importantes raíces mexicanas—, 
relacionaba el uso de lsd con el budismo tibetano.59 Cientos de 
miles, probablemente millones de europeos, estadounidenses 
y australianos viajaron en los años sesenta y comienzos de los 

59  Véanse Kerouac, On the Road; Leary, Metzner y Alpert, The Psyche-
delic Experience.



336	 Stephan Scheuzger

setenta en el hippie trail hacia Asia y África del Norte inspi-
rados en la idea de dejar atrás el materialismo de la sociedad 
de consumo occidental y abrir su mente a la espiritualidad de 
un Oriente místico, también con la ayuda de “afgano negro”, 
“marocano morado” o psicodélicos por lo menos asociados con 
el este.60 Junto con los motivos del viaje también había una gran 
variedad de destinaciones. Y al igual, las opciones respecto a los 
medios de transporte se ampliaron: a pesar de la popularidad del 
autostop o de viajes en autobús, el hecho de que los viajes aéreos 
se volvieron más asequibles era de una relevancia particular en 
cuanto a fenómenos de entrelazamientos a grandes distancias 
geográficas. Pero, aunque los jóvenes viajaban alrededor del 
mundo, las destinaciones eran en muchos casos muy específicas: 
como la noción del trail insinuaba, los viajeros contraculturales 
a Asia se movían a lo largo de un itinerario bastante definido 
de Estambul a Teherán, Kabul, Lahore y Nueva Delhi, y de 
ahí a Katmandú, Dhaka, Sri Lanka o Goa. Dentro de Europa 
los activistas hicieron su recorrido a lo largo de los supuestos 
centros de las movilizaciones políticas: Amsterdam (en donde 
en 1966 hasta la agencia municipal de turismo invitó a extran-
jeros a excursiones exclusivas para “Meet the Provos!”),61 París 
(en donde los turistas comunes se ausentaron en la primavera 
y el verano de 1968 mientras que las visitas de jóvenes viajeros, 
atraídos por la efervescencia política, alcanzaron cifras récord),62 
Berlín, Praga.63 Y también en México existían puntos fijos del 
peregrinaje hippie: entre ellos la capital de la República, Acapul-
co, Huautla de Jiménez, Zipolite y Palenque.64 En comparación, 

60  Gemie e Ireland, “The Hippie Trail”.
61  Pas, “Images d’une révolte ludique”, p. 368.
62  Jean Ginier, Les touristes étrangers en France pendant l’été, París, 1969, p. 
297, citado en Jobs, “Youth Movements”, p. 378.
63  Jobs, “Youth Movements”.
64  Marroquín, La contracultura como protesta, pp. 35-37; José Agustín, La 
contracultura en México, pp. 73-76; Estrada, Huautla en tiempo de hippies; 



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 337

pocos jóvenes de América Latina, Asia y África viajaban a otros 
continentes; la mayoría de ellos se movían en sus países —el caso 
de los hippies mexicanos es ilustrativo— o en una región más 
grande. Un grupo situado entre los viajeros y los migrantes, pero 
de relevancia para la transferencia de información e ideas, eran 
los jóvenes que cursaron sus estudios en universidades europeas 
o estadounidenses. Pero también ellos confirman la imagen de 
entrelazamientos más bien parciales que resultaron de la nueva 
cultura de viajes en los sesenta.

Si los medios y los viajes pueden considerarse condiciones 
básicas de lo que se ha designado como la conciencia global de 
los sesenta, los dos aspectos ponen de relieve al mismo tiem-
po la necesidad de preguntar por las interrelaciones concretas 
y sus límites. Aunque la idea de actuar en un contexto global de 
rebeliones contra autoridades establecidas y valores dominantes 
era sin duda algo presente entre muchos de los que participaron 
en las movilizaciones políticas y las manifestaciones contracul-
turales, la noción de la conciencia global tiene que examinarse 
para evitar conclusiones erróneas. Antes de poder dedicarse a 
analizar su papel en los procesos de desafío y transformación, 
hay que emprender el estudio de lo que esta conciencia incluía: 
¿cuáles eran los acontecimientos y fenómenos alrededor del 
mundo que se tomaron en cuenta? Además, por supuesto, hay 
que preguntar hasta dónde llegó la conciencia: ¿quiénes sabían 
qué de las situaciones en qué otras partes del mundo? Y, final-
mente, el diagnóstico del alcance de una conciencia de cambio 
radical está relacionado de forma indisoluble con la cuestión 
de cómo se tomó en cuenta lo que sucedía en otros lugares del 
mundo, con la cuestión del significado local de los conocimien-
tos que circulaban a grandes distancias. Obviamente, estos 
análisis no tienen que cubrir la totalidad del planeta para poder 
llegar a una conclusión acerca de la globalidad del fenómeno 

Zolov, Refried Elvis, pp. 107-110.



338	 Stephan Scheuzger

estudiado. No es necesario comprobar interrelaciones hasta 
todos los lugares de este mundo para poder calificar legítima-
mente el fenómeno como global. Pero una cierta extensión de 
la base empírica es imprescindible para poder hacer plausible 
el argumento de la globalidad de, por ejemplo, una conciencia 
compartida en la búsqueda de nuevas formas de organización 
social y política.

Estudiar la globalidad de los sesenta con base en un concepto 
que entiende lo global en primer lugar como un marco de comu-
nicación dentro del cual desde muchos lugares del mundo se 
tomó en consideración lo que sucedía en muchos otros lugares 
del mundo es útil en particular también para examinar los dife-
rentes alcances de las interacciones transfronterizas. No todo lo 
que no cabe dentro del container nacional del análisis histórico 
y que estaba relacionado con procesos que tenían lugar en espa-
cios distantes, o que formaba parte de estructuras de grandes 
alcances geográficos, se deja calificar como fenómeno global.65 
Es importante no confundir lo transnacional con lo global. Y 
estudiar los significados específicos de los entrelazamientos 
transnacionales o globales implica asimismo tomar en cuenta 
los efectos divisorios de los mismos. Frente a las manifestacio-
nes contraculturales en México en los años sesenta y a inicios 
de los setenta no sólo el gobierno alegó intereses de la nación 
contra lo que denunció como una conspiración extranjera 
y valores antimexicanos. También la izquierda —no sólo la 
doctrinaria— mostró reacciones nacionalistas contra fenóme-
nos antiautoritarios que consideraba nocivos para el proyecto 
de la transformación del sistema político y social. Es conocida 
la carta de Carlos Monsiváis enviada (desde Inglaterra) a Abel 
Quezada con motivo del festival de Avándaro —el “Woods-
tock mexicano”—66 y publicada (sin haber avisado al autor) en 

65  Cooper, “What Is the Concept of Globalization Good for?”.
66  José Agustín, La contracultura en México, p. 85.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 339

septiembre de 1971 en Excelsior, en la cual polemiza: “¿Qué es 
la Nación de Avándaro? Grupos que cantan, en un idioma que 
no es el suyo, canciones inocuas [...] Pelo largo y astrología, 
pero no lecturas y confrontación crítica [...] Es uno de los gran-
des momentos del colonialismo mental en el Tercer Mundo”.67

perspectivas

Poco después, un Monsiváis apenado declaró en una carta, esta 
vez publicada por Siempre!, su “bochorno [...] por haber caído, 
siquiera un rato, en el bajo clima de moralismo” y por haberse 
adherido “a la órbita de moralina de los defensores típicos de la 
pureza”.68 A pesar de esta relativización, la posición de Monsi-
váis se inscribió en una tradición de crítica que se centraba en 
una supuesta actitud apolítica de los hippies, como lo confirmó 
más adelante su ensayo sobre “La naturaleza de la onda”, publi-
cado en el libro Amor perdido (1977) —un texto introducido 
también con el famoso eslogan de Leary “Drop out, Tune in, 
Turn on”.69 Ideas preconcebidas, por no decir prejuicios, como 
éstas, dominaron durante décadas las perspectivas sobre la rela-
ción de la contracultura y las movilizaciones políticas de los años 
sesenta y setenta en México. Antes, como después de Tlatelol-
co, los hippies fueron sospechosos para la izquierda mexicana. 
Y los miembros de la misma tuvieron por muchos años más 
una influencia decisiva en los debates sobre el 68, también en el 
marco académico. Estos puntos de vista, que se pueden califi-
car como ideologizados, han comenzado a perder peso en los 
últimos años. Una nueva generación de historiadores ha empe-
zado a ocuparse de los sesenta, no sólo en el caso mexicano.  

67  Citado en José Agustín, La contracultura en México, p. 88.
68  Citado en Fernando Figueroa, “Avándaro según tres Monsiváis”, en El 
Universal (11 sep. 2011) http://archivo.eluniversal.com.mx/cultura/66353.
html; Consultado el 5 de febrero de 2017.
69  Monsiváis, Amor perdido, p. 228.



340	 Stephan Scheuzger

Pero también entre los representantes de esta generación, y que 
forman parte del campo de investigación de los global sixties, 
ha sobrevivido la idea de que una cultura hippie individualista, 
apolítica —o antipolítica—, dedicada al dropping out y al retiro 
de la sociedad, no tenía mucho que ver con los movimientos de 
protesta en los países del tercer mundo que precisamente lucha-
ron por la participación, la representación y la inclusión. Hasta 
se ha identificado la ausencia de una relevancia política en la con-
tracultura como una de las importantes diferencias entre el tercer 
mundo y Occidente en los sesenta globales: “the Third World 
lacked any significant or united countercultural movement. The 
counterculture was an important if not central characteristic of 
the Western student movement”. Ha sido precisamente en la 
introducción de The Third World in the Global 1960s donde 
se ha argumentado de esta manera.70 Tratando de esbozar una 
integración de la historia de los sesenta en México con las pers-
pectivas de la historia global, las observaciones concluyentes 
de esta contribución se concentrarán en dos aspectos —reto-
mando el comentario a la afirmación del empleado de Correos 
Leopoldo García Trejos citada al principio—: el análisis de la 
relación entre activismo político y contracultura, y el estudio de 
los procesos que tuvieron lugar en México como parte de una 
historia más amplia.

No parece posible llegar a una visión adecuada de la globa-
lidad de los sesenta como década de protesta —mucho menos 
de 1968 como año de revolución—71 sin considerar las interde
pendencias entre lo político y lo contracultural. A la luz de la 

70  Christiansen y Scarlett, “Introduction” al volumen en el cual los coor-
dinadores dejaron también constancia de que “[t]his volume is noticeably 
devoid of any equivalent countercultural movement that resembles the Wes-
tern experience”, pp. 8-9. Esto incluyó un artículo sobre México dedicado al 
movimiento estudiantil de 1968: Sloan, “Revolution on the National Stage”.
71  Daniels, Year of the Heroic Guerrilla, pp. 3-15; Suri, The Global Revo-
lutions of 1968.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 341

centralidad del tema, hasta ahora ha habido relativamente pocos 
esfuerzos de análisis sistemático y diferenciado de estas rela-
ciones desde una perspectiva internacional o transnacional más 
amplia. Pero no sólo queda mucho por entender sobre las inter-
dependencias entre movilizaciones políticas y manifestaciones 
contraculturales más allá de los diferentes contextos nacionales, 
sino también por precisar respecto a la conceptualización del 
estudio de este objeto. A primera vista parece contundente 
el argumento de Jeremi Suri de que la contracultura de los 
sesenta —la cual situó de manera prominente en el contexto 
político de la Guerra Fría— era más explícitamente politizada 
que sus antecesoras en la posguerra.72 Pero probablemente sería 
más adecuado hablar de una transformación de las relaciones 
entre política y contracultura —lo que implicaría diferenciar las 
esferas y estudiar interacciones—, dada la fundamental tensión 
que se ha reconocido entre las dos no sólo en esta década. En los 
años noventa, el mismo Leary generalizó, en una breve intro-
ducción a un tomo que se dedicó precisamente a la longue durée 
de fenómenos contraculturales: 

Counterculture may be found in (sometimes) uneasy alliances with 
radical, even revolutionary political groups and insurrectionary 
forces, and the memberships of countercultures and such groups 
often overlap. But the focus of counterculture is the power of ideas, 
images, and artistic expression, not the acquisition of personal and 
political power.73 

Una tercera opción podría ser el argumento de que la contra-
cultura, particularmente en los sesenta, representaba en su pos-
tura anti-establishment —no sólo, pero también— esfuerzos por 

72  Suri, “The Rise and Fall of an International Counterculture”, p. 95.
73  Timothy Leary, “Foreword”, en Goffman y Joy, Counterculture through 
the Ages, p. x.



342	 Stephan Scheuzger

someter a prueba lo que se consideraba como político. En este 
sentido, se puede identificar una dimensión política, por ejem-
plo, también en la idea de Leary de haber encontrado en la 
psilocibina y el lsd no sólo sustancias de terapia individual sino 
la solución a los males de la sociedad —reproducida en México 
por aquellos hippies que pensaron lograr la transformación 
social mediante la diseminación masiva de lsd en los sistemas 
de abastecimiento público de agua potable.74

En términos generales, se ha señalado lo que unía el activismo 
político y la contracultura en los sesenta —los overlaps de los 
cuales Leary habló—: la búsqueda de una existencia considerada 
como más auténtica contra la percibida alienación en sociedades 
que ofrecían para los sectores más grandes de ellas cierto bienes-
tar material pero al mismo tiempo presentaban una discrepancia 
sensible entre las promesas de libertad —y de democracia— y la 
realidad de los sistemas políticos y la straight society, la sociedad 
respetable, cuyos valores reproducían los conflictos de la Guerra 
Fría. La circunstancia de que la percepción de injusticia, que 
representa una base primordial para la mayoría de los movi-
mientos de protesta, estaba íntimamente relacionada con las 
experiencias de la vida cotidiana,75 era responsable del hecho de 
que lo político y lo contracultural se podían mezclar casi hasta 
ser indistinguible su oposición a las instituciones que represen-
taban el orden dominante: desde el gobierno hasta la escuela y la 
universidad, desde los medios de comunicación hasta la familia. 
Aquí se unieron la lucha antiimperialista con el combate contra 
estructuras autoritarias y represoras dentro de la propia socie-
dad nacional. De la teorización de estos vínculos se encargó la 
nueva izquierda, que se distinguía de la izquierda tradicional 
incluso por pensar la emancipación en un sentido más amplio, 
trascendiendo el campo de las relaciones económicas hacia las 

74  José Agustín, La contracultura en México, p. 79.
75  Crossley, “Protest and Lifestyle”, pp. 69-70.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 343

relaciones interpersonales, atacando jerarquías y dominación en 
todos los aspectos de la vida social. A pesar de las tensiones entre 
la nueva izquierda y los hippies, los últimos pueden concebirse 
de alguna manera —como ya lo hizo Theodore Roszak en su 
obra fundamental sobre la contracultura— como pioneros 
utópicos que aspiraban a la realización de un estilo de vida que 
se proyectaba desde la crítica social de la nueva izquierda. Las 
nuevas formas de convivencia que buscaron los hippies repre-
sentaron en cierto modo una base cultural para la política de la 
nueva izquierda.76

Tales análisis se han concentrado hasta ahora sobre todo en 
Europa y Estados Unidos. Sin embargo, especialistas en la his-
toria de la contracultura han puesto énfasis en el carácter global 
de la cultura hippie de los años sesenta y setenta, contrastándola 
con las contraculturas de la década anterior, en la cual, por 
ejemplo, los teddy boys habían representado fenómenos mucho 
más limitados.77 Para el contexto mexicano, José Agustín dejó 
claro que se habían dado pocos beatniks en México —a pesar 
de las estancias de William Burroughs y Kerouac en el país.78 Y 
Zolov no trató a los rocanroleros de los años cincuenta en el país 
como representantes de una contracultura.79 Pero ambos, como 
también Enrique Marroquín, coincidieron en considerar a los 
hippies, y sobre todo a la Onda, como un fenómeno de masas:80 
en el festival de Avándaro, uno de los pocos acontecimientos que 
permitieron una estimación cuantitativa, se reunieron más de 
200 000 jóvenes. En particular en el caso de la Onda —descrita 

76  Roszak, The Making of a Counter Culture, p. 66.
77  Bennett, “Reapprising ‘Counterculture’”, p. 3; Jefferson, “Cultural 
Responses of the Teds”.
78  José Agustín, La contracultura en México, pp. 28. Para Kerouac en México 
véase García-Robles, El disfraz de la inocencia.
79  Zolov, Refried Elvis, pp. 17-92.
80  Marroquín, La contracultura como protesta; José Agustín, La con-
tracultura en México, pp. 59-98; Zolov, Refried Elvis, pp. 93-233; Zolov, 
“Mexico’s Rock Counterculture”.



344	 Stephan Scheuzger

por José Agustín como “las manifestaciones culturales de nume-
rosos jóvenes mexicanos que habían filtrado los planteamientos 
jipis a través de la durísima realidad del movimiento estudian-
til”—, la estrecha interrelación de los procesos contraculturales 
y políticos ha empezado a reconocerse por lo menos desde el 20 
aniversario del 68 de manera creciente.81

La contribución probablemente más importante en los últi-
mos 20 años a la exploración del tema de la contracultura en 
México en los años sesenta la han representado los trabajos de 
Eric Zolov. Enfocándose sobre todo en la música rock, que uti-
lizó en su monografía Refried Elvis “as a keyhole into modern 
Mexican society, allowing us to view and discuss the crisis of 
revolutionary nationalism”,82 Zolov ha proporcionado amplios 
conocimientos sobre la aparición y el desarrollo del elemen-
to central de la contracultura en México; ha puesto de relieve las 
contradicciones, tensiones y ambigüedades de una contracultura 
que se puede interpretar como un fenómeno de la “modernidad 
reflexiva”;83 ha expuesto de manera clara la dimensión política de 
una contracultura que desafiaba paternalismos en una sociedad 
gobernada por un régimen que se designaba a sí mismo “familia 
revolucionaria” —y un presidente que se entendía como padre 
de la nación—, legitimando su poder tradicionalmente en buena 
medida en las narraciones de un nacionalismo cultural; también 
ha hecho comprensible la contracultura en México en sus cone-
xiones transnacionales, en particular con Estados Unidos. Zolov 
ha establecido así una base sólida para la integración de la histo-
ria mexicana de protesta en los sesenta al campo de investigación 
de los global sixties, una integración que él mismo protagoniza.84

81  José Agustín, La contracultura en México, p. 83. Para una publicación de 
1988 véase, por ejemplo, la entrevista con Javier Molina en Bellinghausen 
(coord.), Pensar el 68, pp. 227-232.
82  Zolov, Refried Elvis, p. 2.
83  Véase, por ejemplo, Beck et al., Reflexive Modernization.
84  Véase Zolov, “Introduction” y el anuncio de un nuevo libro.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 345

A pesar de todo el trabajo que ya se ha realizado en este 
terreno —no sólo por Zolov sino también por otros autores—, 
mucho acerca de la relación entre política y contracultura en 
México en los años sesenta en general, y en el movimiento 
estudiantil de 1968 en particular, ha permanecido en el nivel de 
explicaciones más bien generalizantes y de deducciones analógi-
cas. Esto tiene que ver también con la naturaleza de la categoría 
de la contracultura, que es, según Barry Miles, un loose label 
—como también aquella de los hippies.85 A pesar de la crítica que 
se le ha hecho como categoría analítica —y que comparte con la 
“subcultura”—,86 es un término que se sigue utilizando con 
ciertos beneficios, especialmente en el estudio de fenómenos 
de los años sesenta, también porque representa una expresión de 
la época. Como tal, y en contraste con la “subcultura”, le es 
inherente la idea de una transnacionalidad. Las contraculturas 
han reorganizado identidades, particularmente trascendiendo 
comunidades nacionales. La historia global puede ofrecer, por 
ende, enfoques adecuados para la reconstrucción y el análisis 
de fenómenos contraculturales. En esto, puede servirse de un 
concepto renovado que, en una posible formulación, entiende 
por contraculturas “fluid and mutable expressions of sociality 
that manifest themselves as individuals temporarily bond to 
express their support of and/or participation in a common 
cause, but whose everyday lives are in fact simultaneously 
played out across a range of other cultural terrains”.87 

Esta manera de comprender el término no sólo supera la dico-
tomía entre dominación y oposición, sino también su función 
de categorizar diferentes grupos sociales. Es un concepto apro-
piado para el análisis de una situación histórica muy compleja, 

85  Miles, Hippies, p. 9.
86  Huq, “Protest in the Research on Sub- and Countercultures”; Chaney, 
“Fragmented Culture and Subcultures”. Fundamental para la categoría de la 
“subcultura”: Hall y Jefferson, Resistance through Rituals.
87  Bennett, “Reapprising ‘Counterculture’”, p. 10.



346	 Stephan Scheuzger

en la cual no sólo los contornos de la contracultura no eran casi 
discernibles, sino también el movimiento estudiantil se presen-
taba sumamente heterogéneo: jóvenes que adoptaron algunos 
elementos de la contracultura y otros que no lo hicieron; que se 
identificaron como hippies y participaron al mismo tiempo en 
el movimiento estudiantil; que se retiraron incluso después de 
la masacre de Tlatelolco de compromisos de activismo político 
y se volvieron chavos de la Onda, o dejaron atrás su identidad 
contracultural y se radicalizaron; que pertenecían a la clase alta, 
y así de alguna manera al establishment, y a la vez fueron hippies 
o formaron parte del movimiento estudiantil; que eran estu-
diantes de izquierda y escucharon a Cream o a Eric Burdon and 
the Animals en lugar de corridos de la revolución mexicana o 
la nueva trova, fumaron marihuana o experimentaron con sus-
tancias psicodélicas. No es de ninguna manera paradójico que 
la historia global ofrezca nuevos impulsos para análisis de este 
tipo a nivel micro. Aunque muchos historiadores en la actual 
coyuntura de la historia global se concentran en —o se limitan 
a— observar flows y reconstruir relaciones transfronterizas, el 
verdadero potencial de la historia global se puede desarrollar 
solamente con base en su capacidad de llegar a comprender el 
significado que tenían los entrelazamientos reconstruidos para 
los desarrollos locales. Y esto requiere estudios diferenciados de 
actores y situaciones históricas específicas.

En los últimos años, toda una serie de monografías no sólo ha 
puesto en evidencia la existencia de una contracultura relevante 
en diferentes países de América Latina en “los largos años sesen-
ta”. También se ha dedicado de manera prominente al estudio 
de la misma en sus interrelaciones con los procesos políticos de 
la época. Tanto la obra de Christopher Dunn sobre el movimien-
to artístico Tropicália en Brasil, como las publicaciones de Vania 
Markarian sobre el movimiento estudiantil entre izquierda y 
contracultura en Uruguay, de Valeria Manzano sobre la “era 
de la juventud” en Argentina y de Patrick Barr-Melej sobre el 



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 347

hippieismo en Chile, han dejado en claro la particularidad de los 
desarrollos respectivos en cada contexto nacional.88 No sólo el 
régimen posrevolucionario priista en México representó un caso 
especial entre las constelaciones políticas en las cuales se dieron 
los movimientos contraculturales en América Latina de los 
años sesenta y principios de los setenta: la dictadura militar que 
se instaló en Brasil a mediados de los años sesenta —mientras 
los golpes de las fuerzas armadas en Chile y Argentina pusie-
ron definitivamente fin a los “largos años sesenta” en América 
del Sur en 1973 y 1976, respectivamente—, la creciente crisis del 
tradicional sistema político bipartidista bajo las condiciones de 
deterioro de la economía y de la polarización social en Uruguay 
—imaginado por sus ciudadanos como “Suiza de América”—, 
el peronismo en Argentina y el gobierno de la Unidad Popular, 
que prometía un camino democrático al socialismo en Chile, 
todos crearon condiciones políticas sumamente específicas para 
las movilizaciones emancipadoras que buscaron una liberación 
de convenciones sociales y culturales de la posguerra percibi-
das como opresivas e injustas. Al mismo tiempo, los autores, 
sobre todo los de las obras más recientes, han situado su trabajo 
en el contexto de la coyuntura internacional de los estudios 
sobre juventud, movimientos estudiantiles, contracultura y 
transformaciones políticas en los long sixties, uno de ellos hasta 
explícitamente dentro de los estudios sobre los global sixties.89 
Sin puntualizar aquí los respectivos méritos considerables de los 
trabajos en enriquecer la comprensión de las transformaciones 
culturales y políticas que se dieron en la época en los distin-
tos contextos nacionales; hay que constatar que su producción 
de nuevos conocimientos se dio más que nada dentro de los 
marcos epistemológicos de las historias nacionales. Dada la 

88  Dunn, Brutality Garden; Markarian, El 68 uruguayo; Manzano, The Age 
of Youth in Argentina; Barr-Melej, Psychedelic Chile.
89  Barr-Melej, Psychedelic Chile, p. 12.



348	 Stephan Scheuzger

especificidad histórica de cada caso nacional, los estudios no 
sólo se han enfocado últimamente en diferentes aspectos de 
la temática de la contracultura y la política. A pesar de que 
todas las publicaciones han realzado el carácter transnacional 
de la contracultura, han carecido casi por completo tanto de 
perspectivas comparativas —aunque, desde luego, han tomado 
en cuenta las investigaciones realizadas sobre otros países lati
noamericanos— como de esfuerzos por reconstruir de manera 
pormenorizada transferencias e interacciones entre movimien-
tos contraculturales en diferentes sociedades nacionales —den-
tro de América Latina y más allá de ella— y analizarlas en sus 
significados para desarrollos locales. Por ende, continuamos sin 
saber mucho sobre las comunidades entre los diferentes movi-
mientos contraculturales en América Latina en los años sesenta, 
por ejemplo, respecto a sus informaciones sobre percepciones de 
y posturas hacia constelaciones y desarrollos internacionales y 
transnacionales. Y lo mismo en relación con los entrelazamien-
tos entre ellos: por ejemplo, respecto a contactos personales 
—por medio de viajes o de otra manera—, al consumo de 
productos culturales como música o literatura (dado el idioma 
compartido), o la circulación de narraciones, imágenes y estilos 
de vida. En general, la mayoría de los estudios mencionados ha 
tratado la contracultura como un producto genuinamente 
estadounidense y europea cuyos elementos fueron adoptados 
luego en espacios latinoamericanos considerados por los autores 
explícitamente como periféricos.

La integración de la historia mexicana —como de la brasileña, 
la uruguaya, la argentina o la chilena— de los años sesenta en las 
perspectivas de la historia global tiene que ir más allá del estu-
dio de la historia nacional en sus contextos globales. El propó-
sito debe ser más bien hacer de las historias nacionales parte de 
una historia multicéntrica en la cual —mediante la combinación 
de estudios de transferencias y de una comparación sistemáti-
ca— se aspire a una todavía mejor comprensión de desarrollos 



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 349

locales, de los entrelazamientos entre éstos a nivel mundial y de 
procesos más generales. En el caso del 68 se podría llegar a una 
mejor comprensión de lo que hasta ahora no se ha entendido 
muy bien: la notable simultaneidad de hechos. En el caso de los 
global sixties, uno de los objetivos primordiales de una historia 
multicéntrica global tiene que consistir en llegar a conclusiones 
acerca de su globalidad y del significado de la misma.

Integrar a México en una historia multicéntrica no significa 
que el país tenga que ser descubierto como escenario de los 
sesenta globales. Esto ya no es necesario de ninguna manera. Por 
lo menos el movimiento estudiantil y su destino han sido toma-
dos en cuenta en la bibliografía sobre 1968 una y otra vez. Pero 
significa, entre otras cosas, romper con las premisas difusionistas 
establecidas en la manera de analizar y comprender las relaciones 
entre diferentes regiones del mundo. En el caso de la contracul-
tura, Zolov expressis verbis contó una historia de la “mexicani-
zación” de la cultura hippie.90 Con esto, describió un proceso 
unilateral. Sin embargo, la contracultura hippie era un fenómeno 
sumamente transnacional en el sentido de que se desarrolló 
desde el comienzo, a mediados de los sesenta, en interacciones 
transfronterizas —y por ende, una expresión como “jipitecas”, 
introducida por Marroquín para señalar la identificación de los 
hippies mexicanos con elementos de las culturas indígenas de su 
país, parece redundante.91 La cultura de los hippies no creció pri-
mero en un lugar —Estados Unidos— para ser transferido des-
pués a otros, entre ellos México. Una historia multicéntrica de 
los hippies no sólo prestaría más atención a las predisposicio-
nes culturales endógenas de, por ejemplo, la reapropiación de la 
cultura indígena por los jóvenes mexicanos, dada la centralidad 
de lo indígena en las construcciones de la identidad nacional en 
el México posrevolucionario. Sobre todo, preguntaría también 

90  Zolov, Refried Elvis.
91  Marroquín, La contracultura como protesta.



350	 Stephan Scheuzger

por el significado de México en la historia transnacional de la 
cultura hippie. Gracias incluso a Robert Gordon Wasson, los 
beatniks, y más adelante a Leary, México era un escenario de 
esta cultura desde los comienzos. Lo que José Agustín describió 
como la invasión silenciosa de Huautla de Jiménez empezó tan 
temprano como 1962.92 En los años siguientes, Bob Dylan, John 
Lennon y Mick Jagger eran solamente los visitantes más promi-
nentes de María Sabina en la Sierra Mazateca. Pero, además de 
las drogas, México hizo contribuciones importantes a la cultura 
hippie. Después del concierto de Carlos Santana en el festival de 
Woodstock, por ejemplo, la fusión del rock con la música latina 
se había establecido definitivamente en el repertorio musical del 
hippieismo. La multidireccionalidad de las transferencias, tanto 
en el ámbito cultural como en el político, no es, por supuesto, 
una nueva premisa, sino objeto de estudio en la historia global. 
Así, respecto al activismo político se puede constatar algo muy 
parecido al diagnóstico respecto a los movimientos contracul-
turales: son más que nada indicios los que hay de una conciencia 
entre los actores de lo que estaba sucediendo en otros países. 
Sobre transferencias, intercambios o cooperaciones concretas, 
se continúa sin saber mucho.93 El estudio concreto de entrela-
zamientos desde una perspectiva multicéntrica, que incluye la 
reconstrucción de alcances y el análisis de significados, está diri-
gido a la generación de comprensiones diferenciadas respecto a 
espacios, tiempos y fenómenos. México y, por ejemplo, Chile no 
tenían la misma importancia para la cultura hippie transnacional; 
representaban experiencias políticas sumamente diferentes en 
los imaginarios de la “nueva izquierda” en América Latina, Esta-
dos Unidos y Europa, y todos los significados fueron sujetos a 
cambios a lo largo de la década.

92  José Agustín, La contracultura en México, pp. 73-74.
93  Este aspecto de la historia de los sesenta se ha estudiado de forma detallada 
en el caso de Estados Unidos y Alemania. Klimke, The Other Alliance.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 351

Sin embargo, los enfoques de la historia global no sólo se 
basan en el estudio de transferencias e interacciones. En el cam-
po de investigación de los global sixties tampoco se han realizado 
hasta ahora comparaciones sistemáticas. En el caso mexicano 
éstas podrían producir nuevos conocimientos, por ejemplo, 
respecto a la cuestión de las transformaciones que resultaron de 
los sucesos de la década —una cuestión que se ha discutido sobre 
todo concentrándose en las especificidades del régimen posrevo-
lucionario. Pero el fin de adoptar las perspectivas de la historia 
global no sólo consiste en llegar a una mejor comprensión de la 
historia nacional mexicana. También se trata de entender mejor 
lo que sucedió en diferentes partes del mundo y de poder ana-
lizar procesos más allá de los marcos nacionales de la historia 
—lo que pone de relieve una vez más que el enfoque global 
de la agenda de investigación sobre los global sixties no puede 
limitarse a la agregación de estudios sobre contextos naciona-
les alrededor del mundo. En el listado de los periodos clave a 
los cuales los historiadores deberían dedicar sus estudios para 
integrar la historia de América Latina en la historia global, pre-
sentado por Matthew Brown, la historia contemporánea está 
extrañamente ausente.94 Los años sesenta definitivamente se 
prestan para dar uno de los primeros pasos en la dirección hacia 
una mayor integración.

referencias

Abdulhadi, Rabab Ibrahim, “Whose 1960s? Gender, Resistance, and Libera-
tion in Palestine”, en Dubinsky et al. (coords.), 2009, pp. 13-23.

Alinder, Jasmine et al., “Introduction”, en Sherman et al. (coords.), 2013, 
pp. 1-17.

Anderson, Benedict, Imagined Communities. Reflections on the Origin and 
Spread of Nationalism, Londres, Verso, 1983.

94  M. Brown, “The Global History of Latin America”, pp. 376-382.



352	 Stephan Scheuzger

Aréchiga Robles, Rubén et al., Asalto al cielo. Lo que no se ha dicho del 68, 
México, Oceano, 1998.

Barr-Melej, Patrick, Psychedelic Chile: Youth, Counterculture, and Politics 
on the Road to Socialism and Dictatorship, Chapel Hill, University of North 
Carolina Press, 2017.

Beck, Ulrich et al., Reflexive Modernization. Politics, Tradition and Aesthetics 
in the Modern Social Order, Stanford, Stanford University Press, 1994.

Bellinghausen, Hermann (coord.), Pensar el 68, México, Cal y Arena, 1988.

Bennett, Andy, “Reapprising ‘Counterculture’”, en Volume!, 9: 1 (2012) 
http://volume.revues.org/3499. Consulta, 5 de febrero de 2017.

Bennett, Andy y Keith Kahn-Harris (coords.), After Subculture: Critical 
Studies in Contemporary Youth Culture, Basingstoke, Palgrave, 2004.

Brewster, Claire, “The Student Movement of 1968 and the Mexican Press: 
The Cases of Excélsior and Siempre!”, en Bulletin of Latin American Research, 
21: 2 (2002), pp. 171-190.

Brown, Matthew, “The Global History of Latin America”, en Journal of 
Global History, 10: 3 (2015), pp. 365-386.

Brown, Timothy Scott, West Germany and the Global Sixties. The Antiau-
thoritarian Revolt, 1962-1978, Cambridge, Cambridge University Press, 2013.

Brown, Timothy Scott y Andrew Lison, “Introduction. The Global Sixties 
in Sound and Vision: Media, Counterculture, Revolt”, en Brown y Lison 
(coords.), 2014, pp. 1-13.

Brown, Timothy Scott y Andrew Lison (coords.). The Global Sixties in 
Sound and Vision. Media, Counterculture, Revolt, Nueva York, Palgrave 
Macmillan, 2014.

Caute, David, Sixty-Eight. The Year of the Barricades, Londres, H. Hamilton, 
1988.

Chaney, David, “Fragmented Culture and Subcultures”, en Bennett y 
Kahn-Harris (coords.), 2004, pp. 36-48.

http://volume.revues.org/3499


	 La historia contemporánea de México y la historia global� 353

Christiansen, Samantha y Zachary A. Scarlett, “Introduction”, en Chris-
tiansen y Scarlett (coords.), 2013, pp. 1-20.

Christiansen, Samantha y Zachary A. Scarlett (coords.), The Third World 
in the Global 1960s, Nueva York, Berghahn Books, 2013.

Claussen, Detlev, “Chiffre 68”, en Hart y Assmann (coords.), 1992, pp. 
219-228.

Cooper, Frederick, “What Is the Concept of Globalization Good for? An 
African Historian’s Perspective”, en African Affairs, 100 (2001), pp. 189-213.

Creary, Nicholas, “Speaking the Language of Protest: African Student Rebe-
llions at the Catholic Major Seminary in Colonial Zimbabwe, 1965-1979”, en 
Christiansen y Scarlett (coords.), 2013, pp. 116-132.

Crossley, Nick, “Protest and Lifestyle”, en Fahlenbrach, Klimke y Schar-
loth (coords.), 2016, pp. 65-76.

Daniels, Robert V., Year of the Heroic Guerrilla: World Revolution and 
Counterrevolution in 1968, Cambridge, Harvard University Press, 1989.

DeGroot, Gerard, “The Culture of Protest: An Introductory Essay”, en 
DeGroot (coord.), 1998, pp. 5-11.

DeGroot, Gerard (coord.), Student Protest: The Sixties and After, Londres, 
Longman, 1998.

Dirlik, Arif, “The Third World”, en Fink, Gassert y Junker (coords.), 1998, 
pp. 295-317.

Dirlik, Arif, “Foreword: The Third World in 1968”, en Christiansen y 
Scarlett (coords.), 2013, pp. vii-ix.

Downs, Jim y Jennifer Manion (coords.), Taking Back the Academy! History 
of Activism, History as Activism, Nueva York, Routledge, 2004.

Dreyfus-Armand, Geneviève y Laurent Gervereau (coords.), Mai 68. Les 
mouvements étudiants en France et dans le monde, París, Bibliothèque de 
Documentation Internationale Contemporaine, 1988.

Dubinsky, Karen et al. (coords.), New World Coming: The Sixties and the 
Shaping of Global Consciousness, Toronto, Between the Lines, 2009.



354	 Stephan Scheuzger

Dunn, Christopher, Brutality Garden: Tropicália and the Emergence of a Bra-
zilian Counterculture, Chapel Hill, University of North Carolina Press, 2000.

Estrada, Álvaro, Huautla en tiempo de hippies, México, Grijalbo, 1996.

Fahlenbrach, Kathrin, Martin Klimke y Joachim Scharloth (coords.), 
Protest Cultures. A Companion, Nueva York, Berghahn Books, 2016.

Fink, Carole, Philipp Gassert y Detlef Junker, “Introduction”, en Fink, 
Gassert y Junker (coords.), pp. 1-27.

Fink, Carole, Philipp Gassert y Detlef Junker (coords.), 1968: The World 
Transformed, Cambridge, Cambridge University Press, 1998.

Foucault, Michel, Remarks on Marx. Conversations with Duccio Tromba-
dori, Nueva York, Semiotext(e), 1991 (original publicado en italiano, 1981).

Frei, Norbert, 1968. Jugendrevolte und globaler Protest, Múnich, Deutscher 
Taschenbuch Verlag, 2008.

García-Robles, Jorge, El disfraz de la inocencia: la historia de Jack Kerouac 
en México, México, Ediciones del Milenio, 2000.

Gemie, Sharif y Brian Ireland, “The Hippie Trail”, en Shatanawi y Modest 
(coords.), 2015, pp. 24-33.

Gilcher-Holtey, Ingrid, “France”, en Klimke y Scharloth (coords.), 
2008, pp. 111-124.

Goffmann, Ken y Dan Joy, Counterculture through the Ages. From Abraham 
to Acid House, Nueva York, Villard Books, 2004.

Gorsuch, Anne E. y Diane P. Koenker (coords.), The Socialist Sixties. Cros-
sing Borders in the Second World, Bloomington, Indiana University Press, 
2013.

Hall, Stuart y Tony Jefferson (coords.), Resistance through Rituals. Youth 
Subcultures in Post-War Britain, Londres, Routledge, 2006 (primera edición, 
1993).

Hart, Dietrich y Jan Assmann (coords.), Revolution und Mythos, Fráncfort 
del Meno, Fischer, 1992.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 355

Hayton, Jeff, “‘The Revolution Is Over – and We Have Won!’: Alfred Hils-
berg, West German Punk, and the Sixties”, en Brown y Lison (coords.), 2014, 
pp. 135-150.

Hobsbawm, Eric, Age of Extremes: The Short Twentieth Century, 1914-1991, 
Londres, Abacus, 1995.

Horn, Gerd-Rainer, The Spirit of ‘68: Rebellion in Western Europe and North 
America, 1956-1976, Oxford, Oxford University Press, 2007.

Howe, Stephen, Afrocentrism: Mythical Pasts and Imagined Homes, Londres, 
Verso, 1998.

Huq, Rupa, “Protest in the Research on Sub- and Countercultures”, en 
Fahlenbrach, Klimke y Scharloth (coords.), 2016, pp. 33-47.

Jefferson, Tony, “Cultural Responses of the Teds”, en Hall y Jefferson 
(coords.), 2006, pp. 67-70.

Jobs, Richard Ivan, “Youth Movements: Travel, Protest, and Europe in 1968”, 
en The American Historical Review, 114: 2 (2009), pp. 376-404.

José Agustín, La contracultura en México. La historia y el significado de los 
rebeldes sin causa, los jipitecas, los punks y las bandas, México, Grijalbo, 1996.

Kerouac, Jack, On the Road, Nueva York, Viking Press, 1957.

Kidron, Michael y Ronald Segal, The State of the World Atlas, Londres, 
Heinemann, 1981.

Klimke, Martin, “West Germany”, en Klimke y Scharloth (coords.), 2008, 
pp. 97-110.

Klimke, Martin, The Other Alliance: Student Protest in West Germany and 
the United States in the Global Sixties, Princeton, Princeton University Press, 
2010.

Klimke, Martin y Joachim Scharloth (coords.), 1968 in Europe. A History 
of Protest and Activism, 1956-1977, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2008.

Lafaye, Jacques, “L’automne de Mexico (crépuscule à Tlatelolco)”, en Drey
fus-Armand y Gervereau (coords.), 1988, pp. 60-65.



356	 Stephan Scheuzger

Leary, Timothy, Ralph Metzner y Richard Alpert, The Psychedelic Expe-
rience; a Manual Based on the Tibetan Book of the Dead, Nueva York, Uni-
versity Books, 1964.

Luke, Anne, “Listening to los Beatles. Being Young in 1960s Cuba”, en 
Gorsuch y Koenker (coords.), 2013, pp. 287-302.

Lunn, Helen, “‘Hippies, Radicals and the Sounds of Silence’. Cultural Dia-
lectics at Two South African Universities 1966-1976”, tesis de doctorado, 
Sudáfrica, University of Kwa-Zulu Natal, 2010.

Mabry, Donald J., The Mexican University and the State. Student Conflicts, 
1910-1971, College Station, Texas A&M University Press, 1982.

Manzano, Valeria, The Age of Youth in Argentina: Culture, Politics, and 
Sexuality from Perón to Videla, Chapel Hill, The University of North Caro-
lina Press, 2014.

Markarian, Vania, “Debating Tlatelolco: Thirty Years of Public Debates 
about the Mexican Student Movement of 1968”, en Downs y Manion 
(coords.), 2004, pp. 25-34.

Markarian, Vania, El 68 uruguayo. El movimiento estudiantil entre molotovs 
y música beat, Bernal, Editorial de la Universidad Nacional de Quilmes, 2012.

Marroquín, Enrique, La contracultura como protesta. Análisis de un fenó-
meno juvenil, México, Joaquín Mortiz, 1975.

Marwick, Arthur, “Six Novels of the Sixties - Three French, Three Italian”, 
en Journal of Contemporary History, 28: 4 (1993), pp. 563-591.

Marwick, Arthur, The Sixties. Cultural Revolution in Britain, France, Italy, 
and the United States, c. 1958-c. 1974, Oxford, Oxford University Press, 1998.

Miles, Barry, Hippie, Nueva York, Sterling Publishing, 2004.

Monsiváis, Carlos, Amor perdido, México, Era, 1978.

Ocampo V., Tarsicio (comp.), México, conflicto estudiantil, 1968. Documentos 
y reacciones de prensa, Cuernavaca, Centro Intercultural de Documentación, 
1969.



	 La historia contemporánea de México y la historia global� 357

Pas, Nicolas, “Images d’une révolte ludique. Le muvement néerlandais Provo 
en France dans les années soixante”, en Revue Historique, 307: 2 (2005), pp. 
343-373.

Pensado, Jaime M., Rebel Mexico: Student Unrest and Authoritarian Political 
Culture during the Long Sixties, Stanford, Stanford University Press, 2013.

Peter, Nicole, “Switzerland”, en Klimke y Scharloth (coords.), 2008, pp. 
229-237.

Poniatowska, Elena, La noche de Tlatelolco. Testimonios de historia oral, 
México, Era, 1991.

Poo Hurtado, Jorge, “Los protagonistas olvidados”, en Aréchiga Robles 
et al., 1998, pp. 121-130.

Pratt, Mary Louise, Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation, 
Londres, Routledge, 1992.

Righart, Hans, “Moderate Versions of the ‘Global Sixties’: A Comparison of 
Great Britain and the Netherlands”, en Journal of Area Studies, 6: 13 (1998), 
pp. 82-96.

Risch, William Jay, “Soviet ‘Flower Children’. Hippies and the Youth 
Counter-Culture in 1970s L’viv”, en Journal of Contemporary History, 40: 3 
(2005), pp. 565-584.

Rodríguez Kuri, Ariel, “Los primeros días. Una explicación de los orígenes 
inmediatos del movimiento estudiantil de 1968”, en Historia Mexicana, liii:1 
(209) (jul.-sep. 2003), pp. 179-228.

Roszak, Theodore, The Making of a Counter Culture. Reflections on the 
Technocratic Society and Its Youthful Opposition, Nueva York, Doubleday, 
1968.

Rutherford, Scott, “Introduction. The Global Sixties”, en Dubinsky et al. 
(coords.), 2009, pp. 1-6.

Saul, John S., “Liberation Support and Anti-Apartheid Work as Seeds of Glo-
bal Consciousness. The Birth of Solidarity with Southern African Struggles”, 
en Dubinsky et al. (coords.), 2009, pp. 127-140.



358	 Stephan Scheuzger

Shatanawi, Mirjam y Wayne Modest (coords.), The Sixties. A Worldwide 
Happening, Eindhoven, Lecturis, 2015.

Sherman, Daniel J. et al. (coords.), The Long 1968. Revisions and New Pers-
pectives, Bloomington, Indiana University Press, 2013.

Sidibé, Malik, “Photo Essay”, en Shatanawi y Modest (coords.), 2015, pp. 
34-41.

Sloan, Julia, “Revolution on the National Stage: Mexico, the pri, and the 
Student Movement in 1968”, en Christiansen y Scarlett (coords.), 2013, 
pp. 171-181.

Storey, John, “What, When, and Where are the Sixties?”, en Shatanawi y 
Modest (coords.), 2015, pp. 10-22.

Suri, Jeremi, Power and Protest. Global Revolution in the Age of Détente, 
Cambridge, Mass., Harvard University Press, 2003.

Suri, Jeremi, The Global Revolutions of 1968. A Norton Casebook in History, 
Nueva York, Norton, 2007.

Suri, Jeremi, “The Rise and Fall of an International Counterculture, 1960-
1975”, en Sherman et al. (coords.), 2013, pp. 93-119.

Wallerstein, Immanuel, World-Systems Analysis. An Introduction, Durham, 
Duke University Press, 2004.

Zolov, Eric, Refried Elvis. The Rise of the Mexican Counterculture, Berkeley, 
University of California Press, 1999.

Zolov, Eric, “Mexico’s Rock Counterculture (la Onda) in Historical Perspec-
tive and Memory”, en Dubinsky et al. (coords.), 2009, pp. 379-486.

Zolov, Eric, “Introduction: Latin America in the Global Sixties”, en The 
Americas, 70: 3 (2014), pp. 349-362.


