Pasado, presencia e historicidad.

La aporia de la historiografia contempordnea
=~

Past, Presence and Historicity.

The Aporia of Contemporary Historiography

ENRIQUE PErRezZ MORALES
Departamento de Historia

Universidad Iberoamericana

México

Correo: kyb1985@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002- 1802-687X
DOI:10.48102/hyg.vi59.390

Articulo recibido: 16/01/2021
Articulo aceptado: 11/05/2021

RESUMEN
La manera en que se practica la historiograffa en la modernidad, esto es,
la historia cientifica, instaura una relacién ambigua con el pasado. Dicha
ambigiiedad toma la forma de una aporia: al mismo tiempo que la his-
toriograffa moderna va construyendo una conciencia de la historicidad
mds acabada, también va revelando la condicién histérica de todo saber,
incluido el suyo. Asf, mientras la historiografia cientifica abre el tema de
la historicidad, sus aspiraciones epistemoldgicas, paradéjicamente, la lle-
van a concebir al pasado como un puro campo de objetividad exterior que
cuenta con una identidad estable e inmutable fuera de toda determina-
cién sociohistérica. Dicho de otra manera, el afdn por parte de la histo-
riograffa cientifica de buscar un fundamento que permita aprehender y
conocer inequivocamente aquello que llama con avidez la “realidad his-
térica’, s6lo puede ser posible a costa de excluir su propia historicidad.
Palabras clave: Pasado, presencia, historicidad, lenguaje, representa-
cidn, sujeto, objeto, contingencia.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 30, nim. 59, julio-diciembre 2022, 59-98

ISSN 1405-0927 e ISSN 2448-783X



ABSTRACT
In the modern practice of historiography, that is, scientific history, an
ambiguous relationship with the past is established. This ambiguity takes
the form of an aporia: at the same time that modern historiography
reveals a more sophisticated historical consciousness, it also reveals the
historical condition of all knowledge, including its own. Thus, while sci-
entific historiography opens the subject of historicity, its epistemological
aspirations, paradoxically, lead it to conceive the past as a pure field of
external objectivity that has itself a stable and immutable identity outside
of any socio-historical determination. In other words, the desire of scien-
tific historiography to seck a foundation that allows the unequivocal ap-
prehension and knowledge of what it avidly calls “historical reality”, can
only be possible at the cost of excluding the notion of its own historicity.
Keywords: Past, presence, historicity, language, representation, sub-
ject, object, contingency.

1. INTRODUCCION

Las reflexiones del presente ensayo tienen como punto de par-
tida la siguiente tesis: la manera en que se hace historia en la
sociedad moderna, esto es, la historia como ciencia, instaura una
relacién ambigua con el pasado. Dicha ambigiiedad toma la forma
de una aporia: al mismo tiempo que la historiografia moderna va
construyendo una conciencia mds acabada sobre la historicidad,
también va revelando la condicién histdrica de todo saber, in-
cluido el suyo. El problema que se deriva de ello es el siguiente:
por un lado, la historia como disciplina ha permitido que poco
a poco se desarrolle una reflexién sobre la historicidad que con-
sistird en un darse cuenta de nuestra propia condicién histdrica
(finita y contingente); por otro lado, las aspiraciones epistemo-
légicas de la historiografia cientifica convierten al pasado en un
mero objeto de re-presentacién. Esto es, al verlo simplemente
como un campo de estudio, el pasado se concibe esencialmente
como un tipo de res extensa cartesiana, una realidad en si externa e

60 / Enrique Pérez Morales



independiente del sujeto cognoscente (historiador). Asi, mientras
la historiografia cientifica abre el tema de la historicidad, paradé-
jicamente concibe al pasado como un objezo con identidad estable
e inmutable fuera de toda determinacién sociohistérica.

El resultado es, como ya lo expresé Michel de Certeau, que “la
historiografia es una ciencia que no tiene los medios para serlo.
Su discurso toma a su cargo lo que mds resiste a la cientificidad
(la relacién social con el acontecimiento, con el pasado, con la
violencia, con la muerte [y afadamos con la diferencia, con el
cambio, con la contingencial), es decir, lo que cada disciplina
cientifica debié eliminar para constituirse. Pero en esta dificil po-
sicién, su discurso busca sostener, por la globalizacién textual de
una sintesis narrativa, la posibilidad de una explicacién cientifi-
ca’.! Dicho de otra manera, el afdn por parte de la historiografia
cientifica de buscar un fundamento que permita conocer, apre-
hender y unificar coherentemente aquello que llama con avidez
la “realidad histérica”, s6lo puede ser posible a costa de excluir su
propia historicidad. De esta manera, al interrumpir todo esfuerzo
por pensarse histéricamente, es decir, al negarse a asumir su pro-
pia historicidad, la historia como ciencia opera bajo presupuestos
ahistéricos.

Dichos presupuestos ahistéricos toman la forma de una on-
tologia sustancialista, esencialista, o mejor dicho metafisica, del
pasado. Como toda disciplina cognitiva, la historia como ciencia
requiere de un ente que sea constante y permanente, lo cual im-
plica pensar en un pasado ya dado, libre del tiempo y del cambio.
La historia excluye toda contingencia, pues ella pone en peligro
la certeza del conocimiento. El resultado es que la propia historia,
al aceptar aprioristicamente que el pasado es una realidad en si,
sostiene una determinacién metafisica de su objeto de estudio.
De esta manera, y parafraseando a Jacques Derrida, la historia

! Michel de Certeau, “La historia, ciencia y ficcién”, en Historia y Psicoandlisis,
tr. Alfonso Mendiola y Marcela Cinta (México: U1a, 2004) 21.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 61



como ciencia es una extensién de la determinacién del ser como
presencia: el pasado es presencia pura, presencia de la forma in-
variante, del aspecto determinado, de la identidad consigo, de la
esencia inmutable, del origen pleno. La concepcién del pasado
como presencia obstaculiza la comprensién del quehacer histo-
riografico en su devenir histérico, esto es, en asumir y reflexionar
sobre su propia historicidad. Como afirma Alfonso Mendiola, la
conciencia de historicidad estriba en aprender a apropiarse de lo
real desde una de sus modalidades: la contingencia.?

Sin embargo, eso no podrd ser posible mientras mantenga-
mos una nocién metafisica o esencialista del pasado. Dicho en
otras palabras, mientras no nos tomemos la tarea de reflexionar
sobre nuestras nociones y la ontologia que las fundamentan, no
podremos historizar lo que estudiamos. Como afirma Mendiola,
“no hay posibilidad de hacer historia, ni como investigacién
empirica ni tampoco como comprensién del ser histérico, si el
historiador no asume de manera seria la necesidad de revisar la
ontologia implicita que le permite pensar los eventos sociales”.’
Por tanto, siguiendo a Derrida, no s6lo hay que preguntarse cudl
es la “esencia” de la historia, sino la historia de la “esencia”, esto es,
la historicidad en general.

Desde esta perspectiva, el presente trabajo tiene como fin ana-
lizar y reflexionar la manera en que la modernidad ha instituido
su relacién con el pasado. Se verd cémo a través de la concep-
cién del pasado como presencia (identidad, mismisidad, unidad,
coherencia), la historicidad (diferencia, contingencia, cambio, lo
Otro) ha sido excluida del discurso histérico. Sin embargo, como
todo retorno de lo excluido, la historicidad vuelve y se inserta en
el corazén mismo de la practica histérica. Retorna y lo presupone
como el espacio general de su posibilidad. Pero, paradéjicamente,

? Alfonso Mendiola, “;Es posible el didlogo entre filosofia e historia? El caso
O’Gorman”, Historia y Grafia, num. 25 (2005) 102.
> Mendiola, "Es posible...", 91-92.

62 / Enrique Pérez Morales



el retorno de lo excluido senala también su imposibilidad: la im-
posibilidad de que la historia como ciencia entienda y conozca el
pasado en su pureza y transparencia rigurosa.

2. LA CIENCIA HISTORICA: EL PASADO COMO PRESENCIA.

La racionalidad cientifica moderna inauguré una relacién con el
mundo que se fij6 como representacion. Dicha relacién surge de
la distincién entre sujeto y objeto, a saber, la determinacién on-
to-metafisica del hombre como sujero (conciencia y pensamiento
puro como presencia para si, fuera de toda determinacién socio-
histérica) por un lado, y, por el otro lado, del mundo como objeto
(cosa externa e independiente del sujeto que presenta propiedades
sustanciales —esencia—, las cuales le confieren su propia identi-
dad). Asi, siguiendo a Martin Heidegger, la ciencia moderna surge
desde el momento en que busca el ser de lo ente en su objetiva-
cidn, en el momento en que concibe al ente como objero.

La suposicién es que el sujeto (conciencia, res cogitans) se si-
tta ante el objeto (res extensa, realidad en si), se vale de él y se
lo re-presenta. En la representacién, dice Derrida, el sujeto se da,
se procura, da sitio para él y ante ¢l a objetos, se los envia y dis-
pone de ellos. El “re” de la re-presentacion evoca el poder del sujeto
de volver a presentar una presencia, de volver-presente ;Cudl es
esta presencia que el sujeto tiene el poder de volver a mostrar?
No es otra que la esencia, la sustancia, la forma, el sentido y el
significado que le dan identidad, unidad y coherencia al objeto.
De alli que la modernidad cientifica mantenga la suposicién, de
herencia platénico-aristotélica, sobre la existencia de una relacién
directa e inmediata entre el pensamiento y las cosas, la cual, a
su vez, supondrd la subordinacién del lenguaje al pensamiento
—pues aquélla se determinard como una exteriorizacion o repro-
ductor improductivo de un sentido o significado ya captado por
el pensamiento—. Ahora bien, todo esto ;cdmo repercute en el
surgimiento de la historia como ciencia?

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 63



Para que la historia como ciencia pudiera surgir, fue necesario
que tanto el historiador como el pasado adquirieran las caracte-
risticas onto-metafisicas del sujeto y del objeto respectivamente.
Dicho en otras palabras, la condicién de posibilidad de la his-
toria como ciencia es la representacion objetivante del pasado.*
Sélo a través de experimentar al pasado como algo externo e
independiente a la conciencia, como una cosa con propiedades
sustanciales propias que pueden ser aprehendidas y re-presentadas
por el sujero (historiador), es que puede surgir la ciencia histérica.
Como afirma Alfonso Mendiola, la historia como ciencia es pro-
ducto de la racionalidad moderna, y su consolidacién va déndose
poco a poco de mediados del siglo xvi11 a principios del xix.’

En la trasmutacion del pasado en objero, la historia cientifica
asegura una pretensién de verdad, ya que, al concebir al pasado
como unidad auténoma que actiia por si misma, dicho pasado
serd poseedor de una forma dada, una légica interna, y un orden
propio. En otras palabras, el pasado, como todo objero, ostenta
una esencia intrinseca discernible. En 1752 J. M. Chladenius de-
finfa a la historia como una “serie de eventos”, pero “la palabra
serie significa aqui [...] no meramente una cantidad o una mul-
tiplicidad; sino que muestra también el vinculo de los mismos
y su conexién mutua’. De esta manera, “los eventos, y con ello
también la historia, son cambios”, pero éstos, sin embargo, “pre-
suponen un sujeto, una esencia o substancia permanente”.¢ La
suposicién es que por debajo del aparente caos y contingencia de
los eventos histéricos, existe una coherencia y un orden que debe
ser develado por el historiador (sujeto, conciencia).

4 Alfonso Mendiola, “Una relacién ambigua con el pasado: la modernidad”, en
Tiempo y Escritura, uaM-Azcapotzalco, 1996; version electrénica: heep://www.

azc.uam.mx/publicaciones/tye/unarelacionambiguaconelpasadomendiola.htm.

> Mendiola, “Una relacién...".

¢ J. M. Chladenius, Allﬁemez’ne Geschichtswissenchaft, worinnen der Grund zu
einer neuen Einsicht in allen Arten der Gelehrtheir gelegt wird, Leipzig, 1752, pp.

7-11, citado en Reinhart Koselleck, Aistoria/Historia, tr. Antonio Gémez Ramos
(Madrid: Minima Trotta, 2010), 30-31.
64 [ Enrique Pérez Morales



Asf, la historia como ciencia se somete a la Mathesis Universa-
lis: debe averiguar los motivos ocultos que estructuran el pasado
y extraer un orden interior de los sucesos contingentes. Herder,
en sus Ideas para la filosofia de la historia de la humanidad (1784),
declaraba que, al igual que la naturaleza, en la historia también
“valen las leyes naturales, las cuales estdn en la esencia de la cosa”.”
Como afirma Reinhart Koselleck, la historia cientifica concebida
en la modernidad busca en el pasado aquellas estructuras forma-
les que se sostienen a través de los acontecimientos. Para 1821
Humboldt afirmaba que “el historiador digno de tal nombre ha
de exponer en cada suceso la forma de la historia en general”.
Basdndose en Kant y Herder, atribuye la conexién de todos los
acontecimientos a unas “fuerzas que actian y crean”, que configu-
ran y dan al pasado la forma que tiene. Por ello, dice Humboldt,
lo importante no es solamente “aportar /a forma” que ordenan
“los sucesos laberinticamente entrelazados de la historia univer-
sal”, sino “extraer esta forma de los sucesos mismos”.?

Lo decisivo aqui es que, como afirma Koselleck, la historia
que ya ha trascurrido, la res gestae, es como tal un campo de objeti-
vidad, es decir, un campo de objetos fijos y definitivos, poseedor
de una forma y una esencia ya dada (un pasado como realidad
en si) ajena al sujeto, el cual no hace sino “arrojar miradas” para
aprehenderlo. De esta manera, la historia como ciencia es una
extensién de la determinacién del ser como presencia: el pasado
es presencia pura, presencia de la forma invariante, del aspecto
determinado, de la identidad consigo, de la esencia inmutable,
del origen pleno. La implicacién de todo esto es que, si el pasado
tiene intrinsecamente una forma, una esencia ya determinada, en-
tonces es susceptible de aprehenderse y re-presentarse. Dicho en
otras palabras, el historiador (sujeto o res cogitans) tiene el poder
de volver a presentar o hacer venir el pasado (objeto o res extensa),

7J. G. Herder, citado en Koselleck, Aistoria/Historia, 63.
8 W. v. Humboldt, Aufgabe des Geschichtschreibers (1821), citado en Koselleck,
historialHistoria, 59.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 65



es decir, volver a presentar la presencia (el ser o la esencia) del
pasado. Este @ priori serd el fundamento de la verdad y la certi-
dumbre del conocimiento histérico moderno.

Dotado el pasado de ese valor onto-metafisico, la tarea del
historiador quedé definitivamente asentada, a saber, “narrar los
‘hechos’ como realmente ocurrieron”. En 1742 el escritor alemdn
Johann Christoph Gottsched dej6 clara esta intencién al afirmar
que “Decir la verdad desnuda es narrar sin afeites de ninguna clase
los eventos que han ocurrido”.’ En su Diccionario filosdfico (1764),
Voltaire declaré que “la historia es el relato de hechos aceptados
como verdaderos, al contrario de la fébula, que es relato de hechos
falsos.”* Ya que el pasado se concibe como puro campo de objeti-
vidad, fue legitimo concluir que la ciencia de la historia estudia
“hechos” pasados que pueden ser constatados empiricamente, es
decir, “hechos” que le son dados en cuanto tales al historiador."
Asi, en 1824 Leopold von Ranke afirmé que el historiador debia
investigar “wie es eigentlich gewesen”. Segin el historiador alemdn, el
andlisis histérico debia basarse en documentos originales y sélo ellos
debian guiarlo. El papel del historiador no es “juzgar el pasado, no
es instruir a los contempordneos con los ojos puestos en el futuro,
sino simplemente mostrar cémo fueron las cosas en realidad”.”

De esta manera, al determinar el pasado como presencia, la
historia cientifica dio por sentado ese estatus ontoldgico y episte-
molégico, desplazando con ello la reflexién sobre cémo es posible
el conocimiento del pasado, a la reflexion sobre los procedimien-
tos, técnicas y comprobacién de dicho conocimiento. Siguiendo a

?J. Chr. Gottsched, Versuch einer Critischen Dichtkunst, 1742, p. 354, citado en
Koselleck, historia/Historia, 48.

19 Citado en Enrique Florescano, La funcion social de la historia (México: FCE,
2012), 73.

' Alfonso Mendiola, “Una relacién ambigua con el pasado...”.

2 L. v. Ranke, Gestchichten der romanischen und germanischen, citado en Robert
Doran, “Prélogo. Humanismo, formalismo y el discurso de la historia”, p. 35, en
Hayden White, La ficcion de la narrativa. Ensayos sobre historia, literatura y teoria,
1957-2007, tr. Marfa Julia De Ruschi (Buenos Aires: Eterna Cadencia, 2011).

66 / Enrique Pérez Morales



Alfonso Mendiola, se parte de que la ciencia, cualquiera que ella
sea, es £/ conocimiento, por lo cual se anula la critica a la racio-
nalidad cientifica. Para el siglo x1x el conocimiento que produce
la ciencia se considera como la tnica realidad, por lo que la preo-
cupacién se centra en los fundamentos puramente metodoldgicos
del conocimiento.” Como afirma Hayden White:

En el siglo x1x un nuevo ‘conocimiento histérico’, recientemente
disciplinado y producido de manera profesional, habfa sido
utilizado para desmitificar el antiguo orden feudal sacerdotal,
aristocrdtico y mondrquico [...] Contra este mundo ficcional o
fantdstico, la historia instauré la verdad de la realidad, el pasado
que uno puede conocer con certeza porque ya qued$ definitiva-
mente ‘fuera de circulacién’, porque ya no va a cambiar y por lo
tanto puede ser objeto de una determinacién puramente ‘factual’
[...] Desde mediados del siglo x1x en adelante, los estudios his-
téricos tuvieron la misién de estudiar s6lo lo que habia sucedido,
lo que ya estaba terminado y acabado y no podia deshacerse, lo
que se encontraba en una tranquilizadora fijeza en el pasado mds
all4 del horizonte de la percepcién y que podia ser conocido con
certeza porque ya no podia dejar de ser lo que habia sido."

En la ciencia histérica el método tiene como meta, declara
Heidegger, “representar aquello que es constante y convertir el
pasado en un objeto”. Es precisamente porque la historia como
ciencia, en tanto que investigacién, proyecta y objetiva el pasado
(en el sentido de un conjunto de efectos visibles y explicables)
por lo que exige como instrumento de objetivacién la critica de
fuentes.”” La suposicién es que los documentos son una ventana
o reflejo transparente del pasado, los cuales se ofrecen de manera
neutra a una conciencia presente para su desciframiento. De esta

'3 Alfonso Mendiola, “Una relacién ambigua con el pasado...”.

!4 Hayden White, “La posmodernidad y las ansiedades textuales”, en La ficcion,
520y 534-.

1> Heidegger, “La época de la imagen del mundo”, 68 y 69.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 67



manera, dice Fernando Betancourt, se parte de considerar a la
fuente histérica como simple medio de documentacién porque
s6lo se evalta su cualidad descriptiva, como si los enunciados de
los que estd compuesto (el pasado) fueran susceptibles de una
traduccién limpia a un sustrato propiamente “empirico” (el pre-
sente).'® El resultado es una bisqueda incesante de datos internos
y referentes externos que se piensan aproblemadtica e inequivoca-
mente ligados.”

Esas consideraciones s6lo son posibles a condicién de presu-
poner que el pasado es una realidad en si ya formada, ya dada
por si misma antes de toda actividad del sujeto. Su condicién de
posibilidad serfa la concepcién del pasado como un objeto con pro-
piedades sustanciales “visibles”, “medibles” y “pesables”, las cuales
pueden ser aprehendidas, explicadas, o mejor, re-presentadas por
el historiador. El pasado es presencia en la medida que exhibe esas
propiedades como su esencia, su forma o aspecto determinado, lo
cual le proporciona una identidad propia. El pasado, pues, pre-
senta una sustancialidad dada e inmutable, completa en si misma
y plena en su significado. Esa sustancialidad propia serd el funda-
mento de todo conocimiento cientifico, verdadero y objetivo del
pasado. Precisamente por ello, la conciencia (el historiador), fuera
del campo del objeto (el pasado), puede aprehender la esencia de
manera univoca. Asi, la creencia en la presencia de esta tranquiliza-
dora fijeza del pasado es el centro que detiene toda arbitrariedad,
toda contingencia y todo abuso en la re-presentacién. De esta
manera, el historiador tiene la tarea de “desocultar”, hacer visible
aquello que siempre ha estado alli, aquella fijeza que se encuentra
invariablemente presente. Su objetivo, entonces, es volver a pre-

!¢ Fernando Betancourt, “Significacién e historia: el problema del limite en el
documento histérico”, en Estudios de historia moderna y contempordnea de
México, vol. 21, doc. 265, versidn electrénica en http://www.historicas.unam.
mx/moderna/ehmc/ehmc21/265.html.

17 Alfonso Mendiola (comp.), Introduccién al andlisis de fuentes (México: U1a,
1994), I1.

68 / Enrique Pérez Morales



sentar la presencia del pasado, develar su significado oculto pero
pleno. Y cuanto mds se ajuste o corresponda a su aspecto, a su
forma, a su identidad, a su esencia, mds certera, mas verdadera,
mds real, serd su re-presentacion.

Como toda disciplina cognitiva, la historia como ciencia
requiere de un objeto que sea constante y permanente, lo cual
implica pensar en un pasado ya dado, libre del tiempo y del
cambio. La historia excluye toda contingencia pues ella pone en
peligro la certeza del conocimiento. El resultado es que la propia
historia, al aceptar aprioristicamente que el pasado es una reali-
dad en si, sostiene una determinacién metafisica de su campo de
estudio. jAcaso no nos encontramos frente al zelos de la tradicion
del pensamiento occidental que, desde Platén en adelante, busca
una norma ideal por la cual regirse, un fundamento dispensador
de sentido y verdad que permita conocer, aprehender y unificar
coherentemente la realidad? ;No se repite en la historiografia
cientifica el deseo exigente, poderoso, sistemdtico e irreprimible
de una presencia plena y de un significado trascendental que funja
como la base para decidir la verdad o la falsedad del discurso? ;No
es el deseo de univocidad y certeza guiado por la creencia en el
vinculo natural e inmediato entre la idea y el mundo, el sujeto y el
objeto, las palabras y las cosas, el significado y el referente, el gesto
metafisico (moderno) por excelencia?

3. LA APORIA DE LA HISTORIOGRAFfA CONTEMPORANEA:
PENSAMIENTO, LENGUAJE Y REALIDAD

Al transformarse la historia en ciencia, el debate se centré ya no
en la cuestién sobre la posibilidad o imposibilidad de conocer
el pasado, sino en la creacién de principios que proporcionasen
a la historia cientifica un armazén para la aprehensién racional,
objetiva y verdadera del pasado. En esta linea durante el siglo xx
la corriente anglosajona (la cual Frank Ankersmit llama “filoso-

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 69



fia de la historia epistemolégica™), una derivacion de la filosofia
analitica heredera del empirismo 16gico inglés, centré su atencién
en la naturaleza de la explicacién histérica, en el estatus objetivo
de los juicios emitidos por los historiadores, y en los criterios de
verdad que le pueden ser aplicados. Asi, la discusién sobre el co-
nocimiento histérico quedd reducida sélo a la aplicabilidad de
un esquema légico de las proporciones historiadoras y al proceso
deductivo que segufan.” De la filosofia de la historia epistemolé-
gica se desprendié lo que E Olafson llamé hermenéutica analitica,
cuyo exponente principal fue R. G. Collingwood.*

La teoria de la historia de Collingwood, a grandes rasgos?, se
centrd en explicar la accién humana partiendo del supuesto de que
dichas acciones pasadas pueden alcanzar una explicacién (repre-
sentacién) cientifica racional, objetiva y verdadera aclarando las
intenciones de los sujetos. Asi, la hermenéutica analitica sostenia
que la historia estd interesada en el pensamiento y las experiencias
humanas, y que por ello la comprensién histérica tiene un cardcter
inmediato y nico. La suposicién aqui es que, precisamente por ese
cardcter inmediato, el historiador puede penetrar hasta la naturaleza
interior de los acontecimientos que estudia. La historia es inteligi-
ble de ese modo, piensa Collingwood, porque es una manifestacion
animica, una relacién directa entre el pensamiento pasado y el pen-
samiento presente, una suerte de trascendentalismo histérico. La
historia, por tanto, es pensamiento, la historia del pensamiento.”

'8 Véase Frank Ankersmit, “El dilema de la filosoffa de la historia anglosajona
contemporanea’, en Historia y tropologia. Ascenso y caida de la metdfora, tr. Ri-
cardo Marin, Rubio Ruiz (México: FCE, 2004), 91-150.

' Fernando Betancourt, £/ retorno de la metdfora en la ciencia de la historia con-
tempordnea. Interaccion, discurso historiogrdfico y matriz disciplinaria (México:
UNAM-IIH, 2007), 101.

2 Cfr. Ankersmit, “El dilema de la filosofia...”, 105 y 106.

' Véase R. C. Collingwood, Idea de la historia, tr. Edmundo O’Gorman y Jorge
Herndndez Campos (México: FCE, 1952).

2 \W. H. Walsh, Introduccion a la filosofia de la historia, tr. Florentino M. Torner
(México, Siglo xx1, 1968).

70 / Enrique Pérez Morales



Con anterioridad a Collingwood, Whilhelm Dilthey afirmé
que el centro de la tarea del historiador es “comprender” y “expli-
car” las acciones humanas. Segtin él, todas nuestras experiencias
mentales son internas, pero tienden a asumir una expresién
externa que es susceptible de aprehenderse. El pensamiento se ex-
ternaliza por medio de palabras habladas, escritas o por otro tipo
de simbolos, y es gracias a ese “sacar afuera el contenido interno”
que podemos comprender y explicar las experiencias y acciones
del pasado. Dicho en otras palabras, el proceso de comprender la
mente de otras personas, y también parte del proceso para com-
prender nuestra propia mente, es un proceso de interpretacién
de esas expresiones.” La re-presentacién histérica re-crea los actos
humanos que se expresan en conductas externas.

De esta manera, en el meollo de la hermenéutica analitica
se encuentra la consideracién de que, como declara Fernando
Betancourt, las acciones de los hombres en el pasado se tornan
inteligibles cuando el historiador tiene a la mano pruebas o des-
cripciones de su realizacién y a partir de ellas se puede inferir el
proceso intencional hasta el pensamiento racional que las origi-
n6.* En consideraciéon de Collingwood: “todo lo que se necesita
es que haya pruebas de cdmo se ha realizado ese pensar y que
el historiador sea capaz de re-crear en su propia mente el pen-
samiento que estudia, representdndose el problema donde se
origind y reconstruyendo los pasos por donde se intentd darle
solucién”.? En resumen, la accién humana es materializacién ex-
terna de contenidos internos racionales. La explicacién histérica
se articula a partir de inferencias que tienen su base en el mundo
de la experiencia y son compartidas por todos, tanto por el histo-
riador como por los sujetos histéricos, por eso es posible recrearlas

B Walsh, Introduccién..., s5.
# Betancourt, E/ retorno de la metdfora. .., 108.

» Collingwood, Idea de la historia, 299, citado en Betancourt, £/ retorno de la
metdfora..., 108.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 71



a pesar de que no son observables directamente.*® Collingwood
senala que el historiador mira a través de los fenémenos histéricos
para descubrir el pensamiento que contienen:

Para el hombre de ciencia, la naturaleza es siempre y puramente
un “fenémeno”, no en el sentido de que sea imperfecto en su
realidad, sino en el sentido de ser un espectdculo que se presenta
a su observacién inteligente; mientras que los acontecimientos de
la historia no son [solamente] fendmenos [como] meros espectd-
culos para la contemplacidn, cosas que el historiador mira, no /os
mira, sino que mira « través de ellos para discernir el pensamiento

que contienen.”

Lo que me interesa sefalar aqui es que la visién de la her-
menéutica analitica tendrd dos consecuencias importantes. La
primera es que el historiador aparece como un ego cogitante que,
como dirfa Collingwood, “mira a través de” los fenémenos del
pasado para aprehenderlos. La historia se subsume en la metafisica
cartesiana: el pasado es un objeto sobre el cual recae la mirada del
“yo consciente”. Ahora bien, si el pasado es inteligible y el histo-
riador puede re-crearlo, re-presentarlo, re-construirlo, es porque
aquél presenta una forma, una unidad, una identidad consigo.
Los acontecimientos pasados, en tanto que fenémenos puestos a
disposicién para el historiador (sujeto, conciencia), aparecen en
su realidad pura: no son imperfectos en su realidad, dice Collin-
gwood. En este sentido el pasado es un ente-presente, “estd ahi” y
posee una sustancialidad propia que le permite mostrarse como es:
la proximidad absoluta consigo mismo de la presencia plena.* Dicho
en términos heideggerianos, cuando el historiador mira “a través

%6 Collingwood citado en Betancourt, £/ retorno.

7 Collingwood, dea..., citado en Walsh, Introduccion. .., 3.

8 Cristian Camilo Vélez, “Derrida, conciencia de unidad y metafisica de la
presencia’, en Saga. Revista de estudiantes de filosofia, versién electronica heep://
www.saga.unal.edu.co/etexts/PDF/saga17/Velez.pdf.

72 | Enrique Pérez Morales



de” los fenémenos pasados para discernir el pensamiento que los
contiene, “permite ver el ser de lo que se muestra en su verdad”.”
La aprehension cientifica del pasado tiene como condicién que su
objeto sea él mismo consigo mismo lo mismo.*

La segunda consecuencia es que al ver al historiador como un
ego cogitante, y al pasado como un ente-presente, la tarea del pri-
mero se vio esencialmente como un proceso puramente racional
—combinando para ello requerimientos empiricos con a prioris
trascendentales, a saber, el pasado como un campo de fenémenos
susceptibles de descripcién y explicacién—; en otras palabras, un
proceso esencialmente perceptivo y expresivo. El acto de com-
prender y explicar las expresiones mentales pasadas, es el acto
de percibirlas y externalizarlas. Lo que toma relevancia aqui es
la cuestién acerca de los procedimientos, técnicas y enunciados
que los historiadores hacen sobre su objeto de estudio, es de-
cir, la adecuacién al pensamiento légico que las declaraciones y
proporciones deberfan adoptar para el conocimiento verdadero
y objetivo del pasado. De este modo la hermenéutica analitica
relega todos aquellos elementos lingiiisticos y mentales que mues-
tran ser subjetivos, contingentes, performativos y paraddjicos,
pues se consideran un obstdculo para el conocimiento cientifico
del pasado.

Un buen ejemplo de lo anterior son las consideraciones del
filésofo britdnico W. H. Walsh. En su Introduccion a la filosofia
de la historia (1961), Walsh se pregunta por la “légica del pensa-
miento histérico”. Segtin este fildsofo, la 16gica del pensamiento
histérico es guiada por una “filosofia critica de la historia”, la cual
se centra en la reflexién de cuatro puntos: 1.- La forma del co-
nocimiento histdrico; 2.- la verdad y el hecho en historia; 3.- La
objetividad histérica; 4.- La explicacion histérica. Al examinar el
trabajo histérico real, dice Walsh, nos damos cuenta de que “los

¥ Heidegger, Identidad y diferencia, 63, citado en Vélez, “Derrida, conciencia...”.
30 Heidegger, Identidad y diferencia, 63, citado en Vélez, “Derrida, conciencia...”.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 73



historiadores no se contentan con el simple descubrimiento de
hechos pasados: aspiran, por lo menos, no sélo a decir qué su-
cedid, sino también a mostrar por qué sucedié. La historia no es
precisamente un simple registro de acontecimientos pasados, sino
un registro ‘significativo’, una exposicién en la que los hechos es-
tdn conectados entre si”.’!

El historiador, al interesarse por las acciones y experiencias de
seres humanos del pasado, trata de resucitar el pensamiento que
guié dichas acciones con el propésito de “construir un cuadro
inteligible como un todo concreto, de suerte que se haga vivo para
nosotros del mismo modo que nuestras vidas y las de nuestros
contempordneos’ . La manera en que el historiador logra aquello
es a través de un procedimiento que Walsh llama “coligacién”.
La coligacién consiste en “buscar ciertos conceptos dominantes
o ideas directivas con las que esclarecer los hechos, rastrear co-
nexiones entre aquellas ideas y después mostrar cémo los hechos
detallados se hacen inteligibles a la luz de ellas construyendo un
relato ‘significativo’ de los acontecimientos”.” Y agrega Walsh: “El
hecho de que toda accién tenga un lado de pensamiento hace
posible esto”. De tal manera que los hechos “estdn relacionados
asi porque la serie de acciones en cuestién forma un todo del que
puede decirse con verdad no sélo que los términos posteriores
estan determinados por los anteriores, sino también que la deter-
minacidén es reciproca’.”

Asi, en la medida en que la tarea del historiador se concibe
como una bisqueda de coherencias y unidades discernibles en
el pasado (estructuras), como un rastreo de conexiones y relacio-
nes entre ideas, y como un relato significativo e inteligible de los
acontecimientos, es que viene implicada la reflexién sobre la “l6-
gica del pensamiento histérico”, es decir, lo digno a evaluar serdn

S \Nalsh, Introduccién, 13.
32 Walsh, Introduccién, 73-7 4.
3 Walsh, Introduccién, 70.
3 Walsh, Introduccién, 67.

74 | Enrique Pérez Morales



los medios y procesos de pensamiento por los cuales el historiador
llega a sus conclusiones. En palabras del filésofo britdnico: “la
tnica racionalidad del proceso histérico que mi teoria supone, es
una especie de racionalidad superficial: el hecho de que este, aquel
y el otro acontecimiento puedan ser agrupados como partes de un
movimiento general”.”

Ahora bien ;cémo puede el historiador conocer el pasado? Si
bien la historia es, dice Walsh, una forma de conocimiento con
rasgos peculiares, no es tan diferente de la ciencia natural ni aun
del sentido comtn. Como toda ciencia, la historia se halla ante
cuestiones que se presentan en la teoria del conocimiento en gene-
ral. Un aspecto que diferencia a la historia de las ciencias naturales
es que su objeto de estudio son hechos pasados, los cuales, obvia-
mente, ya no son accesibles a la inspeccién directa. Esto pone en
dificultad las proposiciones y explicaciones del historiador pues
scé6mo podemos someterlas a prueba? Aunque el pasado, continta
Walsh, “no es accesible a la inspeccién directa, dejé amplias hue-
Uas de si en el presente en forma de documentos, construcciones,
monedas, instituciones, procedimiento, etc.” Y es gracias a esas
huellas que el historiador puede mirar, explicar y re-presentar los
hechos. De tal modo que “todo aserto que haga el historiador debe
estar apoyado en una suerte de testimonio, directo o indirecto.
No se dard crédito a supuestos asertos histéricos que descansen
sobre cualquier otra base (por ejemplo, sobre la sola imaginacién
del historiador). En el mejor caso, son conjeturas inspiradas, en
el peor, meras ficciones”.” Asi, “los hechos histéricos tienen que
ser comprobados en cada caso [...] Es deber del historiador [por
tanto] basar todos sus asertos sobre los testimonios disponibles”.?

El pasado, aunque ausente, tiene presencia, es un ente-presente
que se manifiesta en las huellas o testimonios los cuales, en tltima

3 Walsh, Introduccién, 71.

3 Walsh, Introduccién, 15. Las cursivas son mfas.
3 Walsh, Introduccion.

38 Walsh, Introduccion, 16.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 75



instancia, funcionan como el centro que detiene el juego de la
imaginacidn, de la ficcién, de la contingencia y la paradoja. Como
ente-presente, el pasado es una realidad en si: [los hechos pasados]
“son independientemente de quien los investiga; en cierto modo
existen piense o no alguien en ellos. Son lo que describimos como
‘riguroso’, ‘tenaz’ o también ‘dado’”, afirma Walsh.” De esta ma-
nera, el pasado se da tal y como es a través de las huellas, es decir, en
tanto que su realidad especifica y esencial estd alli puesta y dada
para el historiador. Esas consideraciones nos orientan en la linea
onto-metafisica iniciada por Descartes y su distincién entre res
cogitans (sujeto cognoscente) y res extensa (objeto cognoscible):
el historiador se arroja a la cosa misma, a la realidad externa e
independiente de él; dispone del pasado en tanto que objeto in-
dubitable de percepcidn, develando, de esta manera, su esencia e
identidad.

Ahora bien, una vez que se dejé sentado que el historiador
puede acercarse al pasado a través de procedimientos raciona-
les, surge la cuestion de la validez de ese conocimiento. Walsh lo
plantea de la siguiente manera: “podemos creer que hay buenos
testimonios [que reflejan] el pasado sin creer que todas las prepo-
siciones acerca de él estdn fuera de discusién”.* La cuestién que
ahora se introduce es el problema de la verdad y la objetividad
del discurso histérico: sen qué sentido estd justificada la preten-
sion del historiador de reconstruir el pasado? ;En qué medida sus
juicios, sus preposiciones o sus enunciados expresan la naturaleza
de la realidad pasada? ;Cudles son los criterios por los cudles se
validan sus explicaciones? Walsh afirma que “si la historia ha de
ser considerada una ciencia en cualquier sentido de la palabra, hay
que encontrar en ella alguna caracteristica que responda [al tipo
de certeza y] a la objetividad de las ciencias naturales”.*

3 Walsh, Introduccion, 86.
40 Nalsh, Introduccion, 98.
4 Nalsh, Introduccion, 115.

76 | Enrique Pérez Morales



El filésofo britdnico discute la cuestion de la verdad a través de
los postulados de la teoria de la correspondencia, por un lado, y la
teorfa de la congruencia por otro. El intentar4 una suerte de sinte-
sis entre ambas, y es en este punto que su argumentacion se vuelve
ambigua y aporética. El desarrollo es como sigue. Los testimonios
sobre los cuales trabaja el historiador, dice Walsh, hacen referencia
sin duda alguna a un elemento externo, a un fundamento dado e
indubitable que, por mds esfuerzo de la imaginacién, no depende
de nosotros. Desde este punto de vista se hace indispensable hacer
una distincién entre “hechos” (res factae) y “ficcién” (res fictae). Es
a partir de la res factae que el historiador hace sus juicios, enuncia-
dos y proposiciones para explicar el pasado. Estos, insiste Walsh,
son productos de un proceso de pensamiento que no es arbitrario:
el pensamiento es guiado por nuestra experiencia del referente externo
(los hechos pasados). Asi, segin la teoria de la correspondencia,
los asertos del historiador serdn verdaderos en la medida en que
“abarquen”, “hagan justicia” o correspondan al hecho: “la verdad
[historica] sdlo se alcanza mientras suprimo mi yo privado y dejo
que mi pensamiento sea guiado por principios objetivos, univer-
salmente vélidos”.#

Sin embargo, en aquella postura aparece una dificultad que es
sefalada por el propio Walsh y la teoria de la congruencia: la difi-
cultad de captar lo dado como es dado y expresarlo o externalizarlo
sin ningtn resto del “yo privado”. El argumento es que para cono-
cer un hecho no basta con la sola experiencia, con sélo percibirlo,
también es necesario asirlo categorial y conceptualmente, es decir,
interpretarlo. En palabras de Walsh: “Las experiencias en si mismas
no pueden usarse para comprobar teorias; tienen que ser expresa-
das, recibir forma conceptual, ser elevadas al nivel de juicios para
que puedan servir a ese propdsito [...] Una experiencia que no fue
descrita, sino simplemente tenida, no podré ser conocida”.

2 Xalsh, Introduccion, 93.
4 Walsh, Introduccion, 88.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 77



Y a continuacién surge la paradoja. En ese proceso de expresion,
de conceptualizacién e interpretacién, la experiencia real de que
partimos se modifica: “Los sentimientos exactos que experimen-
tamos, las percepciones individuales que tenemos se transforman
cuando las interpretamos. Pero si no los interpretamos no pode-
mos usarlos para elaborar la estructura del conocimiento”.* La
conclusién que se sigue es que desde el principio el hecho estd ya
implicado en un proceso de interpretacién, por lo que no pode-
mos estar seguros de captarlo o aprehenderlo de manera pura. En
el proceso de expresion el hecho ya contiene un resto, una impu-
reza que impide la plena identidad entre nuestras proposiciones
y los hechos, o, para decirlo en términos foucaultianos, entre las
palabras y las cosas.

De esta manera el hecho deja de funcionar como base para la
verdad, por lo cual la teorfa de la correspondencia no puede ser
sino parcial en el mejor de los casos. Asi, dice Walsh, la teorfa de
la congruencia, en oposicién a la teoria de la correspondencia,
define la verdad como una relacién ya no entre enunciados y he-
chos (palabras y cosas), sino entre enunciados y otros enunciados
(palabras y palabras). Para ella un hecho no es algo que existe
tenga o no tenga alguien conocimiento de él; es por el contrario,
la conclusién de un proceso de pensamiento.” Para esta teoria
toda verdad es esencialmente relativa: depende, en primer lugar,
de los supuestos previos y del sistema conceptual de que parti-
mos, y en segundo lugar, del resto de nuestras creencias. Lo que
importa ya no es la apelacién al hecho, la correspondencia entre
nuestras palabras y las cosas, sino la congruencia interna entre
nuestros enunciados. De aqui se sigue que existe una imposibi-
lidad de acercarnos y examinar el pasado en si; jamds podremos
comprobar nuestras re-presentaciones compardndolas con el pa-

“ Walsh, Introduccién, 89.
4 Walsh, Introduccion, 9o.
46 Xalsh, ntroduccion, 101.

78 | Enrique Pérez Morales



sado mismo: a lo mucho podremos pretender tener un punto de
contacto con los acontecimientos pasados, y quizds adivinar su
verdadera forma en cierta medida, afirma Walsh. Y continda: “La
sensacién, sin duda, nos da un contacto inmediato con lo real,
[...] nos da un acceso inmediato al pasado, pero no se sigue de
ahi que captemos el pasado exactamente como fue, conociéndolo,
por decirlo asi, mediante una especie de intuicién pura. La verdad
mds bien pareceria ser que tenemos una base sobre la cual recons-
truirlo, pero no para mirarlo cara a cara”.”

Ahora bien, aceptar plenamente la teoria de la verdad como
congruencia llevarfa una implicacién desagradable que Walsh no
estd dispuesto a aceptar: el sefalamiento de una falta, una ausen-
cia, a saber, el vacio de la presencia y con ello la imposibilidad de
una aprehensiéon natural, pura, directa e inmediata del mundo
por parte de la conciencia. Cuando Walsh afirma que no es su-
ficiente con experimentar el hecho, sino que para expresarlo es
necesario interpretarlo y conceptualizarlo, desde ese momento el
lenguaje interviene y se vuelve un factor activo en el proceso del
conocimiento y la verdad. El lenguaje se afade al pensamiento,
lo reemplaza y se insintia en su lugar: “Los sentimientos exactos
que experimentamos, las percepciones individuales que tenemos
se transforman cuando las interpretamos”. Entonces, si para la
aprehension de la realidad el lenguaje tiene que anadirse al pensa-
miento, que supuestamente es una plenitud, una presencia para s
como conciencia que capta otra presencia originaria (el pasado),
queda claro que no hay plenitud, no hay presencia viva.

Lo anterior muestra al interior del discurso de Walsh la trama
de una cierta contradiccién. Primero, arropandose en la teoria de
la correspondencia, afirma que el pasado se presenta en las huellas
y testimonios por lo que se da, a través de los hechos, zal y como es
a la conciencia del historiador. Es decir, el historiador dispone del
pasado en tanto que objeto indubitable de percepcidn, develando,

7 Walsh, Introduccion, 101.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 79



de esta manera, su esencia e identidad. Pero luego dice también,
con las premisas de la teorfa de la congruencia, que el pasado
no es aprehendido en sentido absoluto, que no podemos captarlo
exactamente como fue, sino que hay algo que siempre escapa, que
no se da inmediata sino mediatamente con la intervencién del
lenguaje. La conclusion que se sigue es que los hechos histéricos,
supuestas huellas de la presencia del pasado, estin ya implicados
en un proceso de interpretacién, por lo que no podemos estar
seguros de captarlos y de aprehenderlos de manera directa, clara,
limpia y pura desde el principio. Al no poder captar el pasado
exactamente como fue, refutando la posibilidad de una intuicién
pura, el pasado mismo deja de ser un objeto trascendente, es decir,
presente, puesto tal y como es a la conciencia. De tal manera que si
la re-presentacién del pasado ya no es resultado de una aprehen-
sién directa del mundo (puramente mental), entonces el pasado
no puede ser re-presentado mis que de manera indirecta (con
intervencion del lenguaje).

Cuando el pasado deja de ser, es decir, deja de concebirse
como un ente-presente, se imposibilita su aparecer pleno #a/ y
como esy, por ende, deja de funcionar como referente externo.
Dicho en otras palabras, el pasado ya no es algo dado, una reali-
dad independiente en la cual podemos basar nuestro discurso. Lo
Gnico que queda Son nuestros supuestos previos, nuestro sistema
conceptual, nuestras interpretaciones o, para decirlo sin rodeos,
puro lenguaje. Asi, la cuestién que devela Walsh (al tiempo que la
oculta) es la cuestién de la contingencia y la historicidad en nues-
tra propia aprehensién y relacion con el pasado. Sin embargo, esas
consecuencias no son aceptadas por el fildsofo britdnico porque
de serlo tendrian graves secuelas para el conocimiento, la verdad
y la objetividad histéricas. Admitir aquello significa (y éste es el
gran miedo que aparece desde Platén y Aristételes, pasando por
Descartes, Locke, Kant y mds alld) deshacer la distincién entre he-
chos (res factae) y ficcion (res fictae), entre realidad e imaginacion,
entre verdad e invencidn, entre sujeto y objeto, entre res cogitans

80 / Enrique Pérez Morales



y res extensa. Por ello Walsh replantea su postura vy, al hacerlo,
refunda la metafisica de la presencia: “Todo conocimiento debe
empezar desde una base que se considera indiscutible, y todo co-
nocimiento de hechos desde una base de hechos. La otra actitud,
el relativismo de la teoria de la congruencia, deja en el aire toda
la estructura, con el resultado de que no tenemos un criterio efec-
tivo para distinguir entre lo real y lo imaginario. La congruencia,
en resumen, no basta como interpretacién de la verdad histérica:
necesitamos estar seguros también del contacto con la realidad”.*
Walsh refunda la metafisica porque pensar en un “contacto con
la realidad” implica pensar “lo real” como presencia. Dicho en otras
palabras, toda re-presentacién implica una objetivacién, y toda ob-
jetivacién implica apelar a una metafisica de la presencia. Asi, pensar
al pasado como realidad, esto es, como presencia, significa experi-
mentarlo como algo dado, externo e independiente a la conciencia,
como una cosa con propiedades sustanciales propias que pueden
ser aprehendidas y, gracias a ello, re-presentadas por el historiador.
El pasado es realidad, es presencia plena, porque se reviste de una
consistencia ontoldgica que exhibe un aspecto dado, un significado
intrinseco, una forma invariante, una unidad en su identidad. Lo
anterior, que puede también llamarse esencia, es el centro que de-
tiene toda arbitrariedad, toda incertidumbre, toda contingencia,
todo relativismo y funciona como fundamento dltimo del conoci-
miento, la verdad y la objetividad. Finalmente, insiste Walsh:

Aunque negamos que los historiadores sepan algunos hechos ab-
solutamente ciertos del pasado y sostenemos con el partido de la
congruencia que todos los enunciados histéricos son relativos,
estamos, sin embargo, de acuerdo con los partidarios de la teoria
de la correspondencia en afirmar que en la historia, como en la
percepcidn, hay el intento de caracterizar una realidad indepen-
diente. Y sostenemos que el aserto no es gratuito porque el juicio
histérico, cualquiera que sea su superestructura, se basa en un

48 Walsh, Introduccion, 102.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 81



tipo peculiar de experiencia, un tipo de experiencia por la que
tenemos acceso al pasado, aunque no a una visién directa de él.
Hay de hecho un elemento dado en el pensamiento histérico,
aun cuando dicho elemento no pueda ser aislado. No podemos
realizar plenamente el programa de la teorfa de la correspon-
dencia porque no podemos examinar el pasado para saber cémo
fue, pero no por eso es arbitraria nuestra reconstruccién de él. El
pensamiento histérico estd controlado por la necesidad de hacer
justicia a las pruebas, y aunque eso no estd fijado en la forma que
algunos parecerfan hacernos creer, no es, sin embargo, cosa que

inventa el historiador.®

La nocién de pasado como presencia, entonces, determina
ontolégicamente al propio pasado como una plenitud, como un
tipo de campo de hechos inmutables y dados. Esta postura me-
tafisica ampliamente aceptada, es la condicién de posibilidad de
una ciencia de la historia, esto es, de la historia entendida como
“la consideracién pensante del pasado™. En palabras de la histo-
riadora mexicana Rebeca Villalobos, el pasado es “algo accesible
s6lo de forma indirecta, pero determinado al mismo tiempo; algo
que ya no se puede cambiar”. Y continda diciendo: “/z presencia
casi material del pasado es ineludible, asi como su claro impacto
en el mundo circundante bajo la forma de costumbres, hdbitos y
modos de organizacién social cuyo origen pertenece a otro tiempo.
Asi entendido, el pasado no es todavia historia, sino simple presen-
cia, material o espiritual, que coexiste con las cosas que hacemos y
el mundo que nos encontramos construyendo. A/ reflexionar sobre
esta presencia, el pasado se inserta en el dmbito de la historia, que es
ante todo su consideracion pensante” >

4 Walsh, Introduccién, 106-107.

50 Cfr. Rebeca Villalobos Alvarez, “La nocién de operacién historiogréfica en
la teorfa de la historia contempordnea’, en Alfonso Mendiola y Luis Vergara
(coords.), Citedra Edmundo O’Gorman. .., 49-78.

>! Villalobos, “La nocién...”, 62-63. Las cursivas son mifas.

82 / Enrique Pérez Morales



Entender al pasado como presencia y origen, insisto, nos re-
mite al campo de la metafisica. Como ya lo sefialé6 Foucault a
través de Nietzsche, la nocién de origen demanda una presencia,
una esencia. Significa una “sobrepujanza metafisica que retorna
en la concepcidn segin la cual al comienzo de todas las cosas se
encuentra aquello que es lo més precioso y esencial”. De esta ma-
nera, la bisqueda del origen “se esfuerza por recoger alli la esencia
exacta de la cosa, su mds pura posibilidad, su identidad cuidado-
samente replegada sobre si misma, su forma inmévil y anterior a
todo aquello que es externo, accidental y sucesivo. Buscar un tal
origen, es intentar encontrar «lo que estaba ya dado», lo «aquello
mismo» de una imagen exactamente adecuada a sf; es tener por
adventicias todas las peripecias que han podido tener lugar, todas
las trampas y todos los disfraces. Es intentar levantar las méscaras,
para desvelar finalmente una primera identidad”.”

La presencia es, asi, el lugar de la verdad, el recinto invariado,
univoco e inmutable de la identidad, del sentido, de la esencia. La
presencia es el punto primigenio, el centro de origen que detiene
el juego de las interpretaciones y hace posible el conocimiento
certero permitiendo, de esta manera, el encuentro entre el pensa-
miento y el mundo, entre las palabras y las cosas. Es s6lo a través
de determinar el pasado como presencia que se puede acceder a
lo que Antonio Aguirre Rojas llama “ese nivel imprescindible de
la explicacion historica, y de la genuina reconstruccion del sentido
profundo que tienen los problemas histéricos”. Pero si, como afirma
Aguirre Rojas, “persiste el hecho innegable de que los historia-
dores hacemos historia con el objetivo de conocer, comprender y
luego explicar la historia real |...] desde una posicién abiertamente

52 Michel Foucault, “Nietzsche, la genealogfa, la historia”, en Foucault, Microfi-
sica del poder, tr. Julia Varela y Fernando Alvarez-Urfa (Madrid: La Piqueta, 32
edicién, 1992), 9-10.

>3 Carlos Antonio Aguirre Rojas, Antimanual del mal historiador. O ;cémo ha-
cer hoy una buena historia critica? (México: Ed. Contrahistorias, 72 edicidn,
2005), 38.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 83



racionalista, y que aspira a ser cientifica, [...] [lo que nos pro-
porciona herramientas] mds adecuadas para captar los hechos
histdricos y mds finas para poder encuadrarlos dentro de mode-
los globales que les restituyen, cada vez de manera mds precisa,
su verdadero sentido profundo”, es porque previamente, como un
a priori, se ha fijado y determinado al historiador como sujeto
o conciencia y al pasado como objeto (ente-presente) o realidad
en si externa al sujeto. Finalmente puede observarse que en la
historiografia cientifica contempordnea hay una determinacion
onto-metafisica que la atraviesa de parte a parte.

Ahora bien, ;qué oculta o descuida esta determinacién onto-
metafisica del pasado? ;Cudles han sido las consecuencias de
pensar al pasado como presencia? Parafraseando a Derrida, al
obedecer la intencién de proteger contra el relativismo y el es-
cepticismo a la verdad, a la identidad y al sentido (que se piensan
intrinsecamente presentes en el pasado), se corre el riesgo de no
atender ya a la historicidad. Se corre el riesgo de descuidar otra
historia, aquella, mds dificil de pensar, que reflexiona sobre la
operacién que hizo posible su produccién.” Al entender al pa-
sado como presencia todo ocurre como si los criterios previos y la
ontologia implicita que bordea todo el quehacer historiogrifico
contempordneo (cuyos fundamentos casi nunca son interroga-
dos), no tuvieran ellos mismos una historia. Al tratar al pasado
como un objeto inmévil, una estructura en la que yace la uni-
dad de su forma sustancial y su significacién, la historicidad
queda suspendida y se trata como una simple afeccién externa
del quehacer historiogréfico. Sin embargo, como se verd a conti-
nuacién, la historicidad, lo que la ciencia de la historia siempre
ha intentado excluir (disimulada o explicitamente), retorna y lo
presupone como el espacio general de su posibilidad. Al mismo

>4 Aguirre Rojas, Antimanual..., 48-49. Las cursivas son mfas.
% Cfr. Derrida, “Fuerza y significacién”, en La escritura y la diferencia (Espana,
Anthropos, coleccién Siglo Clave, 2012), 24-25.

84 / Enrique Pérez Morales



tiempo, el retorno de lo excluido sehala la imposibilidad de en-
tender y conocer al pasado como presencia, esto es, en su pureza
y transparencia rigurosa.

4. LA HISTORICIDAD COMO HORIZONTE DE POSIBILIDAD
DE LA HISTORIOGRAF{A

Si por estructura entendemos la unidad de una forma con un sen-
tido,” ;no es un cierto estructuralismo el gesto mds espontdneo,
no sélo de la filosofia como dice Derrida,” sino también de la
historia? La historiografia cientifica ;no atribuye en su andlisis un
privilegio casi absoluto a la busqueda de estructuras? Ya que el
pasado es presencia material o espiritual (Rebeca Villalobos), po-
demos aprehenderlo y encuadrarlo dentro de modelos globales
que le restituyen su verdadero sentido profundo (Aguirre Rojas).
Pasado y estructura, la unidad de una forma y un sentido.

Pero presuponer esta unidad y la posibilidad misma de tota-
lizarla en alguna aprehensién ordenada ;no significa presuponer
también que la forma y el sentido del pasado son anteriores a
la inscripcién historiogrfica? Nos encontramos aqui frente a
lo que Derrida llama la “metafisica implicita de todo gesto es-
tructuralista™: la presuposicién, la apelacién a esa simultaneidad
teleoldgica entre una forma una y un sentido uno.* Es por ello
que el concepto mismo de historia reviste de un cardcter metafi-
sico que estd ligado a todo un sistema de implicaciones: ontologfa,
teleologia, escatologifa, acumulacién del sentido, un cierto tipo de
tradicionalismo, un cierto concepto de continuidad, de verdad,
etc.” Como ya lo hizo notar Derrida:

°¢ “Fuerza y significacién”, 12.

%7 Derrida, “«Génesis y estructura» y la fenomenologia”, en La escritura, 218.
53 1« ionificacion”
Derrida, “Fuerza y significacién”, 39.
% Derrida, Posiciones, 75, citado en Ricardo Nava Murcia, Deconstruir el archivo:
la historia, la huella y la ceniza (México, U1a, 2015), 35.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 85



[...] se podria mostrar que el concepto de epistermne ha reclamado
siempre el de istoria, en la medida en que la historia es siempre la
unidad de un devenir, como tradicién de la verdad o desarrollo
de la ciencia orientado hacia la apropiacién de la verdad en la
presencia y en la presencia a si. La historia se ha pensado siempre
como el movimiento de una reasuncién de la historia, como de-

rivacién entre dos presencias.®

En sus pretensiones de apropiarse de la verdad, la ciencia
histérica asume que el pasado y el historiador son algo dado; su
gesto siempre ha sido apelar a su unidad ontolégica: e/ pasado
como un objeto que se ofrece a una conciencia pura. Es por ello que,
siguiendo a Derrida, la historia se ha pensado como derivacién
de dos presencias: por un lado, el historiador como sujeto (con-
ciencia o pensamiento como presencia para si), por otro lado, el
pasado como objeto (presencia como realidad en si para un su-
jeto). En este sentido, la historia siempre ha sido cémplice de
ese estructuralismo teleoldgico, de esa reduccién metafisica que
piensa el pasado a partir de una presencia plena que la sustrae de
toda paradoja, de toda contingencia, de toda contradiccién, de la
historicidad.

Esa complicidad se ejemplifica en la postura de Aguirre Rojas
cuando denuncia energéticamente la proliferacién de historiado-
res “posmodernos” que “intentan reducir a la historia a su sola
dimensién narrativa o discursiva, evacuando por completo el re-
ferente esencial de los propios hechos histéricos reales”. Lo cual
ha fomentado que la atencién del historiador se desplace “desde la
historia real hacia los discursos sobre la historia, [por lo cual] esta
postura de los malos historiadores termina por desembocar en po-
siciones abiertamente relativistas e incluso agndsticas”.*! Se atenta
contra la verdad, la forma y el sentido puros, contra la presencia
plena del pasado, desde el momento en que la atencién se traslada

 Derrida, “La estructura, el signo y el juego...”, 399.
' Vid supra, nota 83.

86 / Enrique Pérez Morales



de “lo real” a los discursos que pretenden informar sobre “lo real”,
es decir, de las cosas a los lenguajes que pretenden aprehenderlas.
En otras palabras, las actitudes relativistas posibilitan el desplaza-
miento de la pregunta por la estructura misma del pasado, hacia
la pregunta por los fundamentos del pasado como estructura, es
decir, por las condiciones de posibilidad de concebir al pasado
como estructura.

Ahora bien, este desplazamiento que tanto preocupa a Walsh
y a Aguirre Rojas (asi como a muchos otros historiadores mads)
no es un desplazamiento entre otros. Plantear una cuestién tal es
preguntar acerca de lo que precede a toda estructura. Es plantear
la cuestion del suelo histérico que hace posible, en primer lugar,
una reduccién estructuralista del pasado.®” En resumidas cuentas,
es abrir la cuestion acerca de la historicidad de toda estructura. Y
es aqui donde comienza a surgir la aporia de la historiografia cien-
tifica contempordnea: al historizar la estructura, la historicidad
introduce la temporalidad, el juego, la diferencia, la diseminacién
del sentido. Separada de la inmovilidad estructurante de la deter-
minacién del pasado como presencia, la historicidad amenaza la
unidad de la forma y el sentido del pasado, difiere su identidad
y pospone la presencia poniendo en peligro la posibilidad de su
conocimiento cientifico. Y es que la reflexion sobre la Aistorici-
dad llevada a sus tltimas consecuencias remite a la historiografia
cientifica a una zona en la que su principio de principios (id est su
principio metafisico), a saber, la presencia del pasado mismo que por
medio de las ‘fuentes” se revela en su “como tal” a la conciencia, viene
a ser puesto radicalmente en cuestién.®

De esta manera, la cuestién que se abre aqui, como afirma
Ricardo Nava, “es el desdibujamiento de la oposicién entre el pro-
blema de la estructura y la génesis [historicidad]”, apareciendo
esta ultima como “el suelo histérico determinante de la primera.

2 Cfr. Derrida, “«Génesis y estructura»...”, 231-232.
63 « 4 . »
3 “«Génesis y estructurar...”, 225.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 87



Es decir, que lo que se pone en juego en relacién con la estruc-
tura como objetividad ideal, estd en el problema de la historicidad
como movimiento de una herencia cuyas reglas no son reducti-
bles a una historia empirica como encadenamientos fécticos, pero
tampoco a un enriquecimiento ideal y ahistorico.” ¢ Asi, es la 4is-
toricidad la que al producir una abertura en la estructura, disuelve
la posibilidad de una presencia plena y pone de manifiesto, a su
vez, la condicién contingente e histérica de todo saber, incluido el
de la propia historiografia.

Este es el motivo por el cual la historiografia cientifica contem-
pordnea apela a la desaparicién de todas aquellas manifestaciones
que impiden alcanzar la verdad, y con ello la aprehensién univoca
de aquello que llama con insistencia “realidad histérica”. Es por
ello que se hace necesario dominar y someter esta bistoricidad sal-
vaje que cada vez se hace mds invasora; que mal encausada lleva
a posturas tan aberrantes como el relativismo y el agnosticismo,
como nos dice Aguirre Rojas. He aqui la paradoja: al salvar de
esas “aberraciones” al conocimiento histérico, la historiografia
cientifica excluye la historicidad. Encerrada en la trascendencia
ontolégica, en la inmovilidad fundadora de la presencia, la his-
toriografia cientifica asume una postura ahistdrica: una “apologfa
de lo intemporal” y los “valores eternos”.® ;No estamos frente a
un discurso que nos exige acercarnos al pasado pero sin tiempo,
a estudiar la estructura pero sin historicidad, en otras palabras, a

¢ Ricardo Nava Murcia, “Deconstruir el acontecimiento: cierta posibilidad im-
posible desde la génesis y la estructura”, en Historia y grafia, uia, nim. 41 (2013)
123.

% “El historiador serfa un cobarde, cederia a una coartada ideoldgica, si para esta-
blecer la condicién de su trabajo recurriera a ozro mundo filoséfico, a una verdad
formada y recibida fuera de los caminos por los cuales, en historia, todo sistema
de pensamiento se refiere a “lugares” sociales, econémicos, culturales, etcétera
[...] Condenarfa, ademds, las experiencias del historiador a un sonambulismo
tedrico. Mds adn, en historia como en todo lo demds, una prictica sin teorfa cae
necesariamente, tarde o temprano, en el dogmatismo de ‘valores eternos’ o en la
apologfa de un ‘intemporal””. Michel de Certeau, La escritura de la historia, tr.
Jorge Lépez Moctezuma (México, U1a, 2° edicién, 1993), 68.

88 / Enrique Pérez Morales



practicar #na historia pero sin historia? Sin embargo, aquello que
es excluido por esa postura retorna como el espacio general de su
posibilidad: la historicidad es tanto la génesis como el fracaso, la
condicién de posibilidad asi como una cierta imposibilidad, de
toda estructura, de toda presencia, y por tanto, de concebir al
pasado como presencia.

Para esbozar esta tensién entre la estructura y la historicidad
se puede utilizar, a manera de ejemplo, la obra La funcién social
de la historia del historiador mexicano Enrique Florescano.* La
historia, afirma el historiador mexicano, es una ciencia que busca
una representacion critica del pasado y cuya funcién es dotar de
identidad al individuo y la colectividad. Asi, desde el principio de
su texto, Florescano afirma que el estudio de la historia “es una
indagacién sobre el significado de la vida individual y colectiva de
los seres humanos en el transcurso del tiempo”. Esta indagacidn,
esta busqueda del sentido, dice, nos “transporta al lugar de los ori-
genes”. Y al remontarnos al lugar de los origenes, la historia forma
y modela la identidad individual y colectiva.

Esta basqueda constante del origen es la bsqueda constante
de lo propio, de lo mismoy, en esa medida, la inquisicién histérica
nos abre al reconocimiento de lo o#ro, al conocimiento y com-
prensién de lo extrazio. De esta manera, al instaurar una relacién
de saber entre lo propio y lo extrafo, entre lo mismo y lo otro, la
historia permite la apertura al reconocimiento de la diversidad: “el
oficio de historiador exige una curiosidad hacia el conocimiento
del otro, una disposicién para el asombro, una apertura a lo dife-
rente y una prictica de la tolerancia”.®

Para Florescano, el discurso histérico, en esta apertura a lo di-
ferente, en este reconocimiento de la diversidad que ella misma
posibilita en el momento de capturar al otro, abre “el ineludi-

¢ Florescano, La funcién social de la historia.
7 Florescano, La funcién social..., 15.
% Florescano, La funcién social..., 25-26.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 89



ble juego entre presente, pasado y futuro, es el dmbito donde los
seres humanos adquieren conciencia de la temporalidad”. Esta
conciencia de la temporalidad significa reconocer que “La vida
humana se desarrolla en el tiempo, es en el tiempo donde ocu-
rren los acontecimientos y [...] es en el transcurso del tiempo que
los hombres escriben la historia”.” Asi, “la primera leccion del
conocimiento histérico es hacernos conscientes de nuestra his-
toricidad”.”" Historicidad que “inexorablemente destruye todos
los valores ‘eternos’ y ‘absolutos’ y demuestra la relatividad de los
referentes absolutos que nos esforzamos por establecer”.” De esta
manera, “la historia muestra, con la erosién irrevocable del paso
del tiempo sobre las creaciones humanas, que nada de lo que ha
existido en el desarrollo social es definitivo ni puede aspirar a ser
eterno’.”

Ahora bien, afirmar que tanto el hombre como su discurso
estdn inmersos desde el principio en este ineludible juego de la his-
toricidad, y que por tanto existe una relatividad en todo referente
absoluto ;no es reconocer que este lugar del origen (origen como
el lugar absoluto de la identidad) estd ya marcado por la finitud?
:No viene a ser esto reconocer que la identidad, la unidad de la
forma y el sentido, estdn ya cogidos por la contingencia? Si, como
dice Florescano, el discurso histérico también estd cogido por el
Juego de la historicidad, ;no esta refutando en el acto la pretensién
de la historiografia de aprehender univocamente el pasado? ;No
estd sugiriendo que la identidad y el sentido estdn siempre diferi-
dos, pospuestos, nunca determinados, imposibles de aprehender
de manera absoluta y trascendental?

Y sin embargo Florescano sigue manteniendo una fuerte con-
viccién en la posibilidad de una aprehension cientifica del pasado.

 Florescano, La funcidn social..., 364. Las cursivas son mias.
7% Florescano, La funcidn social..., nota al pie nimero 4.

7! Florescano, La funcidn social..., nota al pie nimero 4.

72 Florescano, La funcidn social..., 38.

73 Florescano, La funcidn social..., 37.

90 / Enrique Pérez Morales



Contintia manteniendo la creencia en un discurso que re-presente
verdaderamente el pasado. Y en aras de ese objetivo tiene que
frenar el poder disruptivo de la historicidad, tiene que contener
los efectos diseminadores de la temporalidad. En otras palabras,
Florescano presupone la historicidad al tiempo que la silencia.
Extrafo trabajo, dirfa Michel de Certeau: parece negar, por la
obra que logra, la ruptura que revel6.” El gesto de esta negacion
consistird, pues, en la reduccién estructuralista de la historicidad.
Dicho en otras palabras, la historicidad siempre serd pensada por
Florescano a partir de un orden estructural, de un centro fijo, de
un punto de presencia que domine “los temores o peligros del
cambio temporal” y que otorgue una certeza tranquilizadora que
a su vez se sustraiga al juego de la historicidad.

La pregunta por el Lugar del origen de la identidad, ;no es esa
busqueda por la certeza tranquilizadora? ;No es preguntar por
la esencia exacta de la cosa, su forma inmévil y anterior a todo
aquello que es contingente? La pregunta por el Lugar del origen,
o del origen como lugar absoluto de la identidad (que no es otra
cosa sino, precisamente, la pregunta por el centro, por el punto
de presencia fijo de la forma y el sentido), ;no presupone ya la
concepcion del pasado como presencia?

De esta manera, “el gesto filoséfico” de Florescano no es mds
que el gesto de toda la historia de la filosofia occidental (es decir,
de la onto-metafisica): apelar a la presencia. En efecto, el pasado
es un ente-presente, “estd ahi”, es una realidad en si que existe
independientemente del historiador, mantiene la unidad de su
identidad y, por tanto, posee una sustancialidad propia, una esen-
cia intrinseca que le permite mostrarse como es: la proximidad
absoluta consigo mismo como presencia plena.”” Asi pues, el pa-
sado se presenta a través de las “fuentes” mostrando su como tal a

7 Michel de Certeau, Historia y Psicoandlisis, 105.
7> Cristian Camilo Vélez, “Derrida, conciencia de unidad y metafisica de la pre-
sencia...”.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 91



la conciencia del historiador. Las “fuentes” que, como las aguas,
fluyen del Lugar del origen, permiten ver el ser del pasado que se
muestra en su verdad. La implicacién es la misma que ya he se-
fialado: como el pasado es una cosa, un objeto independiente del
historiador, inmutable y siempre idéntico a si mismo, puede ser
aprehendido, comprendido y explicado. La aprehensién cientifica
del pasado tiene como condicién que su objeto sea él mismo con-
sigo mismo lo mismo.

Sin embargo, en el momento de concebir al pasado como una
plenitud positiva, la historicidad se vuelve impensable, indecible,
imposible. Se supone entonces que el historiador (sujeto), aunque
cogido en el tiempo, puede desprenderse de toda determinacion
sociohistérica y re-presentar el pasado. El historiador, en aras de
aprehender la especificidad esencial del pasado, suprime lo que lo
hace posible: la historicidad. A su vez, el pasado mismo, aunque
dentro del tiempo, tampoco es determinado por éste y su forma
y sentido yace invariable, inmutable, trascendiendo el tiempo y
mostrdndose a través de las fuentes.”

Asi, el discurso del historiador, dice Florescano “quiere so-
bre todo representar la realidad del pasado, y para ello comienza
por seleccionar las fuentes idéneas y comprobar la veracidad de
su contenido; luego, para fijar la dimensién de esos datos, estd
obligado a confrontarlos con su contexto espacial y temporal, y
finalmente tiene que darle a todo ello un acabado, una presen-
tacién escrita”.” Son estas tres reglas ineludibles los pilares de la
re-presentacion histérica, afirma el historiador mexicano: “la for-
ma de representacion propia de los historiadores [...] son recons-

76 Habrifa que ser mds atentos aqui a la pretensién empirica de la historia, es
decir, el valor de “empirismo” con que se ostenta la historia, ya que, siguiendo
a Derrida, ;no ha sido siempre el concepto de “experiencia’ determinado por la
metafisica de la presencia? ;No es siempre la experiencia encuentro de una pre-
sencia irreductible, percepcién de una fenomenalidad? Cfr. Derrida, “Violencia
y metafisica’.

77 Florescano, La funcidn social de la historia, 258.

92 / Enrique Pérez Morales



trucciones montadas en laboratorios mentales virtuales de los
procesos que han producido cualquier estructura que tratamos
de explicar”.’®

La historia serfa, pues, una reduccién de la extrafieza, una re-
duccién de lo otro a las categorias de lo propio, a los conceptos
de lo mismo, una reduccién de la heterogeneidad de lo otro a la
homogeneidad estructurante de lo mismo. Sin embargo, “si se
pudiese poseer, captar y conocer lo otro, no seria lo otro. Poseer,
conocer, captar son sinénimos de poder. Ver y saber, tener y po-
der, sélo se despliegan en la identidad opresiva y luminosa de lo
mismo”.” Si la historia funda una relacién de saber con lo ex-
trafio, y este saber es siempre reduccién y fijacién, estructuracion
y homogeneizacién, ;c6mo sostener que la historia sea, como dice
Florescano “una obra de comunién y amistad con el otro”?® Si la
historia como ciencia funda una relacién de saber categorizando a
lo extrafo como presencia plena, entonces la historia serfa ceguera
a lo otro y laboriosa procesién de lo mismo:

Podria preguntarse si la historia puede ser la historia, si hay histo-
ria cuando la negatividad [otredad] queda encerrada en el circulo
de lo mismo, y cuando el trabajo no se tropieza verdaderamente
con la alteridad, cuando se da a si mismo su resistencia. Cabria
preguntarse si la historia misma no comienza con esa relacién
con lo otro que Levinas sittia més all4 de la historia.®

Si esto es asi, si el sujeto no puede aprehender a lo otro mds
que en el marco de sus propias categorias conceptuales, mds que
en el marco de su propio lenguaje, entonces el anacronismo, la
“polucién cronoldgica”, —ese pecado que, dice Florescano, pro-
fana al pasado y deberia avergonzar al historiador— ha estado

78 La funcidn social de la historia, 273.

7 Derrida, “Violencia y metafisica”, 125.

8 Florescano, La funcidn social de la historia, 25.
81 Derrida, “Violencia y metafisica”, 127.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 93



funcionando desde el principio. El anacronismo, otro nombre
para referir a ese agobiante juego de la historicidad, ha estado
atravesando siempre, de parte a parte, a lo mismo y a lo otro, al
historiador y al pasado:

Si una de las tareas que mds desvelan al historiador es la de corre-
gir interpretaciones que distorsionan al conocimiento fidedigno
de los hechos histéricos, no es menos cierto que en ningin tiempo
ha sido capaz de ponerle freno a las imdgenes que ininterrumpida-
mente brotan del pasado y se instalan en el presente. Queda fuera
de su alcance impedir que los diversos actores sociales inventen,
imaginen y propaguen sus propias representaciones del pasado.
Lo quiera o no el historiador, ¢/ pasado es un proveedor irreprimi-
ble de arquetipos que influyen en la conducta y la imaginacién de
las generaciones posteriores.®?

;Por qué sucede esto? ;Por qué si en principio el pasado es
una realidad en si como presencia, identidad consigo, unidad de
una forma una y un sentido uno, etc., existen muchas imdgenes
sobre €él? ;Por qué el discurso histérico no puede aprehender la
totalidad del pasado? Como afirma Derrida, si la totalizacién no
puede ser alcanzada no es porque la infinitud de un campo (el
pasado) no pueda cubrirse por medio de una mirada finita (la del
historiador), sino porque el campo mismo excluye la totalizacién:
“este campo es, en efecto, el de un juego, es decir, de sustituciones
infinitas en la clausura de un conjunto finito. Ese campo tan sélo
permite sustituciones infinitas porque es finito, es decir, porque
en lugar de ser un campo inagotable, en lugar de ser demasiado
grande, le falta, a saber, un centro que detenga y funde el juego
de las sustituciones [...] La sobreabundancia de significacién de-
pende, pues, de una falta que debe ser suplida”.*

82 Florescano, La funcién social de la historia, 61.
8 Derrida, “La estructura, el signo, el juego...”, 397-398.

94 | Enrique Pérez Morales



En efecto, siguiendo la argumentacién de Derrida, si el his-
toriador jamds ha sido capaz de ponerle freno a las imdgenes que
ininterrumpidamente brotan del pasado, si el pasado mismo es un
proveedor irreprimible de arquetipos, es porque no es presencia
plena, no es identidad consigo. El pasado, marcado por el vacio
de la presencia, por esa falta del Lugar del origen, no reviste de
una esencia que lo haga ser lo que es, provocando que el juego de
las imdgenes y las interpretaciones no pueda detenerse. El pasado
no es una realidad en si en el sentido de que no es una presencia
plena que cuenta con una consistencia ontoldgica que fije su iden-
tidad y que, al mismo tiempo, funja como centro para detener el
juego de las interpretaciones. Como dice Derrida, “la ausencia de
significado trascendental extiende hasta el infinito el juego de la
significacién”.® ;No es justo porque el pasado no es nada, porque
reviste de ese vacio ontoldgico, que es capaz de llenarse de cual-
quier contenido simbdlico?

Tensién del juego con la historia, tensién también del juego con
la presencia. El juego es el rompimiento de la presencia. La pre-
sencia de un elemento es siempre una referencia significante y
sustitutiva inscrita en un sistema de diferencias y el movimiento
de una cadena. El juego es siempre juego de ausencia y de pre-
sencia.®

De esta manera es el juego de la historicidad el que viene a
fisurar la presencia del pasado, el que, sefialando la ausencia de
su forma y de su sentido pleno, impide su aprehensién directa,

7 <« » ’ . .
pura y clara. Asi, eso que llamamos “pasado” acabaria escindido,
fisurado, agrietado, pero también constituido de parte a parte, por
la historicidad. Esta imposibilidad de la presencia, esta ruptura
del logos, no es el comienzo del irracionalismo tipo “todo vale”,

8 Derrida, “La estructura, el signo, el juego...”, 385.
% Derrida, “La estructura, el signo, el juego...”, 400.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 95



sino la grieta que abre la palabra y hace luego posible todo logos y
todo racionalismo.* Finalmente, es en los limites de esta relacién
siempre diferida entre historicidad y estructura, entre el juego y la
presencia, que debemos pensar el pasado y la historia, y la relacién
que los historiadores instauramos con ellos, con el fin de intentar
pasar mds alld de este sistema de oposiciones metafisicas.

Hay, pues, dos interpretaciones de la interpretacién, de la estruc-
tura, del signo y del juego. Una que pretende descifrar, suefia con
descifrar una verdad o un origen que se sustraigan al juego y al
orden del signo, y que vive como un exilio la necesidad de la in-
terpretacion. La otra, que no estd ya vuelta hacia el origen, afirma
el juego e intenta pasar mds alld del hombre y del humanismo,
dado que el nombre del hombre es el nombre de ese ser que, a
través de la historia de la metafisica o de la onto-teologfa, es decir,
el conjunto de su historia, ha sofiado con la presencia plena, el
fundamento tranquilizador, el origen y el final del juego.’”

Bibliografia

Aguirre Rojas, Carlos Antonio, Antimanual del mal historiador. O ;cémo
hacer hoy una buena historia critica?, México, Ed. Contrahistorias, 72
edicién, 2005.

Ankersmit, Frank, Historia y tropologia. Ascenso y caida de la metdfora, tr.
Ricardo Marin, Rubio Ruiz, México, FCE, 2004.

Betancourt, Fernando, £/ retorno de la metdfora en la ciencia de la historia
contempordnea. Interaccion, discurso historiogrdfico y matriz disciplinaria,
México, UNAM-TIH, 2007.

Carbonell, Charles-Olivier, La historiografia, tr. Aurelio Garzén del Cami-
no, México FCE, 1986.

Collingwood, R. C., Idea de la historia, tr. Edmundo O’Gorman y Jorge
Herndndez Campos, México, FCE, 1952.

De Certeau, Michel, Historia y Psicoandlisis, tr. Alfonso Mendiola y Marcela

8 Derrida, “Violencia y metafisica”, 133.
% Derrida, “La estructura, el signo, el juego...”, 401.

96 / Enrique Pérez Morales



Cinta, México, UIA, 2004.

De Certeau, Michel, La escritura de la historia, tr. Jorge Lépez Moctezuma,
Meéxico, Ula, 2° edicién, 1993.

Derrida Jacques, De la Gramatologia, tr. Oscar del Barco y Conrado Ceretti,
México, Siglo xx1, 1972.

De Certeau, Michel, £/ lenguaje y las instituciones filosdficas, introduccién
y traduccién de Cristina de Peretti, Espana, Paidds, 1CE-UAB, segunda
edicién, 2012.

De Certeau, Michel, La deconstruccion en las fronteras de la filosofia, tr. Pa-
tricio Penalver, Barcelona, Paidés, 1c de la Universidad Auténoma de
Barcelona, 1989.

De Certeau, Michel, La Diseminacién, tr. José Martin Arancibia, Madrid,
Fundamentos, 1977.

De Certeau, Michel, La escritura y la diferencia, Espaia, Anthropos, colec-
cién Siglo Clave, 2012.

De Certeau, Michel, Mdrgenes de la filosofia, tr. Carmen Gonzdlez Marin,
Madrid, Cétedra, 8° edicién, 2013.

Florescano, Enrique, La funcién social de la historia, México, FCE, 2012.

Foucault, Michel, Microfisica del poder, tr. Julia Varela y Fernando Alva-
rez-Urfa, Madrid, La Piqueta, 32 edicién, 1992.

Heidegger, Martin, Caminos de Bosque, versién de Helena Cortés y Arturo
Leyte, Espana, Alianza, 1996.

Hempel, Carl, La explicacion cientifica. Estudio sobre la filosofia de la ciencia,
tr. M. Frassineti de Gallo, Néstor Miguez e Irma Ruiz Aused, Barcelona,
Paidés, Surcos 13, 2005.

Koselleck, Reinhart, historia/Historia, tr. Antonio Gémez Ramos, Madrid,
Minima Trotta, 22 edicién, 2010.

Mendiola, Alfonso (comp.), Introduccion al andlisis de fuentes, México, Ula,
1994.

Mendiola, Alfonso y Vergara, Luis (coords.), Cdtedra Edmundo O ‘Gorman.
Teoria de la historia. Volumen I, México, UIA/TIH-UNAM, 2011.

Nava Murcia, Ricardo, Deconstruir el archivo: la historia, la huella y la ceniza,
México, Ula, 2015.

Walsh, W. H., Introduccién a la filosofia de la historia, tr. Florentino M. Tor-
ner, México, Siglo xx1, 1968.

White, Hayden, La ﬁcfz'a’n de la narrativa. Ensayos sobre historia, literatura
y teoria, 1957-2007, tr. Maria Julia De Ruschi, Buenos Aires, Eterna
Cadencia, 2011.

Pasado, presencia e historicidad. La aporia de la historiografia... / 97



Hemerografia

Alfonso Mendiola, “;Es posible el didlogo entre filosofia e historia? El caso
O’Gorman”, Historia y grafia, Ula, ndm. 25, 2005, pp. 79-104.

Ricardo Nava Murcia, “Deconstruir el acontecimiento: cierta posibilidad
imposible desde la génesis y la estructura”, en Historia y grafia, uia, nam.
41, 2013, pp.115-148.

Recursos electrénicos

Alfonso Mendiola, “Una relacién ambigua con el pasado: la modernidad”,
en Tiempo y Escritura, uaM-Azcapotzalco, 1996; versién electrénica en:
http://www.azc.uam.mx/publicaciones/tye/unarelacionambiguaconel-
pasadomendiola.html

Cristian Camilo Vélez, “Derrida, conciencia de unidad y metafisica de la
presencia’, en Saga. Revista de estudiantes de filosofia; version electrénica
en: http://www.saga.unal.edu.co/etexts/pDF/saga17/Velez.pdf

Fernando Betancourt, “Significacién e historia: el problema del limite en el
documento histérico”, en Estudios de historia moderna y contempordnea
de México, vol. 21, doc. 265; versién electrénica en: htep://www.histori-
cas.unam.mx/moderna/ehmc/ehmc21/265.html

98 / Enrique Pérez Morales



