
Pasado, presencia e historicidad. 
La aporía de la historiografía contemporánea
		  •
Past, Presence and Historicity. 
The Aporia of Contemporary Historiography

Enrique Pérez Morales

Departamento de Historia
Universidad Iberoamericana
México
Correo: kyb1985@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1802-687X
DOI:10.48102/hyg.vi59.390

Artículo recibido: 16/01/2021
Artículo aceptado: 11/05/2021

Resumen
La manera en que se practica la historiografía en la modernidad, esto es, 
la historia científica, instaura una relación ambigua con el pasado. Dicha 
ambigüedad toma la forma de una aporía: al mismo tiempo que la his-
toriografía moderna va construyendo una conciencia de la historicidad 
más acabada, también va revelando la condición histórica de todo saber, 
incluido el suyo. Así, mientras la historiografía científica abre el tema de 
la historicidad, sus aspiraciones epistemológicas, paradójicamente, la lle-
van a concebir al pasado como un puro campo de objetividad exterior que 
cuenta con una identidad estable e inmutable fuera de toda determina-
ción sociohistórica. Dicho de otra manera, el afán por parte de la histo-
riografía científica de buscar un fundamento que permita aprehender y 
conocer inequívocamente aquello que llama con avidez la “realidad his-
tórica”, sólo puede ser posible a costa de excluir su propia historicidad.
	 Palabras clave: Pasado, presencia, historicidad, lenguaje, representa-
ción, sujeto, objeto, contingencia.

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 30, núm. 59, julio-diciembre 2022, 59-98

ISSN 1405-0927 e ISSN 2448-783X 



60 / Enrique Pérez Morales

Abstract
In the modern practice of historiography, that is, scientific history, an 
ambiguous relationship with the past is established. This ambiguity takes 
the form of an aporia: at the same time that modern historiography 
reveals a more sophisticated historical consciousness, it also reveals the 
historical condition of all knowledge, including its own. Thus, while sci-
entific historiography opens the subject of historicity, its epistemological 
aspirations, paradoxically, lead it to conceive the past as a pure field of 
external objectivity that has itself a stable and immutable identity outside 
of any socio-historical determination. In other words, the desire of scien-
tific historiography to seek a foundation that allows the unequivocal ap-
prehension and knowledge of what it avidly calls “historical reality”, can 
only be possible at the cost of excluding the notion of its own historicity.
	 Keywords: Past, presence, historicity, language, representation, sub-
ject, object, contingency.

1. Introducción

Las reflexiones del presente ensayo tienen como punto de par-
tida la siguiente tesis: la manera en que se hace historia en la 

sociedad moderna, esto es, la historia como ciencia, instaura una 
relación ambigua con el pasado. Dicha ambigüedad toma la forma 
de una aporía: al mismo tiempo que la historiografía moderna va 
construyendo una conciencia más acabada sobre la historicidad, 
también va revelando la condición histórica de todo saber, in-
cluido el suyo. El problema que se deriva de ello es el siguiente: 
por un lado, la historia como disciplina ha permitido que poco 
a poco se desarrolle una reflexión sobre la historicidad que con-
sistirá en un darse cuenta de nuestra propia condición histórica 
(finita y contingente); por otro lado, las aspiraciones epistemo-
lógicas de la historiografía científica convierten al pasado en un 
mero objeto de re-presentación. Esto es, al verlo simplemente 
como un campo de estudio, el pasado se concibe esencialmente 
como un tipo de res extensa cartesiana, una realidad en sí externa e 



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 61 

independiente del sujeto cognoscente (historiador). Así, mientras 
la historiografía científica abre el tema de la historicidad, paradó-
jicamente concibe al pasado como un objeto con identidad estable 
e inmutable fuera de toda determinación sociohistórica.
	 El resultado es, como ya lo expresó Michel de Certeau, que “la 
historiografía es una ciencia que no tiene los medios para serlo. 
Su discurso toma a su cargo lo que más resiste a la cientificidad 
(la relación social con el acontecimiento, con el pasado, con la 
violencia, con la muerte [y añadamos con la diferencia, con el 
cambio, con la contingencia]), es decir, lo que cada disciplina 
científica debió eliminar para constituirse. Pero en esta difícil po-
sición, su discurso busca sostener, por la globalización textual de 
una síntesis narrativa, la posibilidad de una explicación científi-
ca”.1 Dicho de otra manera, el afán por parte de la historiografía 
científica de buscar un fundamento que permita conocer, apre-
hender y unificar coherentemente aquello que llama con avidez 
la “realidad histórica”, sólo puede ser posible a costa de excluir su 
propia historicidad. De esta manera, al interrumpir todo esfuerzo 
por pensarse históricamente, es decir, al negarse a asumir su pro-
pia historicidad, la historia como ciencia opera bajo presupuestos 
ahistóricos.
	 Dichos presupuestos ahistóricos toman la forma de una on-
tología sustancialista, esencialista, o mejor dicho metafísica, del 
pasado. Como toda disciplina cognitiva, la historia como ciencia 
requiere de un ente que sea constante y permanente, lo cual im-
plica pensar en un pasado ya dado, libre del tiempo y del cambio. 
La historia excluye toda contingencia, pues ella pone en peligro 
la certeza del conocimiento. El resultado es que la propia historia, 
al aceptar apriorísticamente que el pasado es una realidad en sí, 
sostiene una determinación metafísica de su objeto de estudio. 
De esta manera, y parafraseando a Jacques Derrida, la historia 

1 Michel de Certeau, “La historia, ciencia y ficción”, en Historia y Psicoanálisis, 
tr. Alfonso Mendiola y Marcela Cinta (México: uia, 2004) 21.



62 / Enrique Pérez Morales

como ciencia es una extensión de la determinación del ser como 
presencia: el pasado es presencia pura, presencia de la forma in-
variante, del aspecto determinado, de la identidad consigo, de la 
esencia inmutable, del origen pleno. La concepción del pasado 
como presencia obstaculiza la comprensión del quehacer histo-
riográfico en su devenir histórico, esto es, en asumir y reflexionar 
sobre su propia historicidad. Como afirma Alfonso Mendiola, la 
conciencia de historicidad estriba en aprender a apropiarse de lo 
real desde una de sus modalidades: la contingencia.2 
	 Sin embargo, eso no podrá ser posible mientras mantenga-
mos una noción metafísica o esencialista del pasado. Dicho en 
otras palabras, mientras no nos tomemos la tarea de reflexionar 
sobre nuestras nociones y la ontología que las fundamentan, no 
podremos historizar lo que estudiamos. Como afirma Mendiola, 
“no hay posibilidad de hacer historia, ni como investigación 
empírica ni tampoco como comprensión del ser histórico, si el 
historiador no asume de manera seria la necesidad de revisar la 
ontología implícita que le permite pensar los eventos sociales”.3 
Por tanto, siguiendo a Derrida, no sólo hay que preguntarse cuál 
es la “esencia” de la historia, sino la historia de la “esencia”, esto es, 
la historicidad en general.
	 Desde esta perspectiva, el presente trabajo tiene como fin ana-
lizar y reflexionar la manera en que la modernidad ha instituido 
su relación con el pasado. Se verá cómo a través de la concep-
ción del pasado como presencia (identidad, mismisidad, unidad, 
coherencia), la historicidad (diferencia, contingencia, cambio, lo 
Otro) ha sido excluida del discurso histórico. Sin embargo, como 
todo retorno de lo excluido, la historicidad vuelve y se inserta en 
el corazón mismo de la práctica histórica. Retorna y lo presupone 
como el espacio general de su posibilidad. Pero, paradójicamente, 

2 Alfonso Mendiola, “¿Es posible el diálogo entre filosofía e historia? El caso 
O’Gorman”, Historia y Grafía, núm. 25 (2005) 102.
3 Mendiola, "Es posible...", 91-92.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 63 

el retorno de lo excluido señala también su imposibilidad: la im-
posibilidad de que la historia como ciencia entienda y conozca el 
pasado en su pureza y transparencia rigurosa.

2. La ciencia histórica: el pasado como presencia.

La racionalidad científica moderna inauguró una relación con el 
mundo que se fijó como representación. Dicha relación surge de 
la distinción entre sujeto y objeto, a saber, la determinación on-
to-metafísica del hombre como sujeto (conciencia y pensamiento 
puro como presencia para sí, fuera de toda determinación socio-
histórica) por un lado, y, por el otro lado, del mundo como objeto 
(cosa externa e independiente del sujeto que presenta propiedades 
sustanciales —esencia—, las cuales le confieren su propia identi-
dad). Así, siguiendo a Martin Heidegger, la ciencia moderna surge 
desde el momento en que busca el ser de lo ente en su objetiva-
ción, en el momento en que concibe al ente como objeto. 
	 La suposición es que el sujeto (conciencia, res cogitans) se si-
túa ante el objeto (res extensa, realidad en sí), se vale de él y se 
lo re-presenta. En la representación, dice Derrida, el sujeto se da, 
se procura, da sitio para él y ante él a objetos, se los envía y dis-
pone de ellos. El “re” de la re-presentación evoca el poder del sujeto 
de volver a presentar una presencia, de volver-presente ¿Cuál es 
esta presencia que el sujeto tiene el poder de volver a mostrar? 
No es otra que la esencia, la sustancia, la forma, el sentido y el 
significado que le dan identidad, unidad y coherencia al objeto. 
De allí que la modernidad científica mantenga la suposición, de 
herencia platónico-aristotélica, sobre la existencia de una relación 
directa e inmediata entre el pensamiento y las cosas, la cual, a 
su vez, supondrá la subordinación del lenguaje al pensamiento 
—pues aquélla se determinará como una exteriorización o repro-
ductor improductivo de un sentido o significado ya captado por 
el pensamiento—. Ahora bien, todo esto ¿cómo repercute en el 
surgimiento de la historia como ciencia?



 Para que la historia como ciencia pudiera surgir, fue necesario 
que tanto el historiador como el pasado adquirieran las caracte-
rísticas onto-metafísicas del sujeto y del objeto respectivamente. 
Dicho en otras palabras, la condición de posibilidad de la his-
toria como ciencia es la representación objetivante del pasado.4 
Sólo a través de experimentar al pasado como algo externo e 
independiente a la conciencia, como una cosa con propiedades 
sustanciales propias que pueden ser aprehendidas y re-presentadas 
por el sujeto (historiador), es que puede surgir la ciencia histórica. 
Como afirma Alfonso Mendiola, la historia como ciencia es pro-
ducto de la racionalidad moderna, y su consolidación va dándose 
poco a poco de mediados del siglo xviii a principios del xix.5

 En la trasmutación del pasado en objeto, la historia científica 
asegura una pretensión de verdad, ya que, al concebir al pasado 
como unidad autónoma que actúa por sí misma, dicho pasado 
será poseedor de una forma dada, una lógica interna, y un orden 
propio. En otras palabras, el pasado, como todo objeto, ostenta 
una esencia intrínseca discernible. En 1752 J. M. Chladenius de-
finía a la historia como una “serie de eventos”, pero “la palabra 
serie significa aquí […] no meramente una cantidad o una mul-
tiplicidad; sino que muestra también el vínculo de los mismos 
y su conexión mutua”. De esta manera, “los eventos, y con ello 
también la historia, son cambios”, pero éstos, sin embargo, “pre-
suponen un sujeto, una esencia o substancia permanente”.6 La 
suposición es que por debajo del aparente caos y contingencia de 
los eventos históricos, existe una coherencia y un orden que debe 
ser develado por el historiador (sujeto, conciencia). 

4 Alfonso Mendiola, “Una relación ambigua con el pasado: la modernidad”, en 
Tiempo y Escritura, uam-Azcapotzalco, 1996; versión electrónica: http://www. 
azc.uam.mx/publicaciones/tye/unarelacionambiguaconelpasadomendiola.htm. 
5 Mendiola, “Una relación...".
6 J. M. Chladenius, Allgemeine Geschichtswissenchaft, worinnen der Grund zu 
einer neuen Einsicht in allen Arten der Gelehrtheit gelegt wird, Leipzig, 1752, pp. 
7-11, citado en Reinhart Koselleck, historia/Historia, tr. Antonio Gómez Ramos 
(Madrid: Minima Trotta, 2010), 30-31.
64 / Enrique Pérez Morales



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 65 

	 Así, la historia como ciencia se somete a la Mathesis Universa-
lis: debe averiguar los motivos ocultos que estructuran el pasado 
y extraer un orden interior de los sucesos contingentes. Herder, 
en sus Ideas para la filosofía de la historia de la humanidad (1784), 
declaraba que, al igual que la naturaleza, en la historia también 
“valen las leyes naturales, las cuales están en la esencia de la cosa”.7 
Como afirma Reinhart Koselleck, la historia científica concebida 
en la modernidad busca en el pasado aquellas estructuras forma-
les que se sostienen a través de los acontecimientos. Para 1821 
Humboldt afirmaba que “el historiador digno de tal nombre ha 
de exponer en cada suceso la forma de la historia en general”. 
Basándose en Kant y Herder, atribuye la conexión de todos los 
acontecimientos a unas “fuerzas que actúan y crean”, que configu-
ran y dan al pasado la forma que tiene. Por ello, dice Humboldt, 
lo importante no es solamente “aportar la forma” que ordenan 
“los sucesos laberínticamente entrelazados de la historia univer-
sal”, sino “extraer esta forma de los sucesos mismos”.8

	 Lo decisivo aquí es que, como afirma Koselleck, la historia 
que ya ha trascurrido, la res gestae, es como tal un campo de objeti-
vidad, es decir, un campo de objetos fijos y definitivos, poseedor 
de una forma y una esencia ya dada (un pasado como realidad 
en sí) ajena al sujeto, el cual no hace sino “arrojar miradas” para 
aprehenderlo. De esta manera, la historia como ciencia es una 
extensión de la determinación del ser como presencia: el pasado 
es presencia pura, presencia de la forma invariante, del aspecto 
determinado, de la identidad consigo, de la esencia inmutable, 
del origen pleno. La implicación de todo esto es que, si el pasado 
tiene intrínsecamente una forma, una esencia ya determinada, en-
tonces es susceptible de aprehenderse y re-presentarse. Dicho en 
otras palabras, el historiador (sujeto o res cogitans) tiene el poder 
de volver a presentar o hacer venir el pasado (objeto o res extensa), 

7 J. G. Herder, citado en Koselleck, historia/Historia, 63.
8 W. v. Humboldt, Aufgabe des Geschichtschreibers (1821), citado en Koselleck, 
historia/Historia, 59.



66 / Enrique Pérez Morales

es decir, volver a presentar la presencia (el ser o la esencia) del 
pasado. Este a priori será el fundamento de la verdad y la certi-
dumbre del conocimiento histórico moderno.
	 Dotado el pasado de ese valor onto-metafísico, la tarea del 
historiador quedó definitivamente asentada, a saber, “narrar los 
‘hechos’ como realmente ocurrieron”. En 1742 el escritor alemán 
Johann Christoph Gottsched dejó clara esta intención al afirmar 
que “Decir la verdad desnuda es narrar sin afeites de ninguna clase 
los eventos que han ocurrido”.9 En su Diccionario filosófico (1764), 
Voltaire declaró que “la historia es el relato de hechos aceptados 
como verdaderos, al contrario de la fábula, que es relato de hechos 
falsos.”10 Ya que el pasado se concibe como puro campo de objeti-
vidad, fue legítimo concluir que la ciencia de la historia estudia 
“hechos” pasados que pueden ser constatados empíricamente, es 
decir, “hechos” que le son dados en cuanto tales al historiador.11 
Así, en 1824 Leopold von Ranke afirmó que el historiador debía 
investigar “wie es eigentlich gewesen”. Según el historiador alemán, el 
análisis histórico debía basarse en documentos originales y sólo ellos 
debían guiarlo. El papel del historiador no es “juzgar el pasado, no 
es instruir a los contemporáneos con los ojos puestos en el futuro, 
sino simplemente mostrar cómo fueron las cosas en realidad”.12 
	 De esta manera, al determinar el pasado como presencia, la 
historia científica dio por sentado ese estatus ontológico y episte-
mológico, desplazando con ello la reflexión sobre cómo es posible 
el conocimiento del pasado, a la reflexión sobre los procedimien-
tos, técnicas y comprobación de dicho conocimiento. Siguiendo a 

9 J. Chr. Gottsched, Versuch einer Critischen Dichtkunst, 1742, p. 354, citado en 
Koselleck, historia/Historia, 48.
10 Citado en Enrique Florescano, La función social de la historia (México: fce, 
2012), 73.
11 Alfonso Mendiola, “Una relación ambigua con el pasado…”.
12 L. v. Ranke, Gestchichten der romanischen und germanischen, citado en Robert 
Doran, “Prólogo. Humanismo, formalismo y el discurso de la historia”, p. 35, en 
Hayden White, La ficción de la narrativa. Ensayos sobre historia, literatura y teoría, 
1957-2007, tr. María Julia De Ruschi (Buenos Aires: Eterna Cadencia, 2011).



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 67 

Alfonso Mendiola, se parte de que la ciencia, cualquiera que ella 
sea, es El conocimiento, por lo cual se anula la crítica a la racio-
nalidad científica. Para el siglo xix el conocimiento que produce 
la ciencia se considera como la única realidad, por lo que la preo-
cupación se centra en los fundamentos puramente metodológicos 
del conocimiento.13 Como afirma Hayden White:

En el siglo xix un nuevo ‘conocimiento histórico’, recientemente 
disciplinado y producido de manera profesional, había sido 
utilizado para desmitificar el antiguo orden feudal sacerdotal, 
aristocrático y monárquico […] Contra este mundo ficcional o 
fantástico, la historia instauró la verdad de la realidad, el pasado 
que uno puede conocer con certeza porque ya quedó definitiva-
mente ‘fuera de circulación’, porque ya no va a cambiar y por lo 
tanto puede ser objeto de una determinación puramente ‘factual’ 
[…] Desde mediados del siglo xix en adelante, los estudios his-
tóricos tuvieron la misión de estudiar sólo lo que había sucedido, 
lo que ya estaba terminado y acabado y no podía deshacerse, lo 
que se encontraba en una tranquilizadora fijeza en el pasado más 
allá del horizonte de la percepción y que podía ser conocido con 
certeza porque ya no podía dejar de ser lo que había sido.14

	 En la ciencia histórica el método tiene como meta, declara 
Heidegger, “representar aquello que es constante y convertir el 
pasado en un objeto”. Es precisamente porque la historia como 
ciencia, en tanto que investigación, proyecta y objetiva el pasado 
(en el sentido de un conjunto de efectos visibles y explicables) 
por lo que exige como instrumento de objetivación la crítica de 
fuentes.15 La suposición es que los documentos son una ventana 
o reflejo transparente del pasado, los cuales se ofrecen de manera
neutra a una conciencia presente para su desciframiento. De esta

13 Alfonso Mendiola, “Una relación ambigua con el pasado…”.
14 Hayden White, “La posmodernidad y las ansiedades textuales”, en La ficción, 
520 y 534.
15 Heidegger, “La época de la imagen del mundo”, 68 y 69.



68 / Enrique Pérez Morales

manera, dice Fernando Betancourt, se parte de considerar a la 
fuente histórica como simple medio de documentación porque 
sólo se evalúa su cualidad descriptiva, como si los enunciados de 
los que está compuesto (el pasado) fueran susceptibles de una 
traducción limpia a un sustrato propiamente “empírico” (el pre-
sente).16 El resultado es una búsqueda incesante de datos internos 
y referentes externos que se piensan aproblemática e inequívoca-
mente ligados.17

	 Esas consideraciones sólo son posibles a condición de presu-
poner que el pasado es una realidad en sí ya formada, ya dada 
por sí misma antes de toda actividad del sujeto. Su condición de 
posibilidad sería la concepción del pasado como un objeto con pro-
piedades sustanciales “visibles”, “medibles” y “pesables”, las cuales 
pueden ser aprehendidas, explicadas, o mejor, re-presentadas por 
el historiador. El pasado es presencia en la medida que exhibe esas 
propiedades como su esencia, su forma o aspecto determinado, lo 
cual le proporciona una identidad propia. El pasado, pues, pre-
senta una sustancialidad dada e inmutable, completa en sí misma 
y plena en su significado. Esa sustancialidad propia será el funda-
mento de todo conocimiento científico, verdadero y objetivo del 
pasado. Precisamente por ello, la conciencia (el historiador), fuera 
del campo del objeto (el pasado), puede aprehender la esencia de 
manera unívoca. Así, la creencia en la presencia de esta tranquiliza-
dora fijeza del pasado es el centro que detiene toda arbitrariedad, 
toda contingencia y todo abuso en la re-presentación. De esta 
manera, el historiador tiene la tarea de “desocultar”, hacer visible 
aquello que siempre ha estado allí, aquella fijeza que se encuentra 
invariablemente presente. Su objetivo, entonces, es volver a pre-

16 Fernando Betancourt, “Significación e historia: el problema del límite en el 
documento histórico”, en Estudios de historia moderna y contemporánea de 
México, vol. 21, doc. 265, versión electrónica en http://www.historicas.unam.
mx/moderna/ehmc/ehmc21/265.html.
17 Alfonso Mendiola (comp.), Introducción al análisis de fuentes (México: uia, 
1994), 11.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 69 

sentar la presencia del pasado, develar su significado oculto pero 
pleno. Y cuanto más se ajuste o corresponda a su aspecto, a su 
forma, a su identidad, a su esencia, más certera, más verdadera, 
más real, será su re-presentación.
	 Como toda disciplina cognitiva, la historia como ciencia 
requiere de un objeto que sea constante y permanente, lo cual 
implica pensar en un pasado ya dado, libre del tiempo y del 
cambio. La historia excluye toda contingencia pues ella pone en 
peligro la certeza del conocimiento. El resultado es que la propia 
historia, al aceptar apriorísticamente que el pasado es una reali-
dad en sí, sostiene una determinación metafísica de su campo de 
estudio. ¿Acaso no nos encontramos frente al telos de la tradición 
del pensamiento occidental que, desde Platón en adelante, busca 
una norma ideal por la cual regirse, un fundamento dispensador 
de sentido y verdad que permita conocer, aprehender y unificar 
coherentemente la realidad? ¿No se repite en la historiografía 
científica el deseo exigente, poderoso, sistemático e irreprimible 
de una presencia plena y de un significado trascendental que funja 
como la base para decidir la verdad o la falsedad del discurso? ¿No 
es el deseo de univocidad y certeza guiado por la creencia en el 
vínculo natural e inmediato entre la idea y el mundo, el sujeto y el 
objeto, las palabras y las cosas, el significado y el referente, el gesto 
metafísico (moderno) por excelencia?

3. La aporía de la historiografía contemporánea: 
pensamiento, lenguaje y realidad

Al transformarse la historia en ciencia, el debate se centró ya no 
en la cuestión sobre la posibilidad o imposibilidad de conocer 
el pasado, sino en la creación de principios que proporcionasen 
a la historia científica un armazón para la aprehensión racional, 
objetiva y verdadera del pasado. En esta línea durante el siglo xx 
la corriente anglosajona (la cual Frank Ankersmit llama “filoso-



70 / Enrique Pérez Morales

fía de la historia epistemológica”18), una derivación de la filosofía 
analítica heredera del empirismo lógico inglés, centró su atención 
en la naturaleza de la explicación histórica, en el estatus objetivo 
de los juicios emitidos por los historiadores, y en los criterios de 
verdad que le pueden ser aplicados. Así, la discusión sobre el co-
nocimiento histórico quedó reducida sólo a la aplicabilidad de 
un esquema lógico de las proporciones historiadoras y al proceso 
deductivo que seguían.19 De la filosofía de la historia epistemoló-
gica se desprendió lo que F. Olafson llamó hermenéutica analítica, 
cuyo exponente principal fue R. G. Collingwood.20

	 La teoría de la historia de Collingwood, a grandes rasgos21, se 
centró en explicar la acción humana partiendo del supuesto de que 
dichas acciones pasadas pueden alcanzar una explicación (repre-
sentación) científica racional, objetiva y verdadera aclarando las 
intenciones de los sujetos. Así, la hermenéutica analítica sostenía 
que la historia está interesada en el pensamiento y las experiencias 
humanas, y que por ello la comprensión histórica tiene un carácter 
inmediato y único. La suposición aquí es que, precisamente por ese 
carácter inmediato, el historiador puede penetrar hasta la naturaleza 
interior de los acontecimientos que estudia. La historia es inteligi-
ble de ese modo, piensa Collingwood, porque es una manifestación 
anímica, una relación directa entre el pensamiento pasado y el pen-
samiento presente, una suerte de trascendentalismo histórico. La 
historia, por tanto, es pensamiento, la historia del pensamiento.22

18 Véase Frank Ankersmit, “El dilema de la filosofía de la historia anglosajona 
contemporánea”, en Historia y tropología. Ascenso y caída de la metáfora, tr. Ri-
cardo Marín, Rubio Ruiz (México: fce, 2004), 91-150.
19 Fernando Betancourt, El retorno de la metáfora en la ciencia de la historia con-
temporánea. Interacción, discurso historiográfico y matriz disciplinaria (México: 
unam-iih, 2007), 101.
20 Cfr. Ankersmit, “El dilema de la filosofia...”, 105 y 106. 
21 Véase R. C. Collingwood, Idea de la historia, tr. Edmundo O’Gorman y Jorge 
Hernández Campos (México: fce, 1952).
22 W. H. Walsh, Introducción a la filosofía de la historia, tr. Florentino M. Torner 
(México, Siglo xxi, 1968).



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 71 

 Con anterioridad a Collingwood, Whilhelm Dilthey afirmó 
que el centro de la tarea del historiador es “comprender” y “expli-
car” las acciones humanas. Según él, todas nuestras experiencias 
mentales son internas, pero tienden a asumir una expresión 
externa que es susceptible de aprehenderse. El pensamiento se ex-
ternaliza por medio de palabras habladas, escritas o por otro tipo 
de símbolos, y es gracias a ese “sacar afuera el contenido interno” 
que podemos comprender y explicar las experiencias y acciones 
del pasado. Dicho en otras palabras, el proceso de comprender la 
mente de otras personas, y también parte del proceso para com-
prender nuestra propia mente, es un proceso de interpretación 
de esas expresiones.23 La re-presentación histórica re-crea los actos 
humanos que se expresan en conductas externas.
 De esta manera, en el meollo de la hermenéutica analítica 
se encuentra la consideración de que, como declara Fernando 
Betancourt, las acciones de los hombres en el pasado se tornan 
inteligibles cuando el historiador tiene a la mano pruebas o des-
cripciones de su realización y a partir de ellas se puede inferir el 
proceso intencional hasta el pensamiento racional que las origi-
nó.24 En consideración de Collingwood: “todo lo que se necesita 
es que haya pruebas de cómo se ha realizado ese pensar y que 
el historiador sea capaz de re-crear en su propia mente el pen-
samiento que estudia, representándose el problema donde se 
originó y reconstruyendo los pasos por donde se intentó darle 
solución”.25 En resumen, la acción humana es materialización ex-
terna de contenidos internos racionales. La explicación histórica 
se articula a partir de inferencias que tienen su base en el mundo 
de la experiencia y son compartidas por todos, tanto por el histo-
riador como por los sujetos históricos, por eso es posible recrearlas 

23 Walsh, Introducción..., 55.
24 Betancourt, El retorno de la metáfora…, 108.
25 Collingwood, Idea de la historia,  299, citado en Betancourt, El retorno de la 
metáfora…,  108.



72 / Enrique Pérez Morales

a pesar de que no son observables directamente.26 Collingwood 
señala que el historiador mira a través de los fenómenos históricos 
para descubrir el pensamiento que contienen:

Para el hombre de ciencia, la naturaleza es siempre y puramente 
un “fenómeno”, no en el sentido de que sea imperfecto en su 
realidad, sino en el sentido de ser un espectáculo que se presenta 
a su observación inteligente; mientras que los acontecimientos de 
la historia no son [solamente] fenómenos [como] meros espectá-
culos para la contemplación, cosas que el historiador mira, no los 
mira, sino que mira a través de ellos para discernir el pensamiento 
que contienen.27

	 Lo que me interesa señalar aquí es que la visión de la her-
menéutica analítica tendrá dos consecuencias importantes. La 
primera es que el historiador aparece como un ego cogitante que, 
como diría Collingwood, “mira a través de” los fenómenos del 
pasado para aprehenderlos. La historia se subsume en la metafísica 
cartesiana: el pasado es un objeto sobre el cual recae la mirada del 
“yo consciente”. Ahora bien, si el pasado es inteligible y el histo-
riador puede re-crearlo, re-presentarlo, re-construirlo, es porque 
aquél presenta una forma, una unidad, una identidad consigo. 
Los acontecimientos pasados, en tanto que fenómenos puestos a 
disposición para el historiador (sujeto, conciencia), aparecen en 
su realidad pura: no son imperfectos en su realidad, dice Collin-
gwood. En este sentido el pasado es un ente-presente, “está ahí” y 
posee una sustancialidad propia que le permite mostrarse como es: 
la proximidad absoluta consigo mismo de la presencia plena.28 Dicho 
en términos heideggerianos, cuando el historiador mira “a través 

26 Collingwood citado en Betancourt, El retorno.
27 Collingwood, Idea…, citado en Walsh, Introducción…, 53.
28 Cristian Camilo Vélez, “Derrida, conciencia de unidad y metafísica de la 
presencia”, en Saga. Revista de estudiantes de filosofía, versión electrónica http://
www.saga.unal.edu.co/etexts/pdf/saga17/Velez.pdf.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 73 

de” los fenómenos pasados para discernir el pensamiento que los 
contiene, “permite ver el ser de lo que se muestra en su verdad”.29 
La aprehensión científica del pasado tiene como condición que su 
objeto sea él mismo consigo mismo lo mismo.30

	 La segunda consecuencia es que al ver al historiador como un 
ego cogitante, y al pasado como un ente-presente, la tarea del pri-
mero se vio esencialmente como un proceso puramente racional 
—combinando para ello requerimientos empíricos con a prioris 
trascendentales, a saber, el pasado como un campo de fenómenos 
susceptibles de descripción y explicación—; en otras palabras, un 
proceso esencialmente perceptivo y expresivo. El acto de com-
prender y explicar las expresiones mentales pasadas, es el acto 
de percibirlas y externalizarlas. Lo que toma relevancia aquí es 
la cuestión acerca de los procedimientos, técnicas y enunciados 
que los historiadores hacen sobre su objeto de estudio, es de-
cir, la adecuación al pensamiento lógico que las declaraciones y 
proporciones deberían adoptar para el conocimiento verdadero 
y objetivo del pasado. De este modo la hermenéutica analítica 
relega todos aquellos elementos lingüísticos y mentales que mues-
tran ser subjetivos, contingentes, performativos y paradójicos, 
pues se consideran un obstáculo para el conocimiento científico 
del pasado.
	 Un buen ejemplo de lo anterior son las consideraciones del 
filósofo británico W. H. Walsh. En su Introducción a la filosofía 
de la historia (1961), Walsh se pregunta por la “lógica del pensa-
miento histórico”. Según este filósofo, la lógica del pensamiento 
histórico es guiada por una “filosofía crítica de la historia”, la cual 
se centra en la reflexión de cuatro puntos: 1.- La forma del co-
nocimiento histórico; 2.- la verdad y el hecho en historia; 3.- La 
objetividad histórica; 4.- La explicación histórica. Al examinar el 
trabajo histórico real, dice Walsh, nos damos cuenta de que “los 

29 Heidegger, Identidad y diferencia, 63, citado en Vélez, “Derrida, conciencia...”.
30 Heidegger, Identidad y diferencia, 63, citado en Vélez, “Derrida, conciencia...”.



74 / Enrique Pérez Morales

historiadores no se contentan con el simple descubrimiento de 
hechos pasados: aspiran, por lo menos, no sólo a decir qué su-
cedió, sino también a mostrar por qué sucedió. La historia no es 
precisamente un simple registro de acontecimientos pasados, sino 
un registro ‘significativo’, una exposición en la que los hechos es-
tán conectados entre sí”.31

	 El historiador, al interesarse por las acciones y experiencias de 
seres humanos del pasado, trata de resucitar el pensamiento que 
guió dichas acciones con el propósito de “construir un cuadro 
inteligible como un todo concreto, de suerte que se haga vivo para 
nosotros del mismo modo que nuestras vidas y las de nuestros 
contemporáneos”.32 La manera en que el historiador logra aquello 
es a través de un procedimiento que Walsh llama “coligación”. 
La coligación consiste en “buscar ciertos conceptos dominantes 
o ideas directivas con las que esclarecer los hechos, rastrear co-
nexiones entre aquellas ideas y después mostrar cómo los hechos 
detallados se hacen inteligibles a la luz de ellas construyendo un 
relato ‘significativo’ de los acontecimientos”.33 Y agrega Walsh: “El 
hecho de que toda acción tenga un lado de pensamiento hace 
posible esto”. De tal manera que los hechos “están relacionados 
así porque la serie de acciones en cuestión forma un todo del que 
puede decirse con verdad no sólo que los términos posteriores 
están determinados por los anteriores, sino también que la deter-
minación es recíproca”.34

	 Así, en la medida en que la tarea del historiador se concibe 
como una búsqueda de coherencias y unidades discernibles en 
el pasado (estructuras), como un rastreo de conexiones y relacio-
nes entre ideas, y como un relato significativo e inteligible de los 
acontecimientos, es que viene implicada la reflexión sobre la “ló-
gica del pensamiento histórico”, es decir, lo digno a evaluar serán 

31 Walsh, Introducción, 13.
32 Walsh, Introducción, 73-74.
33 Walsh, Introducción, 70.
34 Walsh, Introducción, 67.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 75 

los medios y procesos de pensamiento por los cuales el historiador 
llega a sus conclusiones. En palabras del filósofo británico: “la 
única racionalidad del proceso histórico que mi teoría supone, es 
una especie de racionalidad superficial: el hecho de que este, aquel 
y el otro acontecimiento puedan ser agrupados como partes de un 
movimiento general”.35

	 Ahora bien ¿cómo puede el historiador conocer el pasado? Si 
bien la historia es, dice Walsh, una forma de conocimiento con 
rasgos peculiares, no es tan diferente de la ciencia natural ni aun 
del sentido común. Como toda ciencia, la historia se halla ante 
cuestiones que se presentan en la teoría del conocimiento en gene-
ral. Un aspecto que diferencia a la historia de las ciencias naturales 
es que su objeto de estudio son hechos pasados, los cuales, obvia-
mente, ya no son accesibles a la inspección directa. Esto pone en 
dificultad las proposiciones y explicaciones del historiador pues 
¿cómo podemos someterlas a prueba? Aunque el pasado, continúa 
Walsh, “no es accesible a la inspección directa, dejó amplias hue-
llas de sí en el presente en forma de documentos, construcciones, 
monedas, instituciones, procedimiento, etc.”36 Y es gracias a esas 
huellas que el historiador puede mirar, explicar y re-presentar los 
hechos. De tal modo que “todo aserto que haga el historiador debe 
estar apoyado en una suerte de testimonio, directo o indirecto. 
No se dará crédito a supuestos asertos históricos que descansen 
sobre cualquier otra base (por ejemplo, sobre la sola imaginación 
del historiador). En el mejor caso, son conjeturas inspiradas, en 
el peor, meras ficciones”.37 Así, “los hechos históricos tienen que 
ser comprobados en cada caso […] Es deber del historiador [por 
tanto] basar todos sus asertos sobre los testimonios disponibles”.38

	 El pasado, aunque ausente, tiene presencia, es un ente-presente 
que se manifiesta en las huellas o testimonios los cuales, en última 

35 Walsh, Introducción, 71.
36 Walsh, Introducción, 15. Las cursivas son mías.
37 Walsh, Introducción.
38 Walsh, Introducción, 16.



76 / Enrique Pérez Morales

instancia, funcionan como el centro que detiene el juego de la 
imaginación, de la ficción, de la contingencia y la paradoja. Como 
ente-presente, el pasado es una realidad en sí: [los hechos pasados] 
“son independientemente de quien los investiga; en cierto modo 
existen piense o no alguien en ellos. Son lo que describimos como 
‘riguroso’, ‘tenaz’ o también ‘dado’”, afirma Walsh.39 De esta ma-
nera, el pasado se da tal y como es a través de las huellas, es decir, en 
tanto que su realidad específica y esencial está allí puesta y dada 
para el historiador. Esas consideraciones nos orientan en la línea 
onto-metafísica iniciada por Descartes y su distinción entre res 
cogitans (sujeto cognoscente) y res extensa (objeto cognoscible): 
el historiador se arroja a la cosa misma, a la realidad externa e 
independiente de él; dispone del pasado en tanto que objeto in-
dubitable de percepción, develando, de esta manera, su esencia e 
identidad.
	 Ahora bien, una vez que se dejó sentado que el historiador 
puede acercarse al pasado a través de procedimientos raciona-
les, surge la cuestión de la validez de ese conocimiento. Walsh lo 
plantea de la siguiente manera: “podemos creer que hay buenos 
testimonios [que reflejan] el pasado sin creer que todas las prepo-
siciones acerca de él están fuera de discusión”.40 La cuestión que 
ahora se introduce es el problema de la verdad y la objetividad 
del discurso histórico: ¿en qué sentido está justificada la preten-
sión del historiador de reconstruir el pasado? ¿En qué medida sus 
juicios, sus preposiciones o sus enunciados expresan la naturaleza 
de la realidad pasada? ¿Cuáles son los criterios por los cuáles se 
validan sus explicaciones? Walsh afirma que “si la historia ha de 
ser considerada una ciencia en cualquier sentido de la palabra, hay 
que encontrar en ella alguna característica que responda [al tipo 
de certeza y] a la objetividad de las ciencias naturales”.41

39 Walsh, Introducción, 86.
40 Walsh, Introducción, 98.
41 Walsh, Introducción, 115.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 77 

	 El filósofo británico discute la cuestión de la verdad a través de 
los postulados de la teoría de la correspondencia, por un lado, y la 
teoría de la congruencia por otro. Él intentará una suerte de sínte-
sis entre ambas, y es en este punto que su argumentación se vuelve 
ambigua y aporética. El desarrollo es como sigue. Los testimonios 
sobre los cuales trabaja el historiador, dice Walsh, hacen referencia 
sin duda alguna a un elemento externo, a un fundamento dado e 
indubitable que, por más esfuerzo de la imaginación, no depende 
de nosotros. Desde este punto de vista se hace indispensable hacer 
una distinción entre “hechos” (res factae) y “ficción” (res fictae). Es 
a partir de la res factae que el historiador hace sus juicios, enuncia-
dos y proposiciones para explicar el pasado. Éstos, insiste Walsh, 
son productos de un proceso de pensamiento que no es arbitrario: 
el pensamiento es guiado por nuestra experiencia del referente externo 
(los hechos pasados). Así, según la teoría de la correspondencia, 
los asertos del historiador serán verdaderos en la medida en que 
“abarquen”, “hagan justicia” o correspondan al hecho: “la verdad 
[histórica] sólo se alcanza mientras suprimo mi yo privado y dejo 
que mi pensamiento sea guiado por principios objetivos, univer-
salmente válidos”.42

	 Sin embargo, en aquella postura aparece una dificultad que es 
señalada por el propio Walsh y la teoría de la congruencia: la difi-
cultad de captar lo dado como es dado y expresarlo o externalizarlo 
sin ningún resto del “yo privado”. El argumento es que para cono-
cer un hecho no basta con la sola experiencia, con sólo percibirlo, 
también es necesario asirlo categorial y conceptualmente, es decir, 
interpretarlo. En palabras de Walsh: “Las experiencias en sí mismas 
no pueden usarse para comprobar teorías; tienen que ser expresa-
das, recibir forma conceptual, ser elevadas al nivel de juicios para 
que puedan servir a ese propósito […] Una experiencia que no fue 
descrita, sino simplemente tenida, no podrá ser conocida”. 43

42 Walsh, Introducción, 93.
43 Walsh, Introducción, 88.



78 / Enrique Pérez Morales

	 Y a continuación surge la paradoja. En ese proceso de expresión, 
de conceptualización e interpretación, la experiencia real de que 
partimos se modifica: “Los sentimientos exactos que experimen-
tamos, las percepciones individuales que tenemos se transforman 
cuando las interpretamos. Pero si no los interpretamos no pode-
mos usarlos para elaborar la estructura del conocimiento”.44 La 
conclusión que se sigue es que desde el principio el hecho está ya 
implicado en un proceso de interpretación, por lo que no pode-
mos estar seguros de captarlo o aprehenderlo de manera pura. En 
el proceso de expresión el hecho ya contiene un resto, una impu-
reza que impide la plena identidad entre nuestras proposiciones 
y los hechos, o, para decirlo en términos foucaultianos, entre las 
palabras y las cosas.
	 De esta manera el hecho deja de funcionar como base para la 
verdad, por lo cual la teoría de la correspondencia no puede ser 
sino parcial en el mejor de los casos. Así, dice Walsh, la teoría de 
la congruencia, en oposición a la teoría de la correspondencia, 
define la verdad como una relación ya no entre enunciados y he-
chos (palabras y cosas), sino entre enunciados y otros enunciados 
(palabras y palabras). Para ella un hecho no es algo que existe 
tenga o no tenga alguien conocimiento de él; es por el contrario, 
la conclusión de un proceso de pensamiento.45 Para esta teoría 
toda verdad es esencialmente relativa: depende, en primer lugar, 
de los supuestos previos y del sistema conceptual de que parti-
mos, y en segundo lugar, del resto de nuestras creencias.46 Lo que 
importa ya no es la apelación al hecho, la correspondencia entre 
nuestras palabras y las cosas, sino la congruencia interna entre 
nuestros enunciados. De aquí se sigue que existe una imposibi-
lidad de acercarnos y examinar el pasado en sí; jamás podremos 
comprobar nuestras re-presentaciones comparándolas con el pa-

44 Walsh, Introducción, 89.
45 Walsh, Introducción, 90.
46 Walsh, Introducción, 101.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 79 

sado mismo: a lo mucho podremos pretender tener un punto de 
contacto con los acontecimientos pasados, y quizás adivinar su 
verdadera forma en cierta medida, afirma Walsh. Y continúa: “La 
sensación, sin duda, nos da un contacto inmediato con lo real, 
[…] nos da un acceso inmediato al pasado, pero no se sigue de 
ahí que captemos el pasado exactamente como fue, conociéndolo, 
por decirlo así, mediante una especie de intuición pura. La verdad 
más bien parecería ser que tenemos una base sobre la cual recons-
truirlo, pero no para mirarlo cara a cara”.47

	 Ahora bien, aceptar plenamente la teoría de la verdad como 
congruencia llevaría una implicación desagradable que Walsh no 
está dispuesto a aceptar: el señalamiento de una falta, una ausen-
cia, a saber, el vacío de la presencia y con ello la imposibilidad de 
una aprehensión natural, pura, directa e inmediata del mundo 
por parte de la conciencia. Cuando Walsh afirma que no es su-
ficiente con experimentar el hecho, sino que para expresarlo es 
necesario interpretarlo y conceptualizarlo, desde ese momento el 
lenguaje interviene y se vuelve un factor activo en el proceso del 
conocimiento y la verdad. El lenguaje se añade al pensamiento, 
lo reemplaza y se insinúa en su lugar: “Los sentimientos exactos 
que experimentamos, las percepciones individuales que tenemos 
se transforman cuando las interpretamos”. Entonces, si para la 
aprehensión de la realidad el lenguaje tiene que añadirse al pensa-
miento, que supuestamente es una plenitud, una presencia para sí 
como conciencia que capta otra presencia originaria (el pasado), 
queda claro que no hay plenitud, no hay presencia viva.
	 Lo anterior muestra al interior del discurso de Walsh la trama 
de una cierta contradicción. Primero, arropándose en la teoría de 
la correspondencia, afirma que el pasado se presenta en las huellas 
y testimonios por lo que se da, a través de los hechos, tal y como es 
a la conciencia del historiador. Es decir, el historiador dispone del 
pasado en tanto que objeto indubitable de percepción, develando, 

47 Walsh, Introducción, 101.



80 / Enrique Pérez Morales

de esta manera, su esencia e identidad. Pero luego dice también, 
con las premisas de la teoría de la congruencia, que el pasado 
no es aprehendido en sentido absoluto, que no podemos captarlo 
exactamente como fue, sino que hay algo que siempre escapa, que 
no se da inmediata sino mediatamente con la intervención del 
lenguaje. La conclusión que se sigue es que los hechos históricos, 
supuestas huellas de la presencia del pasado, están ya implicados 
en un proceso de interpretación, por lo que no podemos estar 
seguros de captarlos y de aprehenderlos de manera directa, clara, 
limpia y pura desde el principio. Al no poder captar el pasado 
exactamente como fue, refutando la posibilidad de una intuición 
pura, el pasado mismo deja de ser un objeto trascendente, es decir, 
presente, puesto tal y como es a la conciencia. De tal manera que si 
la re-presentación del pasado ya no es resultado de una aprehen-
sión directa del mundo (puramente mental), entonces el pasado 
no puede ser re-presentado más que de manera indirecta (con 
intervención del lenguaje).
	 Cuando el pasado deja de ser, es decir, deja de concebirse 
como un ente-presente, se imposibilita su aparecer pleno tal y 
como es y, por ende, deja de funcionar como referente externo. 
Dicho en otras palabras, el pasado ya no es algo dado, una reali-
dad independiente en la cual podemos basar nuestro discurso. Lo 
único que queda son nuestros supuestos previos, nuestro sistema 
conceptual, nuestras interpretaciones o, para decirlo sin rodeos, 
puro lenguaje. Así, la cuestión que devela Walsh (al tiempo que la 
oculta) es la cuestión de la contingencia y la historicidad en nues-
tra propia aprehensión y relación con el pasado. Sin embargo, esas 
consecuencias no son aceptadas por el filósofo británico porque 
de serlo tendrían graves secuelas para el conocimiento, la verdad 
y la objetividad históricas. Admitir aquello significa (y éste es el 
gran miedo que aparece desde Platón y Aristóteles, pasando por 
Descartes, Locke, Kant y más allá) deshacer la distinción entre he-
chos (res factae) y ficción (res fictae), entre realidad e imaginación, 
entre verdad e invención, entre sujeto y objeto, entre res cogitans 



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 81 

y res extensa. Por ello Walsh replantea su postura y, al hacerlo, 
refunda la metafísica de la presencia: “Todo conocimiento debe 
empezar desde una base que se considera indiscutible, y todo co-
nocimiento de hechos desde una base de hechos. La otra actitud, 
el relativismo de la teoría de la congruencia, deja en el aire toda 
la estructura, con el resultado de que no tenemos un criterio efec-
tivo para distinguir entre lo real y lo imaginario. La congruencia, 
en resumen, no basta como interpretación de la verdad histórica: 
necesitamos estar seguros también del contacto con la realidad”.48

	 Walsh refunda la metafísica porque pensar en un “contacto con 
la realidad” implica pensar “lo real” como presencia. Dicho en otras 
palabras, toda re-presentación implica una objetivación, y toda ob-
jetivación implica apelar a una metafísica de la presencia. Así, pensar 
al pasado como realidad, esto es, como presencia, significa experi-
mentarlo como algo dado, externo e independiente a la conciencia, 
como una cosa con propiedades sustanciales propias que pueden 
ser aprehendidas y, gracias a ello, re-presentadas por el historiador. 
El pasado es realidad, es presencia plena, porque se reviste de una 
consistencia ontológica que exhibe un aspecto dado, un significado 
intrínseco, una forma invariante, una unidad en su identidad. Lo 
anterior, que puede también llamarse esencia, es el centro que de-
tiene toda arbitrariedad, toda incertidumbre, toda contingencia, 
todo relativismo y funciona como fundamento último del conoci-
miento, la verdad y la objetividad. Finalmente, insiste Walsh:

Aunque negamos que los historiadores sepan algunos hechos ab-
solutamente ciertos del pasado y sostenemos con el partido de la 
congruencia que todos los enunciados históricos son relativos, 
estamos, sin embargo, de acuerdo con los partidarios de la teoría 
de la correspondencia en afirmar que en la historia, como en la 
percepción, hay el intento de caracterizar una realidad indepen-
diente. Y sostenemos que el aserto no es gratuito porque el juicio 
histórico, cualquiera que sea su superestructura, se basa en un 

48 Walsh, Introducción, 102.



82 / Enrique Pérez Morales

tipo peculiar de experiencia, un tipo de experiencia por la que 
tenemos acceso al pasado, aunque no a una visión directa de él. 
Hay de hecho un elemento dado en el pensamiento histórico, 
aun cuando dicho elemento no pueda ser aislado. No podemos 
realizar plenamente el programa de la teoría de la correspon-
dencia porque no podemos examinar el pasado para saber cómo 
fue, pero no por eso es arbitraria nuestra reconstrucción de él. El 
pensamiento histórico está controlado por la necesidad de hacer 
justicia a las pruebas, y aunque eso no está fijado en la forma que 
algunos parecerían hacernos creer, no es, sin embargo, cosa que 
inventa el historiador.49

	 La noción de pasado como presencia, entonces, determina 
ontológicamente al propio pasado como una plenitud, como un 
tipo de campo de hechos inmutables y dados. Esta postura me-
tafísica ampliamente aceptada, es la condición de posibilidad de 
una ciencia de la historia, esto es, de la historia entendida como 
“la consideración pensante del pasado”50. En palabras de la histo-
riadora mexicana Rebeca Villalobos, el pasado es “algo accesible 
sólo de forma indirecta, pero determinado al mismo tiempo; algo 
que ya no se puede cambiar”. Y continúa diciendo: “la presencia 
casi material del pasado es ineludible, así como su claro impacto 
en el mundo circundante bajo la forma de costumbres, hábitos y 
modos de organización social cuyo origen pertenece a otro tiempo. 
Así entendido, el pasado no es todavía historia, sino simple presen-
cia, material o espiritual, que coexiste con las cosas que hacemos y 
el mundo que nos encontramos construyendo. Al reflexionar sobre 
esta presencia, el pasado se inserta en el ámbito de la historia, que es 
ante todo su consideración pensante”.51

49 Walsh, Introducción, 106-107.
50 Cfr. Rebeca Villalobos Álvarez, “La noción de operación historiográfica en 
la teoría de la historia contemporánea”, en Alfonso Mendiola y Luis Vergara 
(coords.), Cátedra Edmundo O’Gorman…, 49-78.
51 Villalobos, “La noción...”, 62-63. Las cursivas son mías.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 83 

	 Entender al pasado como presencia y origen, insisto, nos re-
mite al campo de la metafísica. Como ya lo señaló Foucault a 
través de Nietzsche, la noción de origen demanda una presencia, 
una esencia. Significa una “sobrepujanza metafísica que retorna 
en la concepción según la cual al comienzo de todas las cosas se 
encuentra aquello que es lo más precioso y esencial”. De esta ma-
nera, la búsqueda del origen “se esfuerza por recoger allí la esencia 
exacta de la cosa, su más pura posibilidad, su identidad cuidado-
samente replegada sobre sí misma, su forma inmóvil y anterior a 
todo aquello que es externo, accidental y sucesivo. Buscar un tal 
origen, es intentar encontrar «lo que estaba ya dado», lo «aquello 
mismo» de una imagen exactamente adecuada a sí; es tener por 
adventicias todas las peripecias que han podido tener lugar, todas 
las trampas y todos los disfraces. Es intentar levantar las máscaras, 
para desvelar finalmente una primera identidad”.52

	 La presencia es, así, el lugar de la verdad, el recinto invariado, 
unívoco e inmutable de la identidad, del sentido, de la esencia. La 
presencia es el punto primigenio, el centro de origen que detiene 
el juego de las interpretaciones y hace posible el conocimiento 
certero permitiendo, de esta manera, el encuentro entre el pensa-
miento y el mundo, entre las palabras y las cosas. Es sólo a través 
de determinar el pasado como presencia que se puede acceder a 
lo que Antonio Aguirre Rojas llama “ese nivel imprescindible de 
la explicación histórica, y de la genuina reconstrucción del sentido 
profundo que tienen los problemas históricos”53. Pero si, como afirma 
Aguirre Rojas, “persiste el hecho innegable de que los historia-
dores hacemos historia con el objetivo de conocer, comprender y 
luego explicar la historia real […] desde una posición abiertamente 

52 Michel Foucault, “Nietzsche, la genealogía, la historia”, en Foucault, Microfí-
sica del poder, tr. Julia Varela y Fernando Álvarez-Uría (Madrid: La Piqueta, 3ª 
edición, 1992), 9-10.
53 Carlos Antonio Aguirre Rojas, Antimanual del mal historiador. O ¿cómo ha-
cer hoy una buena historia crítica? (México: Ed. Contrahistorias, 7ª edición, 
2005), 38.



84 / Enrique Pérez Morales

racionalista, y que aspira a ser científica, […] [lo que nos pro-
porciona herramientas] más adecuadas para captar los hechos 
históricos y más finas para poder encuadrarlos dentro de mode-
los globales que les restituyen, cada vez de manera más precisa, 
su verdadero sentido profundo”54, es porque previamente, como un 
a priori, se ha fijado y determinado al historiador como sujeto 
o conciencia y al pasado como objeto (ente-presente) o realidad 
en sí externa al sujeto. Finalmente puede observarse que en la 
historiografía científica contemporánea hay una determinación 
onto-metafísica que la atraviesa de parte a parte.
	 Ahora bien, ¿qué oculta o descuida esta determinación onto-
metafísica del pasado? ¿Cuáles han sido las consecuencias de 
pensar al pasado como presencia? Parafraseando a Derrida, al 
obedecer la intención de proteger contra el relativismo y el es-
cepticismo a la verdad, a la identidad y al sentido (que se piensan 
intrínsecamente presentes en el pasado), se corre el riesgo de no 
atender ya a la historicidad. Se corre el riesgo de descuidar otra 
historia, aquella, más difícil de pensar, que reflexiona sobre la 
operación que hizo posible su producción.55 Al entender al pa-
sado como presencia todo ocurre como si los criterios previos y la 
ontología implícita que bordea todo el quehacer historiográfico 
contemporáneo (cuyos fundamentos casi nunca son interroga-
dos), no tuvieran ellos mismos una historia. Al tratar al pasado 
como un objeto inmóvil, una estructura en la que yace la uni-
dad de su forma sustancial y su significación, la historicidad 
queda suspendida y se trata como una simple afección externa 
del quehacer historiográfico. Sin embargo, como se verá a conti-
nuación, la historicidad, lo que la ciencia de la historia siempre 
ha intentado excluir (disimulada o explícitamente), retorna y lo 
presupone como el espacio general de su posibilidad. Al mismo 

54 Aguirre Rojas, Antimanual..., 48-49. Las cursivas son mías.
55 Cfr. Derrida, “Fuerza y significación”, en La escritura y la diferencia (España, 
Anthropos, colección Siglo Clave, 2012), 24-25.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 85 

tiempo, el retorno de lo excluido señala la imposibilidad de en-
tender y conocer al pasado como presencia, esto es, en su pureza 
y transparencia rigurosa.

4. La historicidad como horizonte de posibilidad 
de la historiografía

Si por estructura entendemos la unidad de una forma con un sen-
tido,56 ¿no es un cierto estructuralismo el gesto más espontáneo, 
no sólo de la filosofía como dice Derrida,57 sino también de la 
historia? La historiografía científica ¿no atribuye en su análisis un 
privilegio casi absoluto a la búsqueda de estructuras? Ya que el 
pasado es presencia material o espiritual (Rebeca Villalobos), po-
demos aprehenderlo y encuadrarlo dentro de modelos globales 
que le restituyen su verdadero sentido profundo (Aguirre Rojas). 
Pasado y estructura, la unidad de una forma y un sentido.
	 Pero presuponer esta unidad y la posibilidad misma de tota-
lizarla en alguna aprehensión ordenada ¿no significa presuponer 
también que la forma y el sentido del pasado son anteriores a 
la inscripción historiográfica? Nos encontramos aquí frente a 
lo que Derrida llama la “metafísica implícita de todo gesto es-
tructuralista”: la presuposición, la apelación a esa simultaneidad 
teleológica entre una forma una y un sentido uno.58 Es por ello 
que el concepto mismo de historia reviste de un carácter metafí-
sico que está ligado a todo un sistema de implicaciones: ontología, 
teleología, escatología, acumulación del sentido, un cierto tipo de 
tradicionalismo, un cierto concepto de continuidad, de verdad, 
etc.59 Como ya lo hizo notar Derrida:

56 “Fuerza y significación”, 12.
57 Derrida, “«Génesis y estructura» y la fenomenología”, en La escritura, 218.
58 Derrida, “Fuerza y significación”, 39.
59 Derrida, Posiciones, 75, citado en Ricardo Nava Murcia, Deconstruir el archivo: 
la historia, la huella y la ceniza (México, uia, 2015), 35.



86 / Enrique Pérez Morales

[…] se podría mostrar que el concepto de episteme ha reclamado 
siempre el de istoria, en la medida en que la historia es siempre la 
unidad de un devenir, como tradición de la verdad o desarrollo 
de la ciencia orientado hacia la apropiación de la verdad en la 
presencia y en la presencia a sí. La historia se ha pensado siempre 
como el movimiento de una reasunción de la historia, como de-
rivación entre dos presencias.60

	 En sus pretensiones de apropiarse de la verdad, la ciencia 
histórica asume que el pasado y el historiador son algo dado; su 
gesto siempre ha sido apelar a su unidad ontológica: el pasado 
como un objeto que se ofrece a una conciencia pura. Es por ello que, 
siguiendo a Derrida, la historia se ha pensado como derivación 
de dos presencias: por un lado, el historiador como sujeto (con-
ciencia o pensamiento como presencia para sí), por otro lado, el 
pasado como objeto (presencia como realidad en sí para un su-
jeto). En este sentido, la historia siempre ha sido cómplice de 
ese estructuralismo teleológico, de esa reducción metafísica que 
piensa el pasado a partir de una presencia plena que la sustrae de 
toda paradoja, de toda contingencia, de toda contradicción, de la 
historicidad.
	 Esa complicidad se ejemplifica en la postura de Aguirre Rojas 
cuando denuncia energéticamente la proliferación de historiado-
res “posmodernos” que “intentan reducir a la historia a su sola 
dimensión narrativa o discursiva, evacuando por completo el re-
ferente esencial de los propios hechos históricos reales”. Lo cual 
ha fomentado que la atención del historiador se desplace “desde la 
historia real hacia los discursos sobre la historia, [por lo cual] esta 
postura de los malos historiadores termina por desembocar en po-
siciones abiertamente relativistas e incluso agnósticas”.61 Se atenta 
contra la verdad, la forma y el sentido puros, contra la presencia 
plena del pasado, desde el momento en que la atención se traslada 

60 Derrida, “La estructura, el signo y el juego…”, 399.
61 Vid supra, nota 83.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 87 

de “lo real” a los discursos que pretenden informar sobre “lo real”, 
es decir, de las cosas a los lenguajes que pretenden aprehenderlas. 
En otras palabras, las actitudes relativistas posibilitan el desplaza-
miento de la pregunta por la estructura misma del pasado, hacia 
la pregunta por los fundamentos del pasado como estructura, es 
decir, por las condiciones de posibilidad de concebir al pasado 
como estructura. 
	 Ahora bien, este desplazamiento que tanto preocupa a Walsh 
y a Aguirre Rojas (así como a muchos otros historiadores más) 
no es un desplazamiento entre otros. Plantear una cuestión tal es 
preguntar acerca de lo que precede a toda estructura. Es plantear 
la cuestión del suelo histórico que hace posible, en primer lugar, 
una reducción estructuralista del pasado.62 En resumidas cuentas, 
es abrir la cuestión acerca de la historicidad de toda estructura. Y 
es aquí donde comienza a surgir la aporía de la historiografía cien-
tífica contemporánea: al historizar la estructura, la historicidad 
introduce la temporalidad, el juego, la diferencia, la diseminación 
del sentido. Separada de la inmovilidad estructurante de la deter-
minación del pasado como presencia, la historicidad amenaza la 
unidad de la forma y el sentido del pasado, difiere su identidad 
y pospone la presencia poniendo en peligro la posibilidad de su 
conocimiento científico. Y es que la reflexión sobre la historici-
dad llevada a sus últimas consecuencias remite a la historiografía 
científica a una zona en la que su principio de principios (id est su 
principio metafísico), a saber, la presencia del pasado mismo que por 
medio de las “fuentes” se revela en su “como tal” a la conciencia, viene 
a ser puesto radicalmente en cuestión.63

	 De esta manera, la cuestión que se abre aquí, como afirma 
Ricardo Nava, “es el desdibujamiento de la oposición entre el pro-
blema de la estructura y la génesis [historicidad]”, apareciendo 
esta última como “el suelo histórico determinante de la primera. 

62 Cfr. Derrida, “«Génesis y estructura»…”, 231-232.
63 “«Génesis y estructura»…”, 225.



88 / Enrique Pérez Morales

Es decir, que lo que se pone en juego en relación con la estruc-
tura como objetividad ideal, está en el problema de la historicidad 
como movimiento de una herencia cuyas reglas no son reducti-
bles a una historia empírica como encadenamientos fácticos, pero 
tampoco a un enriquecimiento ideal y ahistórico.” 64 Así, es la his-
toricidad la que al producir una abertura en la estructura, disuelve 
la posibilidad de una presencia plena y pone de manifiesto, a su 
vez, la condición contingente e histórica de todo saber, incluido el 
de la propia historiografía.
	 Este es el motivo por el cual la historiografía científica contem-
poránea apela a la desaparición de todas aquellas manifestaciones 
que impiden alcanzar la verdad, y con ello la aprehensión unívoca 
de aquello que llama con insistencia “realidad histórica”. Es por 
ello que se hace necesario dominar y someter esta historicidad sal-
vaje que cada vez se hace más invasora; que mal encausada lleva 
a posturas tan aberrantes como el relativismo y el agnosticismo, 
como nos dice Aguirre Rojas. He aquí la paradoja: al salvar de 
esas “aberraciones” al conocimiento histórico, la historiografía 
científica excluye la historicidad. Encerrada en la trascendencia 
ontológica, en la inmovilidad fundadora de la presencia, la his-
toriografía científica asume una postura ahistórica: una “apología 
de lo intemporal” y los “valores eternos”.65 ¿No estamos frente a 
un discurso que nos exige acercarnos al pasado pero sin tiempo, 
a estudiar la estructura pero sin historicidad, en otras palabras, a 

64 Ricardo Nava Murcia, “Deconstruir el acontecimiento: cierta posibilidad im-
posible desde la génesis y la estructura”, en Historia y grafía, uia, núm. 41 (2013) 
123.
65 “El historiador sería un cobarde, cedería a una coartada ideológica, si para esta-
blecer la condición de su trabajo recurriera a otro mundo filosófico, a una verdad 
formada y recibida fuera de los caminos por los cuales, en historia, todo sistema 
de pensamiento se refiere a “lugares” sociales, económicos, culturales, etcétera 
[…] Condenaría, además, las experiencias del historiador a un sonambulismo 
teórico. Más aún, en historia como en todo lo demás, una práctica sin teoría cae 
necesariamente, tarde o temprano, en el dogmatismo de ‘valores eternos’ o en la 
apología de un ‘intemporal’”. Michel de Certeau, La escritura de la historia, tr. 
Jorge López Moctezuma (México, uia, 2° edición, 1993), 68.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 89 

practicar una historia pero sin historia? Sin embargo, aquello que 
es excluido por esa postura retorna como el espacio general de su 
posibilidad: la historicidad es tanto la génesis como el fracaso, la 
condición de posibilidad así como una cierta imposibilidad, de 
toda estructura, de toda presencia, y por tanto, de concebir al 
pasado como presencia.
	 Para esbozar esta tensión entre la estructura y la historicidad 
se puede utilizar, a manera de ejemplo, la obra La función social 
de la historia del historiador mexicano Enrique Florescano.66 La 
historia, afirma el historiador mexicano, es una ciencia que busca 
una representación crítica del pasado y cuya función es dotar de 
identidad al individuo y la colectividad. Así, desde el principio de 
su texto, Florescano afirma que el estudio de la historia “es una 
indagación sobre el significado de la vida individual y colectiva de 
los seres humanos en el transcurso del tiempo”.67 Esta indagación, 
esta búsqueda del sentido, dice, nos “transporta al lugar de los orí-
genes”. Y al remontarnos al lugar de los orígenes, la historia forma 
y modela la identidad individual y colectiva.
	 Esta búsqueda constante del origen es la búsqueda constante 
de lo propio, de lo mismo y, en esa medida, la inquisición histórica 
nos abre al reconocimiento de lo otro, al conocimiento y com-
prensión de lo extraño. De esta manera, al instaurar una relación 
de saber entre lo propio y lo extraño, entre lo mismo y lo otro, la 
historia permite la apertura al reconocimiento de la diversidad: “el 
oficio de historiador exige una curiosidad hacia el conocimiento 
del otro, una disposición para el asombro, una apertura a lo dife-
rente y una práctica de la tolerancia”.68

	 Para Florescano, el discurso histórico, en esta apertura a lo di-
ferente, en este reconocimiento de la diversidad que ella misma 
posibilita en el momento de capturar al otro, abre “el ineludi-

66 Florescano, La función social de la historia.
67 Florescano, La función social…, 15.
68 Florescano, La función social…, 25-26.



90 / Enrique Pérez Morales

ble juego entre presente, pasado y futuro, es el ámbito donde los 
seres humanos adquieren conciencia de la temporalidad”.69 Esta 
conciencia de la temporalidad significa reconocer que “La vida 
humana se desarrolla en el tiempo, es en el tiempo donde ocu-
rren los acontecimientos y […] es en el transcurso del tiempo que 
los hombres escriben la historia”.70 Así, “la primera lección del 
conocimiento histórico es hacernos conscientes de nuestra his-
toricidad”.71 Historicidad que “inexorablemente destruye todos 
los valores ‘eternos’ y ‘absolutos’ y demuestra la relatividad de los 
referentes absolutos que nos esforzamos por establecer”.72 De esta 
manera, “la historia muestra, con la erosión irrevocable del paso 
del tiempo sobre las creaciones humanas, que nada de lo que ha 
existido en el desarrollo social es definitivo ni puede aspirar a ser 
eterno”.73

	 Ahora bien, afirmar que tanto el hombre como su discurso 
están inmersos desde el principio en este ineludible juego de la his-
toricidad, y que por tanto existe una relatividad en todo referente 
absoluto ¿no es reconocer que este lugar del origen (origen como 
el lugar absoluto de la identidad) está ya marcado por la finitud? 
¿No viene a ser esto reconocer que la identidad, la unidad de la 
forma y el sentido, están ya cogidos por la contingencia? Si, como 
dice Florescano, el discurso histórico también está cogido por el 
juego de la historicidad, ¿no está refutando en el acto la pretensión 
de la historiografía de aprehender unívocamente el pasado? ¿No 
está sugiriendo que la identidad y el sentido están siempre diferi-
dos, pospuestos, nunca determinados, imposibles de aprehender 
de manera absoluta y trascendental?
	 Y sin embargo Florescano sigue manteniendo una fuerte con-
vicción en la posibilidad de una aprehensión científica del pasado. 

69 Florescano, La función social…, 364. Las cursivas son mías.
70 Florescano, La función social…, nota al pie número 4.
71 Florescano, La función social…, nota al pie número 4.
72 Florescano, La función social…, 38.
73 Florescano, La función social…, 37.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 91 

Continúa manteniendo la creencia en un discurso que re-presente 
verdaderamente el pasado. Y en aras de ese objetivo tiene que 
frenar el poder disruptivo de la historicidad, tiene que contener 
los efectos diseminadores de la temporalidad. En otras palabras, 
Florescano presupone la historicidad al tiempo que la silencia. 
Extraño trabajo, diría Michel de Certeau: parece negar, por la 
obra que logra, la ruptura que reveló.74 El gesto de esta negación 
consistirá, pues, en la reducción estructuralista de la historicidad. 
Dicho en otras palabras, la historicidad siempre será pensada por 
Florescano a partir de un orden estructural, de un centro fijo, de 
un punto de presencia que domine “los temores o peligros del 
cambio temporal” y que otorgue una certeza tranquilizadora que 
a su vez se sustraiga al juego de la historicidad.
	 La pregunta por el Lugar del origen de la identidad, ¿no es esa 
búsqueda por la certeza tranquilizadora? ¿No es preguntar por 
la esencia exacta de la cosa, su forma inmóvil y anterior a todo 
aquello que es contingente? La pregunta por el Lugar del origen, 
o del origen como lugar absoluto de la identidad (que no es otra 
cosa sino, precisamente, la pregunta por el centro, por el punto 
de presencia fijo de la forma y el sentido), ¿no presupone ya la 
concepción del pasado como presencia?
	 De esta manera, “el gesto filosófico” de Florescano no es más 
que el gesto de toda la historia de la filosofía occidental (es decir, 
de la onto-metafísica): apelar a la presencia. En efecto, el pasado 
es un ente-presente, “está ahí”, es una realidad en sí que existe 
independientemente del historiador, mantiene la unidad de su 
identidad y, por tanto, posee una sustancialidad propia, una esen-
cia intrínseca que le permite mostrarse como es: la proximidad 
absoluta consigo mismo como presencia plena.75 Así pues, el pa-
sado se presenta a través de las “fuentes” mostrando su como tal a 

74 Michel de Certeau, Historia y Psicoanálisis, 105.
75 Cristian Camilo Vélez, “Derrida, conciencia de unidad y metafísica de la pre-
sencia…”.



92 / Enrique Pérez Morales

la conciencia del historiador. Las “fuentes” que, como las aguas, 
fluyen del Lugar del origen, permiten ver el ser del pasado que se 
muestra en su verdad. La implicación es la misma que ya he se-
ñalado: como el pasado es una cosa, un objeto independiente del 
historiador, inmutable y siempre idéntico a sí mismo, puede ser 
aprehendido, comprendido y explicado. La aprehensión científica 
del pasado tiene como condición que su objeto sea él mismo con-
sigo mismo lo mismo.
	 Sin embargo, en el momento de concebir al pasado como una 
plenitud positiva, la historicidad se vuelve impensable, indecible, 
imposible. Se supone entonces que el historiador (sujeto), aunque 
cogido en el tiempo, puede desprenderse de toda determinación 
sociohistórica y re-presentar el pasado. El historiador, en aras de 
aprehender la especificidad esencial del pasado, suprime lo que lo 
hace posible: la historicidad. A su vez, el pasado mismo, aunque 
dentro del tiempo, tampoco es determinado por éste y su forma 
y sentido yace invariable, inmutable, trascendiendo el tiempo y 
mostrándose a través de las fuentes.76

	 Así, el discurso del historiador, dice Florescano “quiere so-
bre todo representar la realidad del pasado, y para ello comienza 
por seleccionar las fuentes idóneas y comprobar la veracidad de 
su contenido; luego, para fijar la dimensión de esos datos, está 
obligado a confrontarlos con su contexto espacial y temporal, y 
finalmente tiene que darle a todo ello un acabado, una presen-
tación escrita”.77 Son estas tres reglas ineludibles los pilares de la 
re-presentación histórica, afirma el historiador mexicano: “la for-
ma de representación propia de los historiadores […] son recons-

76 Habría que ser más atentos aquí a la pretensión empírica de la historia, es 
decir, el valor de “empirismo” con que se ostenta la historia, ya que, siguiendo 
a Derrida, ¿no ha sido siempre el concepto de “experiencia” determinado por la 
metafísica de la presencia? ¿No es siempre la experiencia encuentro de una pre-
sencia irreductible, percepción de una fenomenalidad? Cfr. Derrida, “Violencia 
y metafísica”.
77 Florescano, La función social de la historia, 258.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 93 

trucciones montadas en laboratorios mentales virtuales de los 
procesos que han producido cualquier estructura que tratamos 
de explicar”.78

	 La historia sería, pues, una reducción de la extrañeza, una re-
ducción de lo otro a las categorías de lo propio, a los conceptos 
de lo mismo, una reducción de la heterogeneidad de lo otro a la 
homogeneidad estructurante de lo mismo. Sin embargo, “si se 
pudiese poseer, captar y conocer lo otro, no sería lo otro. Poseer, 
conocer, captar son sinónimos de poder. Ver y saber, tener y po-
der, sólo se despliegan en la identidad opresiva y luminosa de lo 
mismo”.79 Si la historia funda una relación de saber con lo ex-
traño, y este saber es siempre reducción y fijación, estructuración 
y homogeneización, ¿cómo sostener que la historia sea, como dice 
Florescano “una obra de comunión y amistad con el otro”?80 Si la 
historia como ciencia funda una relación de saber categorizando a 
lo extraño como presencia plena, entonces la historia sería ceguera 
a lo otro y laboriosa procesión de lo mismo:

Podría preguntarse si la historia puede ser la historia, si hay histo-
ria cuando la negatividad [otredad] queda encerrada en el círculo 
de lo mismo, y cuando el trabajo no se tropieza verdaderamente 
con la alteridad, cuando se da a sí mismo su resistencia. Cabría 
preguntarse si la historia misma no comienza con esa relación 
con lo otro que Levinas sitúa más allá de la historia.81

	 Si esto es así, si el sujeto no puede aprehender a lo otro más 
que en el marco de sus propias categorías conceptuales, más que 
en el marco de su propio lenguaje, entonces el anacronismo, la 
“polución cronológica”, —ese pecado que, dice Florescano, pro-
fana al pasado y debería avergonzar al historiador— ha estado 

78 La función social de la historia, 273.
79 Derrida, “Violencia y metafísica”, 125.
80 Florescano, La función social de la historia, 25.
81 Derrida, “Violencia y metafísica”, 127.



94 / Enrique Pérez Morales

funcionando desde el principio. El anacronismo, otro nombre 
para referir a ese agobiante juego de la historicidad, ha estado 
atravesando siempre, de parte a parte, a lo mismo y a lo otro, al 
historiador y al pasado:

Si una de las tareas que más desvelan al historiador es la de corre-
gir interpretaciones que distorsionan al conocimiento fidedigno 
de los hechos históricos, no es menos cierto que en ningún tiempo 
ha sido capaz de ponerle freno a las imágenes que ininterrumpida-
mente brotan del pasado y se instalan en el presente. Queda fuera 
de su alcance impedir que los diversos actores sociales inventen, 
imaginen y propaguen sus propias representaciones del pasado. 
Lo quiera o no el historiador, el pasado es un proveedor irreprimi-
ble de arquetipos que influyen en la conducta y la imaginación de 
las generaciones posteriores.82

	 ¿Por qué sucede esto? ¿Por qué si en principio el pasado es 
una realidad en sí como presencia, identidad consigo, unidad de 
una forma una y un sentido uno, etc., existen muchas imágenes 
sobre él? ¿Por qué el discurso histórico no puede aprehender la 
totalidad del pasado? Como afirma Derrida, si la totalización no 
puede ser alcanzada no es porque la infinitud de un campo (el 
pasado) no pueda cubrirse por medio de una mirada finita (la del 
historiador), sino porque el campo mismo excluye la totalización: 
“este campo es, en efecto, el de un juego, es decir, de sustituciones 
infinitas en la clausura de un conjunto finito. Ese campo tan sólo 
permite sustituciones infinitas porque es finito, es decir, porque 
en lugar de ser un campo inagotable, en lugar de ser demasiado 
grande, le falta, a saber, un centro que detenga y funde el juego 
de las sustituciones […] La sobreabundancia de significación de-
pende, pues, de una falta que debe ser suplida”.83

82 Florescano, La función social de la historia, 61.
83 Derrida, “La estructura, el signo, el juego…”, 397-398.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 95 

	 En efecto, siguiendo la argumentación de Derrida, si el his-
toriador jamás ha sido capaz de ponerle freno a las imágenes que 
ininterrumpidamente brotan del pasado, si el pasado mismo es un 
proveedor irreprimible de arquetipos, es porque no es presencia 
plena, no es identidad consigo. El pasado, marcado por el vacío 
de la presencia, por esa falta del Lugar del origen, no reviste de 
una esencia que lo haga ser lo que es, provocando que el juego de 
las imágenes y las interpretaciones no pueda detenerse. El pasado 
no es una realidad en sí en el sentido de que no es una presencia 
plena que cuenta con una consistencia ontológica que fije su iden-
tidad y que, al mismo tiempo, funja como centro para detener el 
juego de las interpretaciones. Como dice Derrida, “la ausencia de 
significado trascendental extiende hasta el infinito el juego de la 
significación”.84 ¿No es justo porque el pasado no es nada, porque 
reviste de ese vacío ontológico, que es capaz de llenarse de cual-
quier contenido simbólico?

Tensión del juego con la historia, tensión también del juego con 
la presencia. El juego es el rompimiento de la presencia. La pre-
sencia de un elemento es siempre una referencia significante y 
sustitutiva inscrita en un sistema de diferencias y el movimiento 
de una cadena. El juego es siempre juego de ausencia y de pre-
sencia.85

	 De esta manera es el juego de la historicidad el que viene a 
fisurar la presencia del pasado, el que, señalando la ausencia de 
su forma y de su sentido pleno, impide su aprehensión directa, 
pura y clara. Así, eso que llamamos “pasado” acabaría escindido, 
fisurado, agrietado, pero también constituido de parte a parte, por 
la historicidad. Esta imposibilidad de la presencia, esta ruptura 
del logos, no es el comienzo del irracionalismo tipo “todo vale”, 

84 Derrida, “La estructura, el signo, el juego…”, 385.
85 Derrida, “La estructura, el signo, el juego…”, 400.



96 / Enrique Pérez Morales

sino la grieta que abre la palabra y hace luego posible todo logos y 
todo racionalismo.86 Finalmente, es en los límites de esta relación 
siempre diferida entre historicidad y estructura, entre el juego y la 
presencia, que debemos pensar el pasado y la historia, y la relación 
que los historiadores instauramos con ellos, con el fin de intentar 
pasar más allá de este sistema de oposiciones metafísicas.

Hay, pues, dos interpretaciones de la interpretación, de la estruc-
tura, del signo y del juego. Una que pretende descifrar, sueña con 
descifrar una verdad o un origen que se sustraigan al juego y al 
orden del signo, y que vive como un exilio la necesidad de la in-
terpretación. La otra, que no está ya vuelta hacia el origen, afirma 
el juego e intenta pasar más allá del hombre y del humanismo, 
dado que el nombre del hombre es el nombre de ese ser que, a 
través de la historia de la metafísica o de la onto-teología, es decir, 
el conjunto de su historia, ha soñado con la presencia plena, el 
fundamento tranquilizador, el origen y el final del juego.87

Bibliografía
Aguirre Rojas, Carlos Antonio, Antimanual del mal historiador. O ¿cómo 

hacer hoy una buena historia crítica?, México, Ed. Contrahistorias, 7ª 
edición, 2005.

Ankersmit, Frank, Historia y tropología. Ascenso y caída de la metáfora, tr. 
Ricardo Marín, Rubio Ruiz, México, fce, 2004.

Betancourt, Fernando, El retorno de la metáfora en la ciencia de la historia 
contemporánea. Interacción, discurso historiográfico y matriz disciplinaria, 
México, unam-iih, 2007.

Carbonell, Charles-Olivier, La historiografía, tr. Aurelio Garzón del Cami-
no, México fce, 1986.

Collingwood, R. C., Idea de la historia, tr. Edmundo O’Gorman y Jorge 
Hernández Campos, México, fce, 1952.

De Certeau, Michel, Historia y Psicoanálisis, tr. Alfonso Mendiola y Marcela 

86 Derrida, “Violencia y metafísica”, 133.
87 Derrida, “La estructura, el signo, el juego…”, 401.



Pasado, presencia e historicidad. La aporía de la historiografía… / 97 

Cinta, México, uia, 2004.
De Certeau, Michel, La escritura de la historia, tr. Jorge López Moctezuma, 

México, uia, 2° edición, 1993.
Derrida Jacques, De la Gramatología, tr. Oscar del Barco y Conrado Ceretti, 

México, Siglo xxi, 1972.
De Certeau, Michel, El lenguaje y las instituciones filosóficas, introducción 

y traducción de Cristina de Peretti, España, Paidós, ice-uab, segunda 
edición, 2012.

De Certeau, Michel, La deconstrucción en las fronteras de la filosofía, tr. Pa-
tricio Peñalver, Barcelona, Paidós, ice de la Universidad Autónoma de 
Barcelona, 1989.

De Certeau, Michel, La Diseminación, tr. José Martín Arancibia, Madrid, 
Fundamentos, 1977.

De Certeau, Michel, La escritura y la diferencia, España, Anthropos, colec-
ción Siglo Clave, 2012.

De Certeau, Michel, Márgenes de la filosofía, tr. Carmen González Marín, 
Madrid, Cátedra, 8° edición, 2013.

Florescano, Enrique, La función social de la historia, México, fce, 2012.
Foucault, Michel, Microfísica del poder, tr. Julia Varela y Fernando Álva-

rez-Uría, Madrid, La Piqueta, 3ª edición, 1992.
Heidegger, Martin, Caminos de Bosque, versión de Helena Cortés y Arturo 

Leyte, España, Alianza, 1996.
Hempel, Carl, La explicación científica. Estudio sobre la filosofía de la ciencia, 

tr. M. Frassineti de Gallo, Néstor Míguez e Irma Ruiz Aused, Barcelona, 
Paidós, Surcos 13, 2005.

Koselleck, Reinhart, historia/Historia, tr. Antonio Gómez Ramos, Madrid, 
Minima Trotta, 2ª edición, 2010.

Mendiola, Alfonso (comp.), Introducción al análisis de fuentes, México, uia, 
1994.

Mendiola, Alfonso y Vergara, Luis (coords.), Cátedra Edmundo O´Gorman. 
Teoría de la historia. Volumen I, México, uia/iih-unam, 2011.

Nava Murcia, Ricardo, Deconstruir el archivo: la historia, la huella y la ceniza, 
México, uia, 2015.

Walsh, W. H., Introducción a la filosofía de la historia, tr. Florentino M. Tor-
ner, México, Siglo xxi, 1968.

White, Hayden, La ficción de la narrativa. Ensayos sobre historia, literatura 
y teoría, 1957-2007, tr. María Julia De Ruschi, Buenos Aires, Eterna 
Cadencia, 2011.



98 / Enrique Pérez Morales

Hemerografía
Alfonso Mendiola, “¿Es posible el diálogo entre filosofía e historia? El caso 

O’Gorman”, Historia y grafía, uia, núm. 25, 2005, pp. 79-104.
Ricardo Nava Murcia, “Deconstruir el acontecimiento: cierta posibilidad 

imposible desde la génesis y la estructura”, en Historia y grafía, uia, núm. 
41, 2013, pp.115-148.

Recursos electrónicos
Alfonso Mendiola, “Una relación ambigua con el pasado: la modernidad”, 

en Tiempo y Escritura, uam-Azcapotzalco, 1996; versión electrónica en: 
http://www.azc.uam.mx/publicaciones/tye/unarelacionambiguaconel-
pasadomendiola.html

Cristian Camilo Vélez, “Derrida, conciencia de unidad y metafísica de la 
presencia”, en Saga. Revista de estudiantes de filosofía; versión electrónica 
en: http://www.saga.unal.edu.co/etexts/pdf/saga17/Velez.pdf

Fernando Betancourt, “Significación e historia: el problema del límite en el 
documento histórico”, en Estudios de historia moderna y contemporánea 
de México, vol. 21, doc. 265; versión electrónica en: http://www.histori-
cas.unam.mx/moderna/ehmc/ehmc21/265.html


