
Preliminares
		  •

Preliminaries

Jane Dale Lloyd

Universidad Iberoamericana
México
Correo: jane.dale@ibero.mx
DOI: 10.48102/hyg.vi57.402

Fue Hauréau quien recordó en 1842 que en la noción de revo-
lución se encontraba la metáfora de un movimiento circular, 

un retorno, un regreso a cierto punto de partida.1 En su mente se 
hallaba no sólo la memoria del intento fallido de coronar a Na-
poleón II como rey de Roma, sino el cúmulo de acontecimientos 
que denotaban en la política francesa los intentos por volver al 
camino de la restauración. En la primera parte del siglo xix, el 
síndrome del retorno al orden monárquico cubrió un amplio es-
pectro de sus expectativas. La pregunta por aquello que instituía 
a una revolución aparecía como abierta. Si el texto de Hauréau 
se hallaba sin duda influido por la connotación que el término 
había adquirido desde el siglo xv en manos de los astrónomos re-
nacentistas –la metáfora del movimiento circular de los planetas, 
encontró su paralelismo político en los escritos de los filósofos y 
los historiadores del mundo clásico: la idea de Aristóteles y Poli-
bio de asignar este movimiento circular al proceso recursivo de las 
constituciones en el mundo griego–.2 Escribe Koselleck:

1 Reinhart Koselleck, Futuro-pasado. Para una semántica de los tiempos históricos, 
Barcelona, Paidós, 1993, p. 67.
2 Para un estudio sobre la relación entre la filosofía de Cópernico y el mundo 
de las ideas griegas, véase: Alberto Fragio, Paradigmas para una metaforología del 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 29, núm. 57, julio-diciembre 2021, pp. 9-15

ISSN 1405-0927 e ISSN 2448-783X 



10 / Jane Dale Lloyd  

Según la teoría antigua sólo existiría un número limitado de 
formas constitucionales que se sustituyen y alternan por turnos, 
pero que, conforme a la naturaleza, nunca podrían ser rebasadas. 
Se trata de los tipos de constitución y sus formas de degeneración 
que nos son familiares aún hoy y que se sucedían unos a otros 
con una cierta secuencia forzada. Hauréau citaba a Louis LeRoy 
como testigo principal y olvidado de este mundo pasado. Éste 
enseñaba que la primera de todas las formas naturales de go-
bierno era la monarquía, que tan pronto degenera en una tiranía 
es reemplazada por la aristocracia. Entonces seguía el conocido 
esquema según el cual la aristocracia se transformaría en una oli-
garquía que sería eliminada por la democracia, que degeneraría 
finalmente en los síntomas de decadencia de una oclocracia, en 
el gobierno de las masas.3 

	 En realidad, sería el propio imaginario de la Revolución fran-
cesa el que inscribiría su legitimación en una lógica del retorno, 
aunque en el sentido opuesto al que Hauréau señalaba en 1842. 
Para Robespierre, Danton y Marat la revolución cobraba vigencia 
como un regreso a la tradición de la república codificada por el 
Imperio romano. En esos mismos años, Condorcet, Sade y, más 
tarde, Michelet acuñarían la visión que haría de la metáfora cir-
cular de la revolución un término incomprensible. Se inauguraba 
una nueva narrativa que veía el asalto a la Bastilla como un punto 
de partida original, sin parangón, revestido de una novedad: el 
principio de una historia abierta y esperanzadora, una suerte de 
“comienzo de los tiempos” que dejaba atrás al ancient régime.
	 Pero incluso visto desde la perspectiva del contenido que ad-
quirió el concepto a partir de las rebeliones durante la “primavera 
de los pueblos” en 1848, en la que la Revolución cifraba el acon-
tecimiento axial que definía la partición de la historia a través 

cosmos. Hans Blumenberg y las metáforas contemporáneas del universo, México, 
Universidad Autónoma Metropolitana- Cuajimalpa, 2016, pp. 91-120
3 Koselleck, Futuro-pasado, op. cit., p. 68.



Preliminares / 11 

de la sustitución de un viejo orden por uno nuevo, la idea de un 
movimiento de retorno quedaría fijada en una manera inédita. Ya 
desde los escritos de Locke en el siglo xvii, para la tradición libe-
ral la noción de revolución devendría un sinónimo no sólo de la 
ruptura de un orden, sino la posibilidad de reencontrar el “estado 
de naturaleza” original. La utopía recobrada. En El contrato so-
cial, Rosseau comparte esta idea y la amplifica. En los escritos del 
anarquismo de la primera mitad del xix, el término se asociaría 
a la recuperación de una condición originaria de la comunidad 
emancipada, desembarazada de las constricciones impuestas por 
el Estado. Y en el Marx de 1846 la revolución es vista como el 
cumplimiento –“la realización”, en sus propias palabras–, de las 
aspiraciones que la antigua comunitas cristiana había asignado al 
principio de emancipación.
	 Así, a partir de 1848, la revolución entendida como un fe-
nómeno que debía encontrar su inspiración y, sobre todo, su 
legitimación, en la simbólica de la historia, devino un concepto 
doble: de un lado, la apertura de una historia abierta que estaba 
por configurarse: del otro, la restitución de (o el retorno a) los 
símbolos de un pasado antiguo. 
	 Con la derrota de la mayor parte de las revoluciones de 1848, 
este doble sesgo adquirió un complemento decisivo. Cada nueva 
revolución haría de las revoluciones anteriores parte de su propia 
narrativa histórica. Así, la Comuna de París en 1872 se sintió 
heredera de los barricades de 1848; la Revolución de Ayutla en 
México, un intento por desembarazarse del “bonapartismo” de 
Santa Ana, y la Revolución turca de 1905, la continuadora de un 
movimiento de secularización que provenía del concepto de liber-
tad cifrado por el liberalismo en el siglo xix.
	 La Revolución rusa de 1905 y la Revolución mexicana de 
1910 codificaron su propia historia inmediata también a lo largo 
de esta doble signatura. Fue Lenin el que vindicó a Robespierre 
para interpretar los “límites” de la rebelión de 1905; más tarde, 
en 1917 lo evocaría de nuevo para cifrar una suerte de manual de 



12 / Jane Dale Lloyd  

instrucción para legitimar la toma del Palacio de Invierno. Y todas 
las narrativas iniciales de la Revolución mexicana están inscritas 
en un doble movimiento circular: el primero, el retorno de la 
premisa de la democracia en la República restaurada ocluida por 
el Porfiriato; y, el segundo, vindicado por el zapatismo, la legiti-
mación de los derechos sobre la tierra en las prerrogativas que “los 
tiempos antiguos” –léase Nueva España– habían conferido a “los 
pueblos de la nación”. 
	 A partir de 1918, la Revolución de octubre devino el hori-
zonte de referencias de las revoluciones sociales del siglo xx. Ya 
sea para distanciarse de ella radicalmente por el compulsivo orden 
estatal que trajo desde sus primeros años, como las revoluciones 
de los consejos en Alemania, Italia e Hungría en los años veinte; o 
bien para adscribirse a sus paradigmas, como en los movimientos 
impulsados por las organizaciones de la III Internacional hasta 
llegar a la Revolución china de 1949 y los cambios en Europa del 
Este durante los años cincuenta. 
	 Sin embargo, desde los años sesenta, la parte más oscura de la 
Revolución rusa –la del terror del stalinismo–, empezó a dominar 
el debate, primero, sobre el sentido mismo del fenómeno sovié-
tico, después sobre el concepto moderno de revolución, para dar 
un giro de 180 grados en los años setenta y ochenta. Ese pasado 
empezó a dejar de ser visto como una referencia emancipatoria 
para cobrar el estatuto de una experiencia traumática. La signa-
tura del retorno estaría dada ya no por una historia instituyente, 
sino por un pasado destituyente. Un pasado ahora cada vez más 
indecible para quienes habían conformado parte de sus ataduras, 
un pasado que retornaría ya como una zona de lo ominoso. El 
concepto de revolución se vería entrecruzado por los paradigmas 
del acontecimiento traumático.
	 Vistas desde la perspectiva de la escritura de su historia, las 
narrativas de la Revolución mexicana pueden discernirse en dos 
campos: el estatuto de una historia oficial, definida por su carác-
ter celebratorio y la conformación de una ideología de Estado, 



Preliminares / 13 

basada en la noción de las “instituciones” y la institucionalización 
de la vida pública; y un cúmulo de narrativas críticas que, desde 
los años veinte, harán énfasis en el temprano carácter caudillista y 
clientelar, y a partir de los años sesenta, derivarán de su historia la 
formación de un régimen autoritario y corporativista, encargado 
de mantener a una sociedad escindida política y socialmente.
	 Y, sin embargo, en ninguna de estas dos versiones aparece, 
de acuerdo con las reflexiones de Luis González y González, una 
historia soslayada por las épicas de la Revolución: las huellas de su 
carácter traumático.4 
	 Fue la literatura, y en particular la novela mexicana de la 
época, la que acaso percibió este carácter en las páginas de Martín 
Luis Guzmán, Rafael Muñoz, Juan Rulfo y José Revueltas. 
	 Una experiencia inscrita en los ámbitos más diversos de la 
sociedad que, vinculada al concepto de revolución, retorna, en 
palabras de LaCapra,5 siempre como el ámbito de lo reprimido, 
de la voz apenas decible. 
	 El propósito de este expediente es explorar algunos de las zo-
nas traumáticas provocadas por la lógica de la propia Revolución 
en tres ámbitos: la indiscernibilidad del cuerpo femenino como 
una zona de vulnerabilidad y patriarcado expuesta a una violencia 
ocluida por sus propios estatutos; la historia de la resistencia obrera 
que data desde los años del Porfiriato y quedaría eclipsada por el 
síndrome del corporativismo, y el hundimiento de las experien-
cias democráticas que trajo la misma Revolución, ejemplificado 
aquí en la visión que el mundo jesuita se hizo del propio proceso.
	 En el primer ensayo, partiendo de la propuesta de James C. 
Scott en torno a la tensión entre discurso público/discurso oculto, 

4 Martín González de la Vara, “El mito de la Revolución mexicana: entrevista 
con Luis González y González”, en Perseo, noviembre de 2013. Disponible 
en: <http://www.pudh.unam.mx/perseo/el-mito-de-la-revolucion-mexicana-en-
trevista-con-luis-gonzalez-y-gonzalez1/>.
5 Dominick LaCapra, Escribir la historia, escribir el trauma, Buenos Aires, Edi-
ciones Nueva Visión, 2005, p. 46.



14 / Jane Dale Lloyd  

Carlos Arturo Hernández Dávila se refiere a dicha tensión en los 
pueblos-fábricas del llamado Monte Bajo (hoy Nicolás Romero, 
Estado de México), a partir del análisis de materiales disponibles 
en diversas fuentes documentales (archivos, prensa obrera, prensa 
“burguesa”, testimonios orales). El autor muestra que la tensión 
entre ambos discursos y sus diversas expresiones (lo mismo en 
gestos que en murmuraciones, ocultamientos, simulacros, etc.) 
no sólo moldeó las relaciones entre patrones y obreros, sino ade-
más entre estos últimos en su convivencia cotidiana, dentro y 
fuera de la fábrica, creando un sofisticado “arte de la resistencia”. 
	 El texto de Robert Curley tiene dos propósitos: el primero es 
explicar cómo la conformación de un archivo histórico es un acto 
de poder mediatizado por las relaciones de género, y el segundo, 
hacer visible a un grupo de mujeres cuya historia ha permanecido 
sin identificarse en la historiografía mexicana. Ambos hilos de 
esta historia se remontan a la década de la Revolución mexicana, 
en particular al año de 1914. Se trata de una historia invisibilizada 
por partida doble: por ser una historia de mujeres y por ser una 
historia de religiosas. El eje rector del argumento es el testimonio 
sobre la violación de algunas de estas mujeres por los soldados del 
ejército constitucionalista. Se interpreta a través del lente analítico 
de la subalternidad con el objetivo de resaltar las diferencias entre 
lo sagrado y lo profano, la pureza y la contaminación. Esta lec-
tura estratégica de las fuentes nos abre ventanas sobre la historia 
de la revolución como guerra, y la violencia como un fenómeno 
sexuado.
	 El expediente se cierra con el ensayo de Rafael Ignacio Ro-
dríguez Jiménez, quien, a partir de la pregunta ¿en qué medida 
los jesuitas estaban implicados políticamente durante la primera 
etapa de la Revolución?, analiza un proyecto político implemen-
tado por algunos jesuitas en la primera década del siglo xx.
	 En su estudio, el autor muestra cómo al principio de la Re-
volución este proyecto es confrontado con Francisco I. Madero y 
analiza las alternativas sociopolíticas que inician los jesuitas des-



Preliminares / 15 

pués del asesinato de éste. El texto se desarrolla a partir de tres 
líneas fundamentales: la implementación del catolicismo social en 
México impulsada por la jerarquía católica, el catolicismo social 
como una forma de cristalizar la doctrina de la democracia cris-
tiana propuesta por León XIII y el papel de la Compañía de Jesús 
como instancia articuladora que organiza los esfuerzos de muchos 
militantes católicos en el país. Como ejemplo de la acción so-
ciopolítica desarrollada por los jesuitas en ese momento, se puede 
señalar la fundación del Partido Católico Nacional.


