
Epistemología histórica: 
la ecología matemática en el umbral 
de una racionalidad apocalíptica
Historical Epistemology: Mathematical Ecology in the 
Threshold of an Apocalyptic Rationality

		  Ricardo Nava Murcia

		  Departamento de Historia-Universidad Iberoamericana
		  México

Fragio, Alberto. “Una epistemología histórica de la ecología mate-
mática”, en Norma Durán R. A., Epistemología histórica e historiografía, 
México, Universidad Autónoma Metropolitana, 2017, pp. 149-177.

Puede no ser común, en el ámbito de la presentación de reseñas críti-
cas, que se escriba sobre un ensayo particular presentado en un libro 
coordinado o compilado por un autor en el cual éste sitúa, con un 
determinado propósito académico, trabajos de varios investigadores 
en torno a una temática específica. Centrarse en el comentario e invi-
tar a la lectura en un solo artículo no significa una desestimación del 
conjunto de artículos presentados en una compilación, ni tampoco 
el olvido del objetivo de ésta. Más bien inscribe su importancia en 
particularizar una reflexión que hace, al mismo tiempo, eco junto a 
todo el propósito de un libro, como es el caso del texto que se reseña 
aquí, y que pertenece a la obra coordinada por Norma Durán, cuya 
temática está colocada en el ámbito de la epistemología histórica y 
de la historiografía.
	 El libro que coordina Norma Durán, también autora de un ar-
tículo y coautora de otro, tiene un objetivo que podría enunciarse 
de la siguiente manera: pensar históricamente nuestras formas de 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 26, núm. 51, julio-diciembre 2018, pp. 347-355



348 / Comentario crítico

conocimiento, de tal manera que, como ella indica, podamos pre-
suponerlas como contingentes.1 La compilación es producto de un 
seminario sobre epistemología histórica, cuyo interés fue proble-
matizar el llamado “realismo ingenuo” de la disciplina histórica a 
partir de la cuestión de la historicidad en las llamadas “ciencias du-
ras” (p. 12). Estas problemáticas son abordadas en dos partes por 
un conjunto de investigadores que, desde los intereses propios de 
sus caminos de indagación, logran confluir con el propósito del li-
bro. Ambas partes son precedidas por un texto de Françoise Hartog, 
quien plantea el problema de las fuentes históricas en la modernidad, 
volviendo a una reflexión sobre su trabajo respecto a las Historias de 
Heródoto.2 La primera parte recoge los trabajos sobre epistemología 
histórica; la segunda versa sobre la historiografía. Mientras que en la 
primera se recogen temas como el paso de la historia conceptual a 
la antropología fenomenológica de Blumenberg, así como la noción 
de a priori histórico, la relación entre epistemología y deseo, hasta 
dos casos de estudios concretos sobre epistemología histórica;3 en la 
segunda parte se sitúan, en el quehacer historiográfico, temas que, 
como indica Durán, tratan a la historiografía como una forma de 
epistemología que da cuenta desde la historia misma, sobre sus con-
diciones de validez.4 

1 En adelante, todas las referencias al ensayo, objeto de esta reseña, y en general 
al libro, se indicarán entre paréntesis. Esta referencia pertenece a la página 11.
2 El artículo se intitula: “Entre la fuente y el texto”, pp. 23-31.
3 Los textos de esta primera parte –“Epistemología histórica”– son los siguientes: 
José Luis Villacañas, “Antropología fenomenológica como histórica”; Zenia Yé-
benes Escardó, “Entre filosofía e historia: tres deseos para la epistemología his-
tórica a partir de una lectura a priori”; Alfonso Mendiola y Norma Durán R. A., 
“Michel de Certeau: una epistemología de la ausencia”; Fernando Betancourt 
Martínez, “Elaboraciones freudianas y reflexión epistemológica. Confluencias 
históricas y sistémicas”; Alberto Fragio, “Una epistemología histórica de la eco-
logía matemática”.
4 Los trabajos de esta segunda parte –“Historiografía”– son los siguientes: 
Jean-Frédéric Schaub, “Reconocer las asimetrías: o cómo la historiografía hace 
frente al pluralismo y a la desigualdad”; Antonella Romano, “Ciencia y saberes 
en la Edad Moderna: un espacio para reflexionar sobre el panorama historiográ-
fico en la era de la mundialización”; Norma Durán R. A., “Françoise Hartog, 



Comentario crítico / 349 

	 El ensayo de Alberto Fragio se ubica en la primera parte del libro, 
como uno de esos trabajos que, al decir de la coordinadora de la 
obra, ponen en acto a la misma epistemología histórica (p. 17). El 
escrito cierra, de hecho, esta primera parte, pues lo interesante es que 
muestra en particular cómo un ámbito de saber emerge en contextos 
y condiciones específicas durante la modernidad, como será la eco-
logía matemática. Ahora bien, está de sobra quizá justificar más la 
importancia de este estudio, y en general del libro para la comunidad 
de historiadores y las posibilidades reflexivas que abre dentro de la 
disciplina de la historia. Sin embargo quiero subrayar algo de esta 
importancia en cuanto a lo que este ensayo hace haciéndolo en la 
escritura misma y en el modo de tratamiento de su objeto: no teoriza 
sobre la historicidad sino que la pone en acto. Actúa pensando histó-
ricamente fuera de la tradicional historia intelectual y de la historia 
de la ciencia, desplazándose de un historia conceptual hacia otra que 
invita a reflexionar sobre aquellos conceptos que son más bien metá-
foras que permiten hacer legible lo inconceptualizable. 
	 La exposición de Alberto Fragio inscribe en su título un campo (el 
de la epistemología histórica) y un emplazamiento (el de la ecología 
matemática como subdisciplina de la ecología). Campo y emplaza-
miento que constituyen, en el fondo y en su propuesta, el espesor 
en el cual se registra el procedimiento mismo de las posibilidades de 
pensar de manera histórica. En este espesor se representan las con-
diciones de posibilidad de dos grandes paradigmas epistemológicos 
de la ecología matemática: aquel vinculado al mito de la naturaleza 
autoparlante (galileano), y otro relacionado con la representación 
como ficción con la que ajustar el contenido empírico de la teoría 
(ficcional).
	 En cuanto al campo, Fragio dibuja el espesor de los procedi-
mientos de posibilidades para pensar históricamente, al presentar la 
formación de una experiencia científica con un modelo de raciona-
lidad propio, articulada, por una parte, en una conciencia ecológica 

la historia y el pensamiento del presente”; Guillermo Zermeño, “¿En el umbral 
de una nueva teoría de la historia? Algunas reflexiones desde América Latina”.



350 / Comentario crítico

de alcance planetario (residuo último de la astrocultura, pero que 
termina siendo una forma más de ésta); y por la otra la ecología ma-
temática como un caso de especiación disciplinar (pp. 154-157). En 
los trazos de este dibujo, Fragio muestra que las formaciones episte-
mológicas de las ciencias no están determinadas por un contenido a 
priori, que los métodos no pueden articularse en unidades estables, 
ahí donde la experiencia científica es histórica en sus formaciones 
y donde no hay un sujeto fundador del conocimiento, cuyo objeto 
esté dado de manera inmediata a su conciencia. En consecuencia, el 
dibujo de este espesor (reitero que me refiero a los procedimientos 
que despliega el autor en su ensayo) muestra un modo de pensar 
históricamente; por lo mismo, un modo de historizar fuera de la 
historia tradicional (intelectual, de la ciencia y de la historia misma), 
y de ahí el campo en el que inscribe, desde el título y hasta sus inte-
resantes alcances, como una epistemología histórica, entendida ésta, 
para algunos, como una historia filosófica, crítica, discontinua, en la 
que se juegan las relaciones entre saber, espacio, ficción, expectativas 
sociales e, incluso, en donde se pueden observar las implicaciones 
políticas5 (todo esto podría enlazarse como saber-poder-política); 
dibujo del espesor de las condiciones históricas que hacen posible 
enunciar algo como verdadero en un discurso científico. 
	 El emplazamiento (la ecología matemática como subdisciplina 
de la ecología) está sustentado en sus líneas generales: el contexto de 
formación de la conciencia ecológica planetaria en relación con la 
astronáutica, la carrera espacial y la Guerra Fría, con su condición 
como estado de ánimo de desencanto en el progreso: el paso del 
apocalipsis nuclear al apocalipsis ecológico (pp. 151-152). En este 
marco, Fragio no deja escapar lo que llama la ironía escatológica 
del tiempo presente: la racionalidad práctica se ha vuelto una forma 
de racionalidad apocalíptica. Paradójico umbral de época, como él 

5 Marcela Becerra Batán, “La cuestión de la epistemología histórica como estilo 
epistemológico”, Epistemología e Historia de la Ciencia, revista de la Universidad 
Nacional de Córdoba, 1, 1, 2016, pp. 35-52. <https://revistas.unc.edu.ar/index.
php/afjor/article/download/14915/15307)>.



Comentario crítico / 351 

le llama, y en el cual inscribe la huella de su propuesta particular, 
la significación última de la ecología contemporánea y la historia 
epistémica de una subespecialidad: la ecología matemática. Ironía 
que hacia el final del texto se desdibuja y cuyos alcances específicos 
podrían indicar el ocaso de un modelo de racionalidad moderno, 
quizá su fracaso y hasta su próximo fin, pues es muy relevante adver-
tir que la racionalidad práctica se ha agotado ahí donde el horizonte 
de expectativas (por tomar el uso que hace de las categorías históricas 
propuestas por Koselleck), en teoría abierto y amplio como caracte-
rística de la modernidad, más bien se ha cerrado, en tanto promesa 
de progreso. ¿Cuáles son las características de una racionalidad apo-
calíptica, ahí donde la racionalidad práctica le ha cedido dirigir la 
acción práctica del sujeto? ¿Cuáles son los alcances de la ecología ma-
temática en este paso a otro modelo de racionalidad? Estas cuestiones 
abren lo que, me parece, está colocado sin ser recuperado al final. Sin 
duda, no es el objetivo del texto, pero esto está puesto en uno de los 
bordes de su texto, a una deriva esencial de importantes alcances.

Hipótesis de una nota al pie

Quisiera situarme a continuación en uno de los bordes del ensayo, 
el cual podría recuperar esta paradoja un tanto desdibujada hacia el 
final del texto, borde textual ubicado en la nota 11 a pie de página; 
nota que viene a colocarse a continuación de que el autor ha empla-
zado dicha ironía, y en el contexto de lo que él describe como un 
paradójico umbral de época. Ésta es la nota: “Cabría proponer como 
hipótesis que la amenaza permanente de una catástrofe ecológica 
global tendría el efecto sobrevenido de favorecer la unidad discipli-
nar de la ecología, y no sólo como una consecuencia de la lógica de 
su dinámica interna, sino inducido externamente bajo la pujanza de 
las problemáticas medioambientales” (p. 154). La nota queda ahí 
suspendida como hipótesis en un borde textual, como lo que es, un 
comentario al margen. No funciona como hipótesis central de la lí-
nea argumentativa. Pero, ¿hay una distinción clara entre el afuera 



352 / Comentario crítico

y el adentro de un texto? En fin, toda hipótesis afirma lo sabido, salvo 
el ejercicio de su demostración, y en la misma lógica y sistema de la 
ciencia. Por otra parte, en el centro del texto, en su “adentro”, como 
línea argumentativa central, Fragio enuncia su hipótesis de trabajo 
que ubica a la astronomía y a la astronáutica como la condición de 
posibilidad del pensamiento ecológico del siglo xx, y propone por 
último que una historia de la ecología sólo puede hacerse desde la 
perspectiva astronómica, por tanto, desde un modelo de racionali-
dad moderno que contiene tanto lo práctico como lo instrumental. 
¿Cuáles son las distinciones entre una racionalidad práctica y una 
racionalidad apocalíptica? Si la unidad disciplinar de la ecología 
es favorecida por la amenaza de una catástrofe y las problemáticas 
medioambientales, ¿no busca, acaso, los caminos más eficaces para 
evitar el desastre, orientar la razón práctica del sujeto midiendo el 
objeto y la situación, porque depende esto de la razón a partir del 
cálculo y la efectividad? De cualquier manera, ¿no es también una 
racionalidad práctica (orientación del modo de usar la técnica y 
el obrar moral que perfecciona al sujeto para encarar situaciones)? 
En medio de estas cuestiones, la propuesta interesante se sitúa en 
la explicación del paso de la astronáutica al pensamiento ecológico, 
siendo la ecología contemporánea una forma de astrocultura, aun 
proviniendo como residuo o, como dice Fragio, aun en medio de 
su retroceso, y como una “astrocultura secularizada”, expresión que 
coloca así, entre comillas. Metáfora de una metáfora, si puede decirse 
así, cuando se trata de una metáfora ya “secularizada” sobre otra. 
Fragio desliza, en consecuencia, una gran propuesta anudada en las 
problemáticas de una aporía emplazada dentro de la epistemología 
histórica, pues entonces, ahí donde todo el texto muestra en acto 
la imposibilidad de la ciencia de articularse en unidades estables, la 
ecología, en consecuencia, no podría llegar tampoco a una unidad 
disciplinar. La hipótesis de la nota al pie está instalada de cualquier 
manera, pero bien podría leerse como una posibilidad imposible. 
“Cabría proponer…” (p. 154), escribe Fragio. Es decir, hay la posibi-
lidad. Su condición de contingencia es el umbral de época en donde 
está situada la significación última de una ecología matemática en 



Comentario crítico / 353 

sus dos paradigmas epistemológicos mencionados al principio (el ga-
lileano y el ficcional). 
	 En este marco, el autor ubica la ecología matemática como deri-
vación ulterior del espíritu científico y del proceso de racionalización 
de la naturaleza a partir de su historización, vinculándola en su re-
sultado como astrocultura. Ahora bien, el argumento, rico en su 
esquema, situado con maestría, está en la metáfora del árbol darwi-
niano de las especies (siguiendo al último Kuhn); esto es, la aparición 
de los dominios científicos en el árbol evolutivo de las disciplinas. De 
esta manera, emerge la tesis, el centro del trabajo: la ecología mate-
mática representa un caso de especiación disciplinar en la llamada 
dinámica de las poblaciones de Malthus. Aquí es muy interesante, 
para abonar terreno en la aporía que está de fondo en este artículo 
(racionalidad práctica/racionalidad apocalíptica), la nota 31 a pie 
de página, y que está referida a una conceptualización weberiana, la 
cual dice: “Malthus podría ser considerado como el fundador de un 
nuevo carisma basado en la catástrofe, es decir, sería el primer profeta 
del apocalipsis ecológico”. ¿Qué se juega como diferencia en ambas 
racionalidades, práctica/apocalíptica? La tesis del autor se afirma y 
nos convoca, dando qué pensar: al situar la historia de la ecología 
matemática en la particularidad de una economía ecológica, en ésta 
se puede identificar la nueva instancia ecológica contemporánea 
como astrocultura, residuo que deja de serlo afirmándose fuerte-
mente como modo de ser de la ecología contemporánea.
	 La ecología contemporánea se corona, de esta manera, como con-
sumación del espíritu científico, una matematización moderna de 
la naturaleza, cumplimiento de la promesa racionalista, poniendo 
a oscilar lo que Fragio llama “el mito de la naturaleza autoparlante” 
(galileano) y su ulterior impugnación por el paradigma ficcional. La 
cuestión está emplazada. Son dos los que llama máximos paradigmas 
epistemológicos de la ecología matemática: el galileano y el ficcional.
	 Es en esta última propuesta donde la aporía puede, a su vez, 
instalarse como algo indecidible, puesto a la deriva en su diferen-
cia. Esta aporía es el marco de la tesis ya mencionada: la ecología 
matemática como caso representativo de la especiación discipli-



354 / Comentario crítico

nar. El primer paradigma es derivado de la astronomía, variación 
(nótese que no dice forma secularizada) del mito de la naturaleza 
autoparlante que expresa su significado en el lenguaje legible de las 
matemáticas, paradigma en el que no hay “distancia” ontológica en-
tre el objeto biológico o ecológico y su representación matemática. 
El segundo paradigma considera que las representaciones matemáti-
cas son “ficciones” con las cuales ajustar el contenido empírico de la 
teoría, asumiendo la distancia ontológica entre el objeto natural y su 
representación matemática. Se trata por tanto, dice el autor, de una 
neutralización simbólica de la naturaleza. Con todo esto, se muestra 
la historicidad epistemológica de la ecología matemática, sea osci-
lando entre ambos paradigmas o adoptando posturas intermedias, 
pero quedando indecidible y a la deriva una diferencia.
	 El fondo de esta diferencia es la aporía que está ubicada como 
el anudamiento de dos modelos de racionalidad en diferimiento y 
deriva esenciales (razón práctica/razón apocalíptica) en donde la uni-
dad disciplinar de la ecología está por escribirse, ya sea dentro del 
viejo sueño galileano, como lo expresa Fragio, o bien en la asunción 
de que sólo se dispone de ficciones matemáticas para representar la 
naturaleza. Esta última posibilidad disloca los modos conocidos de 
orientación de toda acción práctica del sujeto, volviendo quizá im-
posible una diferencia sustancial entre procedimientos prácticos y 
eso llamado racionalidad apocalíptica.
	 Para terminar, cierro con otro borde textual de este pertinente 
escrito. Comentario de pasada, pero quizá uno de los más impor-
tantes que vienen a ser la cuña que ajusta el trabajo desplazándolo 
a sus mayores alcances. A mi juicio, este borde que mencionaré a 
continuación es la originalidad más aguda y no explícita como tal. 
Fragio dice, en el contexto de su explicación de por qué la ecología 
contemporánea es una especie de “astrocultura secularizada” e, iden-
tificando el antropoceno como una progresiva convergencia hacia 
el colectivo singular de la ecología, retoma el lenguaje foucaultiano, 
sosteniendo que la ecología, como colectivo singular del antropo-
ceno, ofrece una base conceptual y material para una hermenéutica 
de la actualidad. El artículo que nos ocupa permite en esencia esto, 



Comentario crítico / 355 

pues al instalar la aporía entre dos modelos de racionalidad, admite 
comenzar a elaborar una hermenéutica de la actualidad en donde la 
ecología, su discurso y todo lo que deriva en términos prácticos de 
éste (por ejemplo, la sociedad descafeinada de Zizek, o la sociedad 
del cansancio y del rendimiento de Byung-Chul Han) quedarían ex-
puestas en su hechura ficcional.
	 El ensayo de Alberto Fragio, así como en general el libro donde 
se encuentra, abre una reflexión sobre las condiciones a partir de 
las cuales las formas de conocimiento desarrolladas, bajo distintas 
mutaciones y condiciones de posibilidad en la cultura occidental, 
aparecen en su contingencia, y no, como dijo Foucault, como el 
paso de la oscuridad a una conciencia luminosa6 que, agregaría yo, 
pueda mirar atrás la certeza de su origen. Epistemología histórica e 
historiografía, coordinado por Norma Durán, y en particular “Una 
epistemología histórica de la ecología matemática” de Alberto Fra-
gio, pueden leerse como trabajos en dirección al esfuerzo por pensar 
históricamente lo que componen nuestras formas de conocimiento 
actuales, cómo se han establecido, y a partir de qué condiciones se 
pueden inventar nuevas formas de comprensión y de experiencia con 
el mundo.

6 Michel Foucault, Las palabras y las cosas, México, Siglo xxi Editores, 1999, p. 
375.


