La disputa académica entre oratorianos
y jesuitas en el Portugal del siglo xviir.

Su relacion con el despotismo ilustrado del Marqués

de Pombal

Tae Acapemic DisPUTE BETWEEN ORATORIANS AND JESUITS
IN THE PORTUGAL OF THE 18TH CENTURY. THEIR RELATIONSHIP
WITH THE ILLUSTRATED DESPOTISM OF THE MARQUIS OF POMBAL

Jose MANUEL RODRiGUEZ PARDO
Universidad de Oviedo

Espana

ABSTRACT

The Society of Jesus, which excelled since its founding in 1540 in Portugal,
and the Congregation of the Oratory of San Felipe Neri, focused on the
study and dissemination of the so-called “Modern Philosophy’, collided to
obtain the primacy in teaching and scientific activity in the lberian king-
dom during the eighteenth century. The expulsion of the Jesuits in 1759,
together with the persecution that some figures of the “neris” suffered in this
context from the enlightened despot known as Marquis of Pombal, led to an
unsuspected outcome in this dispute.

Key words: Saint Philip Neri, Jesuits, 18th Century, Society of Jesus

RESUMEN

La Compania de Jests, que descollé desde su fundacién en 1540 en Por-
tugal, y la congregacién del Oratorio de San Felipe Neri, centrada en el
estudio y difusién de la denominada “Filosoffa Moderna”, colisionaron
por obtener la primacia en la ensefianza y la actividad cientifica en el
reino ibérico durante el siglo xviir. La expulsion de los jesuitas en 1759,
junto con la persecucién que algunas figuras de los “neris” sufrieron en

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 26, nium. 51, julio-diciembre 2018, pp. 241-263



este contexto por parte del déspota ilustrado conocido como Marqués de
Pombal, provocaron un desenlace insospechado dentro de esta disputa.
Palabras clave: San Felipe Neri, jesuitas, siglo xvir, Compania de

Jests

Articulo recibido: 16-10-2017
Articulo aceptado: 22-2-2018

INTRODUCCION. JESUITAS Y ORATORIANOS
EN LA HISTORIA DE PORTUGAL

a Compania de Jesus, institucién surgida tras la bula Regimini

militantis Ecclesiae aprobada por el papa Paulo 11l el 27 de sep-
tiembre de 1540, pronto encontré acomodo en Portugal —el otro
reino ibérico surgido en la Edad Media junto a Espafia—, que con
el reinado de Juan III (1502-1557) se encontraba en su apogeo,
con gran nimero de posesiones en Asia y América. En 1547, poco
después de ser fundada la Compania de Jests, el monarca portu-
gués permitié su entrada en el reino con el mayor entusiasmo.
A Juan III le sucedi6 su hijo Sebastidn I el Deseado, muerto en
una temeraria expedicién en el norte de Africa intentando tomar
Alcazarquivir, en 1578, quien dej6 el trono en manos de su tio
Enrique el Casto, cardenal e inquisidor mayor de Portugal desde
1539, cuya condicidn le llevé a aceptar, por via papal, que el rey
de Espana Felipe II asumiera el trono portugués a su muerte, en
1580. El dominio espanol se mantendria hasta 1640, cuando asu-
mid la corona el Duque de Braganza, el futuro Juan IV.

En 1547, Simén Rodrigues, jesuita portugués companero de
san Ignacio de Loyola, establecié en Portugal el primer colegio de
la Orden. La labor docente de los jesuitas se implanté de forma
completa en sucesivos colegios: el Colegio Jesuitico de Coimbra

fue fundado el 14 de abril de 1547 por Juan IIL;' el de Evora fue

! Diogo Barbosa Machado, “Collegio de Coimbra da Companhia de Jests”,
Biblioteca lusitana, t. 1, pp. 593-595.

242 / José Manuel Rodriguez Pardo



fundado en 1551 por D. Enrique, y abri6 sus puertas en 1553,
el Colegio de Santo Antén de Lisboa, que fue inicialmente resi-
dencia de Simén Rodrigues (desde 1542), comenzd sus lecciones
en 1552,% etc.

La Orden no conocié rival durante los siglos xv1 y xvir,?
dominando la ensefanza —en Coimbra impartieron magisterio
figuras del prestigio del eximio Sudrez, Pedro de Fonseca (-1597),
Manuel de Géis (-1593), Baltasar Alvarez, etc.—, y también los
tribunales de la Inquisicién, instaurada en 1536 bajo jurisdiccién
papal, al contrario que en Espafa, y por tanto sin un dominio
directo sobre sus funcionarios. Manuel Ferreira Deusdado es muy
explicito al respecto:

La Compania de Jestis adquirid, desde su fundacién, una notable
influencia en la educacién portuguesa. Establecida por el papa
Paulo III el 27 de septiembre de 1540, posefa en Coimbra, me-
nos de siete afos después, el primer colegio. Este fue creado el 14
de abril de 1547 por el padre Simén Rodrigues, companero de
san Ignacio. Habiendo llegado a Lisboa con san Francisco Javier,
ahi se quedé mientras el segundo partia a las Indias a instruir a
los infieles.

Entre los estudiosos lusos, sin embargo, existe un fuerte com-
ponente despectivo hacia la orden jesuitica, quizd porque en el
pais vecino calé con mayor profundidad un positivismo mids
acentuado. Rémulo de Carvalho se refiere a la cerrazén de la
Compania hacia las nuevas tendencias filoséficas:

2 Ibidem, pp. 595-596.
3Rémulo do Carvalho, Histdria do ensino em Portugal. Desde a fundacao da
nacionalidade até o fim do regimen de Salazar-Caetano, pp. 161-330.
*Manuel Ferreira Deusdado, A Filosofia tomista em Portugal, p. 55.

[Todas las citas textuales de fuentes originales en portugués son traduccién
del autor de este articulo. N. del Ed.].

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 243



Es un hecho histérico —escribié un autor imparcial en esta ma-
teria— que en Portugal no surgirdn, en esta primera fase que
comprende el siglo xvi1, discipulos convencidos que al mismo
tiempo fuesen apdstoles, piblicamente, de las ideas més revo-
lucionarias en Filosoffa. Entre los jesuitas, no aparecerdn, por
ejemplo, difusores del cartesianismo como los hubo en Francia,
un padre Vatier o un padre Mesland; ni seguidores de Malebran-
che como el padre André.’

Pese a que en 1706 se aprobé una lista de treinta proposicio-
nes cartesianas prohibidas en las aulas de los maestros jesuitas,
éstos se distinguieron por su alto nivel en la docencia de ciencias
como la matemadtica:

Donde la Compania de Jestis se mostré mds progresista, en el
panorama pedagégico del siglo xvii, en Portugal, fue en la ense-
fianza de la Matemdtica, particularmente en el Colegio de Santo
Antén, en Lisboa. Allf se ensefiaba un curso, designado “Aula
de Esfera’, donde se explicaban elementos de Cosmografia.
Luego, poco después de la ocupacién del Colegio de las Artes,
en Coimbra, escribfa el padre Luis Gongalves da Camara, en
1557, a Diego Lainez, general de la Compania en Roma, exac-
tamente a la altura en que los jesuitas estructuraban su actividad
pedagégica, lo siguiente: “Lo que ahora nos es extremadamente
necesario es un profesor que imparta Matemdtica; y habiendo
llegado de Roma y conociendo solamente los principios creo que
serfa bastante, bien que haya que suceder a Pedro Nuanez que ya

no estd en Coimbra”.°

En 1574, Sebastidn I creé la disciplina de Matemadtica en el
Colegio de Santo Antén, cuyas aulas empezaron a funcionar en
1590. Asimismo, Pedro Nunez fue el primer cosmégrafo mayor
del reino. Nombrado en su cargo en 1547, impartié lecciones

> Carvalho, Histdria do ensino, op. cit., p. 375.
¢ Ibidem, p. 378.

244 | José Manuel Rodriguez Pardo



de esas materias a los pilotos o a los hombres del mar que pre-
tendiesen ejercer esa profesién, asi como también se admite que
hubiese aleccionado a los cosmégrafos menores que le siguieron,
que fueron Tomds de Orta y Juan Bautista Lavanha.” Asimismo,
en el Colegio de Santo Antdn existia un aula especifica denomi-
nada “Aula de la Esfera”, que inicié en el siglo xvir los cursos, con
el jesuita Francisco de Costa. En sus clases se impartia Astrologfa,
el arte de navegar, la Geografia, la Hidrografia, el Tratado de Es-
fera o Cosmografia, asi como la construccion y uso de los globos
terrestres.®

No obstante, Santo Antén declind en la segunda mitad del
siglo xv11, lo que llevé a los superiores de la orden jesuitica a in-
tervenir. Carvalho afirma:

En 1692 fue enviado a Portugal un conjunto de ordenaciones
del provincial Tirso Gonzélez en el que la cuestion es observada
con mucha dureza. En ellas se determina que “Los Provinciales
y Superiores de los colegios en que se ensefia Matemdtica mues-
tren siempre estima especial de esta disciplina y reemprendan
con libertad y repriman con severo castigo a sus stibditos, ya a
los de mayor autoridad, que se aburren de estos estudios”. El
resultado de esta declinacién obligé a llevar maestros extranje-
ros a otros colegios como Coimbra, adonde se trasladé Alberto
Eusebio Buckowski desde Bohemia, y a Evora, donde llegaron el
siciliano Juan Francisco Musarra y el inglés Juan Hildred, credn-
dose asimismo en el Colegio de Elvas un aula de Matemadtica a la
que asistié D. Teodosio, hijo de Juan IV.?

Por su parte, la congregacién del Oratorio de San Felipe Neri,
iniciada por san Felipe Neri (1515-1595) cerca de la iglesia de
Santa Maria en Vallicella (Roma) y erigida en 1575 por la bula

Copiosus in misericordia Deus del papa Gregorio XIII, comenzd

7 Ibidem, p. 378.
8 Ibidem, p. 379.
9 Ibidem, pp. 381-382.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 245



su actividad en Portugal en 1672, por medio de Bartolomé de
Quental. Los jesuitas ya se encontraban asentados a la perfeccion
en las universidades y colegios de todo el reino. La Congregacién
llevara al reino luso las doctrinas de la nueva filosofia, que tendrd
preferencia frente a la escoldstica tradicional. Su presencia supon-
drd motivo de disputa con los jesuitas. Como bien sefiala Rémulo

de Carvalho:

En el siglo xv11, al que este capitulo se refiere, ademds de las ins-
tituciones religiosas que ya venfan ejerciendo el magisterio desde
siglos atrds, surgen en Portugal dos nuevas instituciones también
interesadas en el mismo objetivo pedagdgico, cuyo papel se fue
tornando relevante en el decurso del tiempo. Una de ellas es la
Orden de los Clérigos de San Cayetano, cuyos miembros serdn
conocidos como “teatinos”, establecida entre nosotros en 1648.
[...] La otra fue la denominada Congregacién del Oratorio de
San Felipe Neri, cuyos padres, los Oratorianos, popularmente
conocidos por “neris”, tuvieron un papel preponderante en la
ensefianza, durante el siglo xvi, participando a fondo en las
reformas pedagégicas del marqués de Pombal, conforme ex-
plicaremos oportunamente. Fueron los neris los que pasaron a
ocupar, como Orden religiosa, en la ensefianza nacional, el lugar
de relevancia, aunque mds modesto, que anteriormente fue ocu-
pado por la Compania de Jesus.

La Congregacién del Oratorio, fundada en Roma por san
Felipe Neri, en 1564, fue instituida en Portugal por el padre
Bartolomé do Quental, predicador y confesor de Juan IV. La
aprobacidén papal de los respectivos Estatutos data de 1672.1°

Se pusieron asi las bases para la colisién entre ambas institucio-
nes, en su intento de difundir y ejercitar las novedades cientificas
de la época, disputdndose la primacia en la ensefanza, como vere-
mos, a lo largo de la primera mitad del siglo xviir.

10 Ibidem, p. 384.

246 / José Manuel Rodriguez Pardo



1. ORATORIANOS Y JESUITAS EN EL PORTUGAL DEL SIGLO XVIII

Suele decirse que, en la primera mitad del siglo xv11, se produjo
la introduccién en Portugal de la Filosofia moderna, siendo el
primer autor que dicté lecciones sobre la misma el filésofo Joao
Baptista de Castro (1700-1761), de la congregacién del Oratorio
de San Felipe Neri. Asi lo senala Lopes Praca:

Joao Baptista de Castro fue entre nosotros el primer represen-
tante de la Filosoffa moderna en nuestras escuelas, y como tal
serd considerado por los fildsofos que seguirdn el mismo camino.
[...] Mas no sirve juzgar por este texto y por el titulo que le dio a
su obra: Philosophia Aristotelica restituta et illustrata, que se limité
a estudiar y escribir la Filosoffa aristotélica. “Debo advertir, dice
él, que, puesto que tenia previsto defender la Filosoffa de Aristé-
teles, no debo con todo observar esto tan religiosamente que en
una u otra cuestién, en lo que se atiene a la médula del sistema,
no me desvie un poco, cuando no se me ofrezca un camino mds
facil”. En pocas palabras, el fin de Joao de Castro lo resumié él
en lo siguiente: “Por tanto juzgué que tenia que empefarme en
adornar la antigua Filosoffa de Aristdteles con nuevos raciocinios
y experiencias”."

Prueba del efecto de esta difusién lo encontramos en su com-
panero de congregacién, Teodoro de Almeida (1722-1804), cuya
obra Recreacion filosdfica o didlogo sobre la filosofia natural para
instruccion de personas curiosas que no frecuentaron las aulas (1751-
1759), fue incubada presuntamente a raiz de esa introduccién en
las escuelas de la nueva filosoffa.'

Teodoro de Almeida es el ejemplo prototipico de oratoriano
que defiende el cartesianismo. Fue no s6lo un eminente filésofo,
que alcanzd gran fama en el dmbito hispano y portugués, sino tam-
bién un eminente astrénomo y cientifico, de quien se dice que llegé

" José Joaquin Lopes Praca, Histdria da Filosofia em Portugal, pp. 239-241.
2Rémulo do Carvalho, A fisica experimental em Portugal no século xvur, p. 11.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 247



a construir un planetario, hoy desaparecido. Sus desavenencias con
Pombal le condujeron al exilio hasta la muerte del ministro, lo que
impidié que su influencia doctrinal fuese atin mayor.

Asimismo, en la citada obra de Almeida también se hace
referencia, en términos similares a los de Lopes Praga, al padre
oratoriano Juan Bautista.”® Sin embargo, recientes estudios han
considerado que la introduccién de la nueva filosofia en Portu-
gal no se produjo en la primera mitad del siglo xvi, sino que
ya estaba imbuida en los textos del jesuita Antonio Cordeiro
(1641-1720). Segiin Manuel Moraes, compafero de Orden de
Cordeiro, éste expuso tesis de filosofia moderna, mds en especi-
fico cartesianas,'® en las escuelas portuguesas.

De hecho, su Cursus philosophicus conimbricensis (1713-1714)
alcanzé gran popularidad, aunque fue polémico y su edicién se
permitié hasta el final de la vida del autor, por lo que existen
también varios ejemplares manuscritos del mismo."” Su propia
vida académica fue muy agitada; recibié constantes llamadas al
orden por parte de sus superiores al explicar tesis no prescritas en
el sistema de ensefhanza, como le sucedié en 1696.

Producto de sus controversias con su superior Provincial y el
Rector del Colegio de Coimbra acerca de las noticias que le ha-
bian llegado sobre las novedades doctrinales que dictaba Antonio
Cordeiro, consideradas peligrosas para la ortodoxia,'® son unas
Conclusiones teoldgicas redactadas por el jesuita portugués y con-
servadas en el Archivo de Roma, fechadas en el afo 1694. Sus
influencias principales fueron las de Pierre Gassendi, Descartes vy,
sobre todo, la del jesuita Ignacio Der-Kennis. Sus fuentes esen-

B Teodoro de Almeida, C. O., Recreacion filoséfica o didlogo sobre la filosofia na-
tural para instruccion de personas curiosas que no frecuentaron las aulas, . 1, p. 6.
"“Manuel Moraes S. J., Cartesianismo em Portugal. Anténio Cordeiro, p. 199.

15 Abel Lopes D’Almeida e Sousa, Catdlogo de manuscritos. Apostilhas de Filosofia
(I. Légica) da Biblioteca Geral da Universidade de Coimbra (cédices 2205-2309),
pp- 136-137.

' Moraes S. J., Cartesianismo em Portugal, op. cit., pp. 32 y ss.

248 / José Manuel Rodriguez Pardo



ciales son autores jesuitas, tales como Francisco Sudrez (lusitano)
(1605-1659), profesor en Lisboa y Evora, Honorato Fabri (1607-
?), maestro de Filosofia y Matemdtica en Lyon, o Ignacio Der
Kennis (1598-1656), profesor en Lovaina."

En concreto, su Cursus Philosophicus Conimbricensis, dictado
en el ultimo tercio del siglo xvir (cuya importancia, como la del
resto de la obra de Antonio Cordeiro, ha encarecido la excelente
obra del jesuita Manuel Moraes, Cartesianismo em Portugal. An-
ténio Cordeiro). Lopes Praca lo considera uno de los autores de la
Compania de Jesis mds famosos del periodo de reinado de Juan
V, situdndolo junto a Benito de Macedo, que edité un libro titu-
lado De Dialéctica en 1720, y Gregorio Barreto (-1727), asi como
Manuel de Azevedo Fortes (1660-1748), autor ecléctico, que re-
dacté la Ldgica racional, geométrica e analitica, donde combate la
filosofia de las escuelas; e Ignacio Monteiro, autor de la Filosofia
livre ou ecléctica, escrita en latin, impresa en 1766, y que impartié
a Bacon, Descartes, Leibniz y Pedro Gassendo en las aulas.'®

Tampoco debemos olvidar la obra del oratoriano espafiol
Tomiés Vicente Tosca (1651-1723), Compendium Philosophiae
(1721), en la que se discute sobre la nueva filosofia, y que sirvi6
para la aceptacién de dichas doctrinas por los oratorianos por-
tugueses. El cartesianismo encontré una via de difusién en esta
orden religiosa, como podremos comprobar en el caso portugués.

2. LAS DISPUTAS ACADEMICAS ENTRE ORATORIANOS
Y JESUITAS EN LA PRIMERA MITAD DEL SIGLO XVIII

Como ya se menciond, segiin Rémulo de Carvalho los jesuitas
eran hasta cierto punto reacios a admitir la filosoffa moderna
como base doctrinal, aunque la citasen ocasionalmente. Por su

V7 Ibidem, pp. 82y ss.
'8 Lopes Praca, Historia da Filosofia em Portugal, op. cit., pp. 234 y ss.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 249



parte, la congregacién del Oratorio de San Felipe Neri si estuvo
dispuesta en Portugal a difundir no sélo las novedades cientificas
y a ponerlas en prictica, sino también a ensenar sin tapujo alguno
la nueva filosoffa. Esto llevard a agrias disputas doctrinales y por
obtener los favores reales entre ambas reglas.

Asi, es destacable que el Colegio de Artes de Coimbra, que ha-
bia sido inaugurado por Juan V, en 1712 tenia autorizacioén para
introducir en sus Estatutos ciertas modificaciones de acuerdo con
la nueva filosoffa. Es dificil conocer los motivos que llevaron a
ello, méxime teniendo en cuenta que la Compania de Jests habia
establecido en 1706 una serie de puntos doctrinales que estaban
vedados para sus profesores. Sin embargo, Rémulo de Carvalho
lo explica debido a la influencia del jesuita romano Juan Bautista
Carbone, recién llegado a Portugal por entonces para reforzar el
estudio de la astronomia en el reino:

No es ficil de interpretar esta actitud real, sabiéndose tanto mds
cuanto Juan V favorecié el desenvolvimiento de nuestra cul-
tura, incluyendo la cultura cientifica. Podemos adelantar una
hipétesis. La persona que mayor influencia tuvo entonces en los
negocios del reino, consejero permanente del rey, fue el padre
jesuita italiano Juan Bautista Carbone, hombre dedicado a la
Ciencia, rector del Colegio de Santo Antén, que llegd a Portu-
gal por invitacién de Juan V para reformar aqui la ensenanza de
la Matemdtica. Una vez entre nosotros desvié al rey junto a si,
donde permanecié durante veintiocho afios acompafiando todos
los aspectos de su vida. Hay pruebas de que Carbone dificulté
el acceso de ciertas ideas modernas entre nosotros, o que permi-
tié pensar que tal vez sea de él la responsabilidad de la negativa
real al pedido del Colegio de las Artes para la alteracién de los
Estatutos.”’

¥ Carvalho, A fisica experimental, op. cit., pp. 387-388.

250 / José Manuel Rodriguez Pardo



Concretamente, se tiene noticia de las actividades del jesuita
Carbone, que comienzan en el observatorio de Santo Antén a
finales de 1722. Asi, el observatorio del Colegio fue inaugurado
en 1723, y se hicieron publicas sus observaciones en el extranjero
gracias a la influencia de los jesuitas en las academias cientificas de
todo el mundo:

En ese Observatorio, inaugurado en 1723, se hicieron frecuentes
observaciones de eclipses de Sol y de Luna, y de dos satélites
de Jupiter, cuyas comunicaciones habfan sido enviadas a los
peridédicos cientificos de las Academias extranjeras, donde eran
publicadas gracias a las relaciones que los jesuitas mantenian
desde siempre con sus correligionarios en otros paises.”

Asimismo, Diego de Mendonza Corte-Real, secretario del
rey, escribia a diversas personalidades de Europa con el objeto
de conseguir instalaciones para el observatorio dos anos después,
en 1724. En noviembre de ese mismo ano hay noticias de dos
disenos para el observatorio, valorados en 350 libras. Dichas en-
comiendas realizadas a Parfs continuaron en los afios sucesivos, en
especial sendas peticiones de Carbone, en 1729 y 1730, referidas
a intervenciones de los famosos astrénomos Cassini y Maraldi.

Consta que el 1 de noviembre de 1724 fue realizada en Portu-
gal la primera observacién astronémica: un eclipse de Luna. Fue
realizada desde el Observatorio del Palacio, y entre los presentes
estaban los jesuitas Juan Bautista Carbone y Domingo Capassi,
asi como Domingos Pinheiro, profesor de Matemdtica de Santo
Antén. Las observaciones prosiguieron sucesivamente hasta el fa-
llecimiento de Juan V (1750), cuando el Observatorio de Palacio
fue cerrado.”!

2 Jbidem, p. 394.
2'Rémulo do Carvalho, A Astronomia em Portugal no século xvii, pp. 42 y ss.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 251



Ademis de Carbone, también destacan dentro de la orden
jesuitica astrénomos como Domingo Capassi, mencionado en
publicaciones periddicas extranjeras con cierta frecuencia. La
presencia de tan eminentes astrénomos, al margen de las pre-
suntas intenciones “manipuladoras” que sefala Carvalho en su
libro sobre la ensenanza en Portugal, obedecia al deseo de Juan V
de determinar la verdadera latitud del meridiano establecido en
el Tratado de Tordesillas.”> No parece muy convincente que ello
sirviera para establecer un acuerdo firme entre los limites de las
posesiones de Espana y Portugal, que a fin de cuentas acabaron
fijdndose de forma coyuntural, pero al menos resulta un motivo
mds plausible que las malévolas pretensiones atribuidas en el ini-
cio a los jesuitas.

Asimismo, no conviene tampoco menospreciar a los profesores
nativos de los colegios jesuiticos, algunos de ellos ya citados. De
entre estos maestros destaca Ignacio Monteiro (1724-1812), in-
gresado en la Compania en 1739, en el noviciado de Evora. Obras
como Compendio de los elementos de Matemidtica (dos tomos,
1754-1756) resultan una sorprendente novedad en la ensenanza
portuguesa. Cuando la Compania fue expulsada, en 1759 estaba
en Santarem, y de ahi pasé a Ferrara, donde fallecié; también
destaca su Philosophia Libera seu Eclectica Rationalis, et Mechanica
Sensuum (1766). Otros maestros notables son Manuel de Cam-
pos, profesor de Matemdtica en el Colegio de Santo Antdn, autor
de obras de didictica como Elementos de Geometria plana y sélida
(1735) y Trigonometria plana y esférica (1737); Eusebio da Veiga,
maestre de Santo Antdn, y director del Observatorio Astroné-
mico, autor de las primeras efemérides astronémicas, etc.”

En general, puede decirse que Juan V y su reinado supusieron
el despegue de Portugal en las cuestiones cientificas, y ambas agru-
paciones religiosas se beneficiaron justamente de esta situacion.

22 [bidem, pp. 51-52.
» Carvalho, Histéria do ensino, op. cit., pp. 391 y ss.

252 / José Manuel Rodriguez Pardo



Pero el monarca de Braganza no sélo fomenté la Astronomia y la
Fisica; también fund6 en 1720 la Real Academia de la Historia, y
estimul las reuniones cientificas que Francisco Javier de Meneses,
conde de Ericeira, inicié en su residencia, una suerte de Academia
que durd desde 1718 hasta 1728, aunque la destruccién de su bi-
blioteca en un incendio producido en 1755 dificulta conocer més
detalles sobre ella. Durante esa época, se tenia prevista también la
traduccién de las obras de Newton al portugués a cargo de Jacobo
de Castro Sarmento, médico portugués expatriado en Londres
en 1721 por su condicién de judaizante. Sin embargo, a pesar
de la confianza depositada por Juan V en ¢él para la renovacién
pedagdgica del reino, otras traducciones suyas como la del Novum
Organum quedaron paralizadas.**

Por otro lado, los oratorianos, la mayoria influidos por el
cartesianismo (con excepciones como la de Joao Baptista), no
contaban con el mismo apoyo e influencia en la corte de Juan V
respecto a los jesuitas,” al menos al principio, debido a su mds tar-
dia implantacién.?® No obstante, también recibieron financiacién
y medios para realizar experimentos cientificos y observaciones
astronémicas, como consta de las propias palabras de Rémulo de

Carvalho:

Los oratorianos fueron grandes entusiastas de la Fisica Ex-
perimental como bien los representa, en ese aspecto, el padre
Teodoro de Almeida, de la misma institucién religiosa, autor de
la conocida Recreacion filoséfica, en diez volimenes, donde re-
vela cualidades diddcticas excepcionales. [...] Para sus estudios
contaba el padre Teodoro con un excelente gabinete de Fisica
experimental, en Lisboa, en las Necesidades, ofrecido por Juan
V, quien no hacia mucho beneficié a los oratorianos con una

librerfa de treinta mil volimenes y una renta anual de 12 000

% bidem, pp. 393-398.
% Ibidem, p. 394.
2 Jbidem, pp. 399-400.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 253



cruzados, “con obligacién de que ensenaran putblicamente Pri-

meras letras, Gramdtica Latina, Retérica, Filosofia y Teologia
Natural”.?

Sin embargo, antes de la publicacién de la Recreacion filoséfica
los oratorianos habian comenzado a ganar posiciones e influencia
respecto a los jesuitas. A los donativos de Juan V se afadié el
privilegio otorgado por la reina Marfa Ana de Austria a la Con-
gregacion. En concreto, fue creada la casa de las Necesidades en
Lisboa, donde los oratorianos pudieron ejercer la ensefianza que
los jesuitas habian impartido en solitario hasta la fecha. En con-
creto, “En 1747 los exdmenes efectuados en sus escuelas de las
Necesidades, en Lisboa, pasardn a tener validez para el ingreso
en la Universidad de Coimbra, y en marzo de 1755, ya bajo el
gobierno de Pombal, ese privilegio fue igualmente concedido a las
escuelas de la misma Orden en Oporto y Braga”.” Teéfilo Braga
senala el edicto que equiparé a oratorianos y jesuitas en materia
de ensenanza:

Por influencia misteriosa, o de la reina D. Marfa Ana de Austria, el
monopolio de la ensefianza que posefan los jesuitas, fue confiado
a los padres de la Congregacién del Oratorio de las Necesidades,
de Braga y de Oporto, “extendiendo sus privilegios a todas las
escuelas publicas de Filosofia de las casas de dicha Congregacion
de S. Felipe Neri de todas las ciudades y villas, ya concedidos
por la provisién de 25 de enero y 3 de septiembre de 1747

» 29

al Hospicio junto a la Iglesia de N. S. De las Necesidades”.
En esta coyuntura, las rivalidades entre oratorianos y jesuitas
eran constantes. Sin embargo, no se limitaban al campo ideolé-

gico de las doctrinas filoséficas, ni a la posibilidad de acaparar
mayores descubrimientos en las ciencias, sino que también tras-

7 [bidem, p. 400.
8 [bidem, p. 432.
»Tedflo Braga, Histdria da literatura portuguesa, vol. 4°, p. 31.

254 / José Manuel Rodriguez Pardo



ladaban su pugna a aspectos mds sectoriales del saber, como la
Gramdtica, donde una obra, la Gramdtica latina del jesuita Ma-
nuel Alvarez fue criticada por los oratorianos, y respondida con el
Nuevo método para aprender Gramdtica latina, utilizada en la casa
de las Necesidades, y editada en 1746 por Manuel Monteiro. El
mids sobresaliente en estas cuestiones fue, sin embargo, Antonio
Pereira de Figuereido, oratoriano, que primero fue alumno de la
Compania, de los 11 a los 17 anos de edad. Gran defensor de la
politica del déspota ilustrado conocido como Marqués de Pom-
bal, publicé un Nuevo método de Gramitica latina (1752-1753).%°

Por otra parte, en la propia Compania de Jests fue donde sur-
gieron voces que se rebelaron contra la ratio studiorum escoldstica
que defendia la Compania, criticando su presunto anquilo-
samiento y escaso conocimiento de los nuevos saberes. Asi, el
jesuita Luis Antonio de Verney (1713-1792), considerado como
la gran figura de la filosofia portuguesa de su tiempo, propuso
desde Roma, donde trabajaba como secretario de la Legacién por-
tuguesa, que su orden aceptara la filosofia moderna, publicando
en 1746, bajo el seudénimo de “Barbadino”, el Verdadero método
de estudiar:

En la Universidad de Roma se doctoré en Cénones, y por Italia
viajé en 1736, fijando después su residencia en Roma, traba-
jando como secretario de [la] Legacién portuguesa, junto a la
Curia. Desde Roma dirigié las célebres Cartas de un Fraile Bar-
badino al Provincial de los Jesuitas en Portugal, con el titulo de
Verdadero Método de Estudiar, confrontando el deplorable atraso
de las Escuelas en esta Provincia de Portugal, con la marcha de
los conocimientos en Europa.’!

Tras este acontecimiento, los jesuitas comenzardn a mostrarse
ciertamente débiles en sus posiciones. En la obra de Verney se ha-

30 Carvalho, Histdria do ensino, op. cit., pp. 400-406, 432.
3! Braga, Histdria da literatura portuguesa, op. cit., p. 33.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 255



cia defensa explicita de las doctrinas sensualistas que tan en boga
estaban entonces en toda Europa. Que uno de los miembros de la
Compaiia, aunque presente en Roma, mostrara preferencia por
aquéllas y despreciara la escoldstica, ya indicaba una cierta inclina-
cién de la balanza, al menos en el plano de la popularidad, hacia
la filosoffa moderna, de la que eran adalides los miembros de la
congregacién del Oratorio de San Felipe Neri.”* Las consecuen-
cias de la publicacién de esta obra fueron inmediatas: “Los Padres
de la Congregacién del Oratorio obtuvieron la Casa y Hospicio de
N. S. de las Necesidades para abrir escuelas al puablico, y para
que también compusieran nuevos compendios, alcanzando privi-
legios exclusivos de su propiedad en resolucion de 16 de marzo de
1747 y 18 de abril del mismo afio”.%

3. LA EXPULSION DE LOS JESUITAS Y LA SUERTE SUFRIDA
POR LOS ORATORIANOS

En la coyuntura de rivalidades, originada por el progreso de los
oratorianos en todo género de disciplinas y con la consiguiente
debilitacién del papel monopolizador que hasta entonces habia
representado la Compafifa de Jests en Portugal, vino a acontecer
el final de una época, la del reinado de Juan V, fallecido en 1750
tras sufrir una hemiplejia en su cuerpo. Sucedid, no obstante, que
a su muerte se hizo evidente que todos los beneficios obtenidos
gracias a las empresas de ultramar estaban siendo mal adminis-
trados y derrochados en précticas de corrupcién en el dmbito de
distintos estamentos:

Cuando Juan V falleci6 en 1750, se encontraba el pais en gravi-
sima situacién econdémica, a pesar de la fabulosa riqueza en oro,
diamantes y piedras preciosas que nos llegaba de Brasil. Entre los

32 Carvalho, Histdria do ensino, op. cit., pp. 406-421.
3 Braga, Histdria da literatura portuguesa, op. cit., p. 34.

256 / José Manuel Rodriguez Pardo



problemas de varia orden que exigfan solucién urgente destacaba
el de la modernizacién de nuestra maquinaria administrativa, de
la que muchos otros dependian. La situacién se habia agravado
durante los diez Gltimos afios del reinado de Juan V, convale-
ciente de sus enfermedades, con el consiguiente fraude de la

nobleza, el clero y los comerciantes.*

Tal situacién exigié que José I iniciase un programa de refor-
mas administrativas que provocaron la entrada en escena de un
personaje que marcaria de manera decisiva el destino de la pugna
entre jesuitas y oratorianos. Hablamos de Sebastidn José de Car-
valho y Melo (1699-1782), mds conocido por uno de sus titulos,
el de Marqués de Pombal, quien recibié el favor de la reina madre,
Maria Ana de Austria, al recomendarle como ministro a su hijo
José I:

José I tom6 la decisién de formar un gabinete ministerial con in-
dividuos capaces de rehacer el gobierno anterior. El Gabinete se
compuso de tres secretarios de Estado: Negocios del Reino, Ne-
gocios de Ultramar y Marina, y Negocios Extranjeros y Guerra.
Para este ltimo secretariado se escogi6é a un hombre maduro, de
51 afios, apadrinado por individualidades influyentes, recono-
cido ademds como austero y audaz. Su nombre era Sebastidn José
de Carvalho y Melo, que habia desempefiado funciones diplo-
mdticas en Londres y Viena, aunque sin especial brillo. Carvalho
y Melo sobrepasé todo cuando se pudiese imaginar acerca de su
capacidad de hombre de Estado. En escaso tiempo se vio libe-
rado de dos colegas de las funciones del Reino y de Ultramar:
el primero porque fallecié; el segundo porque le involucré en
un proceso que le hizo ser deportado a diversos lugares antes
del fin de su penosa vida. Conquistada la confianza total del rey,
promovié la colocacién, en puestos de importancia, de ciertos
individuos a quienes dominé completamente. Afios mds tarde

34 Carvalho, Histdria do ensino, ap. cit., pp. 423-424.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 257



recibié el titulo de Conde de Oeiras (1759) y posteriormente el
de Marqués de Pombal (1770).%

La influencia de Pombal en estos acontecimientos iba a ser
decisiva, pues sus primeras medidas fueron las de asegurar la eje-
cucién del Tratado de Limites con Espafia, ya firmado en 1750
por Juan V, y que fue pospuesto debido al fallecimiento del mo-
narca. En este acuerdo, en el que acabarfan estando involucrados
los miembros de la Compaiia de Jesus, Portugal cedia la denomi-
nada “Colonia de Sacramento” (hoy Uruguay) a Espafia, y ésta a
su vez unas misiones en la provincia del Paraguay, un total de siete.

La cesi6én de estas misiones provocaria la resistencia de los miem-
bros de la Compania de Jests, en concreto de las siete misiones
cedidas, debido a la misera compensacién otorgada (28 000 es-
cudos) para desplazar, a miles de kilémetros de su lugar, a 30 000

indigenas,*

con la consiguiente rebelién de un grupo de éstos
que se prolongé hasta 1756, cuando fueron vencidos por tropas

hispano-portuguesas. Segiin Rémulo de Carvalho:

Recelé la Compania de Jests que la transferencia de aquella
fraccién de su imperio para las manos de los portugueses, en
cumplimiento del Tratado luso-espafiol, trajese perjuicios para
sus intereses, por lo que resolvié no acatar la decisién. Los in-
digenas, organizados militarmente por los jesuitas, entraron en
guerra contra las fuerzas portuguesas y espafiolas, pero tuvieron
que darse por vencidos al ser aniquilados algunos miles de ellos.

Habia sido éste el inicio de la lucha entre Pombal y los jesui-
tas, lucha que aun se acentué mds cuando el ministro de D. José
decidié declarar la libertad de los indigenas de Brasil y pasar para
el Estado el gobierno de las misiones ultramarinas, arrancidndolo
de las manos de los padres de la Compania (1755).%

3 Ibidem, pp. 424-425.

% B. Llorca, R. Villoslada, E J. Montalban, Historia de la Iglesia catélica, t. 1v,
p. 307.

% Carvalho, Histdria do ensino, op. cit., pp. 425-426.

258 / José Manuel Rodriguez Pardo



Asimismo, sélo cuatro afios después, en 1759, tuvo lugar
la expulsién de la Compania del reino de Portugal. Rémulo de
Carvalho sugiere que la enemistad entre los jesuitas y la Corona,
anadida a la de la nobleza, que no aceptaba la supremacia de Pom-
bal y de los monopolios que habia constituido, llevaron a una
conjura de todos ellos para intentar asesinar a José I el 3 de sep-
tiembre de 1758, lo que legitimé a Pombal para expulsar en 1759
a los jesuitas de los dominios portugueses:

De improviso, Pombal manda cercar con tropas los palacios de
los hidalgos incriminados, asi como las escuelas de la Compania
de Jests en todo el pais. Los hombres fueron hacinados en pri-
siones, interrogados y torturados; las mujeres, en monasterios. El
12 de enero de 1759 es publicada la sentencia de expulsién de los
jesuitas de todo el territorio portugués, por crimen de lesa ma-
jestad, con la confiscacién de todos sus bienes. El dia siguiente
son bdrbaramente asesinados, en Belem, en espectdculo publico,
los hidalgos (marqueses de Tdvora, duque de Aveiro, conde de
Atouguia) y algunos plebeyos como sus cémplices.*

Asi, la presunta conspiraciéon de los jesuitas, unida a la resis-
tencia anterior de éstos contra los pactos firmados por Espafa y
Portugal, justificarian su expulsién. De hecho, en Portugal, donde
existe un anticlericalismo muy acentuado en sus estudiosos, este
acontecimiento suele recordarse con auténtica obsesién, por las
presuntas maniobras manipuladoras de los jesuitas para favorecer
a Espana, lo que suele denominarse como “castellanismo”. Asi,
Teéfilo Braga manifiesta que los jesuitas eran responsables no s6lo
de la vida licenciosa de Juan V, que le produjo la parilisis de su
cuerpo en 1742, sino también de la desaparicién de los Austrias
como jefes de estado en Espafia, como sugeria la reina madre Ma-
ria Ana de Austria:

38 [bidem, p. 428.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 259



D. Marfa Ana de Austria, hija del emperador Leopoldo II, bien
conocia que la caida de la Casa de Austria en Espafia, y el predo-
minio politico de Francia, se debian al influjo de los jesuitas. [...]
El historiador Juan Miiller presenta asi la caracteristica del rei-
nado de D. Juan V, en que se continuaba la accién de intriga de
la Compafifa, dominando al joven monarca por su sensualidad,
tolerada y absuelta por la moral capciosa de los jesuitas. En el
reinado de Juan V, los jesuitas eran también ministros de Estado
y confesores, ocupados en distraer al monarca en la sensualidad
molinista galante de los conventos de las monjas, y en absolverlo

de esas venialidades [...].%

Y sefiala ademds que la expulsion de los jesuitas, en consecuen-
cia, supuso todo un ciimulo de beneficios para Portugal: “Para
Portugal la expulsién de los jesuitas era la defensa del comercio en
Brasil y la seguridad de su territorio; era la reforma de la instruc-
cién publica en Portugal; era la liberacién del espionaje y de las
intrigas en el palacio y en las familias hidalgas, y de esa infiltracién
del castellanismo” 4

En general, el motivo de la expulsién de los jesuitas estuvo re-
lacionado con los problemas relativos al Tratado de Limites entre
Espana y Portugal y la resistencia jesuitica a aceptar el acuerdo
entre ambos reinos ibéricos y la lucha frente a la esclavitud. En
definitiva, se debid a su oposicién a las pricticas del despotismo
ilustrado que se estaban implantando en el reino luso.

De hecho, existen datos precisos acerca de la conspiracién que
el déspota Pombal fragué para barrer del mapa a la Compania de
Jesus, y que encontrd, en el intento de asesinato del monarca, la
excusa perfecta para llevarla a cabo. Conspiracién que, segtin lo
que deducimos de las palabras de Juan Miiller, bien podia haber
sido apoyada por Maria Ana de Austria, protectora de Pombal
hasta 1754. Segtin senala Manuel Ferreira Deusdado, los jesuitas

3 Braga, Histdria da literatura portuguesa, op. cit., vol. 4°, p. 15.
O [bidem, p. 124.

260 / José Manuel Rodriguez Pardo



habian sido antes acusados de seguir una doctrina herética deno-
minada “sigilismo”, con el objeto de denigrarles atin mds:

Se hizo correr la voz sobre una doctrina herética, la sigilista, que
surgié con la orden de los Gracianos, y también los jacobeos; am-
bos daban mucha importancia a la oracién mental, y se acercaban
al jansenismo. Esto provocé mucho revuelo, pues el patriarca de
la Iglesia de Lisboa, Tomds de Almeida, y el Cardenal Nuno da
Cunbha, inquisidor general del reino, publicaron en 1745 seve-
ras ordenanzas contra esta secta. Algunos prelados, entre ellos el
obispo de Coimbra, D. Miguel de la Anunciacién, protestaron,
declarando que en sus didcesis no habia Sigilistas. Se publica-
ron numerosos cuadernos, disertaciones teoldgicas, sermones,
sin probar verdaderamente si habia Sigilistas. La bula Apostolici
ministerii, de 9 de Diciembre de 1749, calmé algo los espiritus,
mas después el implacable Marqués de Pombal, ministro del rey
José, aproveché la antigua querella para mover una persecucién
y prender al obispo de Coimbra, D. Miguel de la Anunciacién, a
algunos clérigos y a los jesuitas.!

4. FINAL. CONSECUENCIAS DE LAS MEDIDAS POMBALINAS

La expulsién de los jesuitas motivé asimismo que cesasen todos los
colegios de la Compafia, incluido el de Coimbra. Mds adelante, y
ya habiendo sido desterrados de Francia (1759) y Espafa (1767),
Clemente x1v publicé, el 27 de julio de 1773, la bula Dominus
ac Redentor, que decret6 la extincion de la Compania de Jests y
su préctica inactividad. No obstante, ésta seria repuesta por Pio
VII con la bula Sollicitudo omnium ecclesiarum, el 7 de agosto de
1814. En esta tesitura, los jesuitas serfan readmitidos en Portugal
en 1829. Sin embargo, no seria la dltima vez que sufrirfan expul-
sidn, pues tuvieron que volver a exiliarse con la restauracion de la
ley pombalina durante la I Republica portuguesa, en 1910, aun-

# Ferreira Deusdado, A Filosofia tomista, op. cit., p. 51.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 261



que esta vez en compafia de dominicos y franciscanos. A pesar de
todo, regresarian en 1923, e iniciarfan numerosas publicaciones,
entre las que destaca su revista de ciencias naturales, Brotéria, con
su suplemento, la Revista Portuguesa de Filosofia desde 1945.%

Sin embargo, y aunque los oratorianos quedaban como al-
ternativa al monopolio que la Compania de Jests habia ejercido
durante mds de doscientos afos, entre los siglos xv1 y xvi11, ésta
sufrié una suerte inesperada. Pombal, tras serles favorable al
principio, les hizo caer en desgracia tras la desavenencia entre el
Pontifice y el rey José I, cuyo ministro inicié en 1760 una se-
rie de persecuciones contra varios de sus miembros, que fueron
obligados a huir,”® como le sucediera a Teodoro de Almeida, Joao
Baptista o Juan Chevalier, el sobrino de Luis Antonio de Verney,
gran astronomo cuya fama habia llegado incluso a la Academia de
Ciencias de Paris.** Senala Carvalho:

La congregacién del Oratorio no fue extinta, pero algunos de
los moradores de la casa de las Necesidades, de Lisboa, fueron
desterrados en 1760 y prohibida su ensefanza, por las diver-
gencias alegadas entre su doctrina religiosa y la doctrina oficial
del Estado. Chevalier y Teodoro de Almeida fueron dos de los
expulsados, y les fij6 residencia, al primero en Freijo de Espa-
da-a-Cinta y al segundo en Oporto.”

Con el fallecimiento de Pombal en 1782 y el reinado de Maria
I (1777 a 1816), los neris recuperaron un prestigio que decaeria
con el final del Antiguo Régimen. Asi, puede decirse que en este
breve periodo la Congregacion acaparé la ensefianza en Portugal,
pero sin alcanzar la influencia de la que dispusieron sus rivales
jesuitas. Al menos, mientras el ministro del rey José I mantuvo su
hegemonia en el poder. &

2 Ibidem, pp. 59, 111 y ss.

® Carvalho, Histéria do ensino, op. cit., p. 432, n. 5.

“ Carvalho, A Astronomia em Portugal, op. cit., pp. 69 y ss.
® Carvalho, Histéria do ensino, op. cit., p. 75.

262 / José Manuel Rodriguez Pardo



BiBLIOGRAFiA

Almeida, Teodoro de, C. O. Recreacion filoséfica o didlogo sobre la filosofia
natural para instruccion de personas curiosas que no frecuentaron las aulas,
t. 1. En la Imprenta de la Viuda de Ibarra, Madrid 1785.

Almeida e Sousa, Abel Lopes D’. Catdlogo de manuscritos. Apostilhas de Filo-
sofia (I. Logica) da Biblioteca Geral da Universidade de Coimbra (cédices
2205-2309), Coimbra, Universidade de Coimbra, 1942.

——— Catdlogo de manuscritos. Apostilhas de Filosofia (II. Fisica) da Bi-
blioteca Geral da Universidade de Coimbra (cédices 2310-2376), Coim-
bra, Universidade de Coimbra, 1963.

Barbosa Machado, Diogo. “Collegio de Coimbra da Companhia de Jests”
[vozl, en Biblioteca Lusitana Historica, Critica y Cronologica, na qual se
comprehende a noticia dos autores Portugueses, e das Obras que compusierao
desde o tempo da promulgagao da Ley da Graga até o tempo prezente, t. 1,
Lisboa, Antonio Isidoro da Fonseca, 1741.

Braga, Tedfilo. Histdria da literatura portuguesa, vol. 4°, Os Arcades, Maia,
Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1984 (1918).

Carvalho, Rémulo do. A Astronomia em Portugal no século xvii, Lisboa, Ins-
tituto de Cultura e Lingua Portuguesa, 1985.

. Histdria do ensino em Portugal. Desde a fundacao da nacionalida-
de até o fim do regimen de Salazar-Caetano, Lisboa, Fundacao Calouste
Gulbenkian, 1986.

Ferreira Deusdado, Manuel. A Filosofia tomista em Portugal, Lello & Irmao
Editores, Oporto, 1978.

Llorca, B., R. Villoslada y F. ]. Montalbdn. Historia de la Iglesia catdlica, t.
1v, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1963.

Lopes Praca, José Joaquin. Histdria da Filosofia em Portugal, Lisboa, Guima-
raes Editores, 1988 (1868).

Moraes, Manuel S. J. Cartesianismo em Portugzl[. Anténio Cordeiro, Braga,
Livraria Cruz, 1966.

La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 263



