
La disputa académica entre oratorianos 
y jesuitas en el Portugal del siglo xviii. 
Su relación con el despotismo ilustrado del Marqués 
de Pombal

The Academic Dispute between Oratorians and Jesuits 
in the Portugal of the 18th Century. Their Relationship 
with the Illustrated Despotism of the Marquis of Pombal

		J  osé Manuel Rodríguez Pardo

		  Universidad de Oviedo
		  España

Abstract

The Society of Jesus, which excelled since its founding in 1540 in Portugal, 
and the Congregation of the Oratory of San Felipe Neri, focused on the 
study and dissemination of the so-called “Modern Philosophy”, collided to 
obtain the primacy in teaching and scientific activity in the Iberian king-
dom during the eighteenth century. The expulsion of the Jesuits in 1759, 
together with the persecution that some figures of the “neris” suffered in this 
context from the enlightened despot known as Marquis of Pombal, led to an 
unsuspected outcome in this dispute.
	 Key words: Saint Philip Neri, Jesuits, 18th Century, Society of Jesus

Resumen
La Compañía de Jesús, que descolló desde su fundación en 1540 en Por-
tugal, y la congregación del Oratorio de San Felipe Neri, centrada en el 
estudio y difusión de la denominada “Filosofía Moderna”, colisionaron 
por obtener la primacía en la enseñanza y la actividad científica en el 
reino ibérico durante el siglo xviii. La expulsión de los jesuitas en 1759, 
junto con la persecución que algunas figuras de los “neris” sufrieron en 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 26, núm. 51, julio-diciembre 2018, pp. 241-263



242 / José Manuel Rodríguez Pardo

este contexto por parte del déspota ilustrado conocido como Marqués de 
Pombal, provocaron un desenlace insospechado dentro de esta disputa.
	 Palabras clave: San Felipe Neri, jesuitas, siglo xviii, Compañía de 
Jesús

Artículo recibido: 16-10-2017
Artículo aceptado: 22-2-2018

Introducción. Jesuitas y oratorianos 
en la historia de Portugal

La Compañía de Jesús, institución surgida tras la bula Regimini 
militantis Ecclesiae aprobada por el papa Paulo III el 27 de sep-

tiembre de 1540, pronto encontró acomodo en Portugal –el otro 
reino ibérico surgido en la Edad Media junto a España–, que con 
el reinado de Juan III (1502-1557) se encontraba en su apogeo, 
con gran número de posesiones en Asia y América. En 1547, poco 
después de ser fundada la Compañía de Jesús, el monarca portu-
gués permitió su entrada en el reino con el mayor entusiasmo. 
A Juan III le sucedió su hijo Sebastián I el Deseado, muerto en 
una temeraria expedición en el norte de África intentando tomar 
Alcazarquivir, en 1578, quien dejó el trono en manos de su tío 
Enrique el Casto, cardenal e inquisidor mayor de Portugal desde 
1539, cuya condición le llevó a aceptar, por vía papal, que el rey 
de España Felipe II asumiera el trono portugués a su muerte, en 
1580. El dominio español se mantendría hasta 1640, cuando asu-
mió la corona el Duque de Braganza, el futuro Juan IV. 
	 En 1547, Simón Rodrigues, jesuita portugués compañero de 
san Ignacio de Loyola, estableció en Portugal el primer colegio de 
la Orden. La labor docente de los jesuitas se implantó de forma 
completa en sucesivos colegios: el Colegio Jesuítico de Coimbra 
fue fundado el 14 de abril de 1547 por Juan III;1 el de Évora fue 

1 Diogo Barbosa Machado, “Collegio de Coimbra da Companhia de Jesús”, 
Biblioteca lusitana, t. i, pp. 593-595.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 243 

fundado en 1551 por D. Enrique, y abrió sus puertas en 1553, 
el Colegio de Santo Antón de Lisboa, que fue inicialmente resi-
dencia de Simón Rodrigues (desde 1542), comenzó sus lecciones 
en 1552,2 etc. 
	 La Orden no conoció rival durante los siglos xvi y xvii,3 
dominando la enseñanza –en Coimbra impartieron magisterio 
figuras del prestigio del eximio Suárez, Pedro de Fonseca (-1597), 
Manuel de Góis (-1593), Baltasar Álvarez, etc.–, y también los 
tribunales de la Inquisición, instaurada en 1536 bajo jurisdicción 
papal, al contrario que en España, y por tanto sin un dominio 
directo sobre sus funcionarios. Manuel Ferreira Deusdado es muy 
explícito al respecto:

La Compañía de Jesús adquirió, desde su fundación, una notable 
influencia en la educación portuguesa. Establecida por el papa 
Paulo III el 27 de septiembre de 1540, poseía en Coimbra, me-
nos de siete años después, el primer colegio. Éste fue creado el 14 
de abril de 1547 por el padre Simón Rodrigues, compañero de 
san Ignacio. Habiendo llegado a Lisboa con san Francisco Javier, 
ahí se quedó mientras el segundo partía a las Indias a instruir a 
los infieles.4

	 Entre los estudiosos lusos, sin embargo, existe un fuerte com-
ponente despectivo hacia la orden jesuítica, quizá porque en el 
país vecino caló con mayor profundidad un positivismo más 
acentuado. Rómulo de Carvalho se refiere a la cerrazón de la 
Compañía hacia las nuevas tendencias filosóficas:

2 Ibidem, pp. 595-596.
3 Rómulo do Carvalho, História do ensino em Portugal. Desde a fundaçao da 
nacionalidade até o fim do regimen de Salazar-Caetano, pp. 161-330.
4 Manuel Ferreira Deusdado, A Filosofia tomista em Portugal, p. 55.
	 [Todas las citas textuales de fuentes originales en portugués son traducción 
del autor de este artículo. N. del Ed.].



244 / José Manuel Rodríguez Pardo

Es un hecho histórico –escribió un autor imparcial en esta ma-
teria– que en Portugal no surgirán, en esta primera fase que 
comprende el siglo xvii, discípulos convencidos que al mismo 
tiempo fuesen apóstoles, públicamente, de las ideas más revo-
lucionarias en Filosofía. Entre los jesuitas, no aparecerán, por 
ejemplo, difusores del cartesianismo como los hubo en Francia, 
un padre Vatier o un padre Mesland; ni seguidores de Malebran-
che como el padre André.5 

	 Pese a que en 1706 se aprobó una lista de treinta proposicio-
nes cartesianas prohibidas en las aulas de los maestros jesuitas, 
éstos se distinguieron por su alto nivel en la docencia de ciencias 
como la matemática:
 

Donde la Compañía de Jesús se mostró más progresista, en el 
panorama pedagógico del siglo xvii, en Portugal, fue en la ense-
ñanza de la Matemática, particularmente en el Colegio de Santo 
Antón, en Lisboa. Allí se enseñaba un curso, designado “Aula 
de Esfera”, donde se explicaban elementos de Cosmografía. 
Luego, poco después de la ocupación del Colegio de las Artes, 
en Coimbra, escribía el padre Luis Gonçalves da Camara, en 
1557, a Diego Laínez, general de la Compañía en Roma, exac-
tamente a la altura en que los jesuitas estructuraban su actividad 
pedagógica, lo siguiente: “Lo que ahora nos es extremadamente 
necesario es un profesor que imparta Matemática; y habiendo 
llegado de Roma y conociendo solamente los principios creo que 
sería bastante, bien que haya que suceder a Pedro Núñez que ya 
no está en Coimbra”.6

	 En 1574, Sebastián I creó la disciplina de Matemática en el 
Colegio de Santo Antón, cuyas aulas empezaron a funcionar en 
1590. Asimismo, Pedro Núñez fue el primer cosmógrafo mayor 
del reino. Nombrado en su cargo en 1547, impartió lecciones 

5 Carvalho, História do ensino, op. cit., p. 375.
6 Ibidem, p. 378.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 245 

de esas materias a los pilotos o a los hombres del mar que pre-
tendiesen ejercer esa profesión, así como también se admite que 
hubiese aleccionado a los cosmógrafos menores que le siguieron, 
que fueron Tomás de Orta y Juan Bautista Lavanha.7 Asimismo, 
en el Colegio de Santo Antón existía un aula específica denomi-
nada “Aula de la Esfera”, que inició en el siglo xvii los cursos, con 
el jesuita Francisco de Costa. En sus clases se impartía Astrología, 
el arte de navegar, la Geografía, la Hidrografía, el Tratado de Es-
fera o Cosmografía, así como la construcción y uso de los globos 
terrestres.8 
	 No obstante, Santo Antón declinó en la segunda mitad del 
siglo xvii, lo que llevó a los superiores de la orden jesuítica a in-
tervenir. Carvalho afirma:

En 1692 fue enviado a Portugal un conjunto de ordenaciones 
del provincial Tirso González en el que la cuestión es observada 
con mucha dureza. En ellas se determina que “Los Provinciales 
y Superiores de los colegios en que se enseña Matemática mues-
tren siempre estima especial de esta disciplina y reemprendan 
con libertad y repriman con severo castigo a sus súbditos, ya a 
los de mayor autoridad, que se aburren de estos estudios”. El 
resultado de esta declinación obligó a llevar maestros extranje-
ros a otros colegios como Coimbra, adonde se trasladó Alberto 
Eusebio Buckowski desde Bohemia, y a Évora, donde llegaron el 
siciliano Juan Francisco Musarra y el inglés Juan Hildred, creán-
dose asimismo en el Colegio de Elvas un aula de Matemática a la 
que asistió D. Teodosio, hijo de Juan IV.9 

	 Por su parte, la congregación del Oratorio de San Felipe Neri, 
iniciada por san Felipe Neri (1515-1595) cerca de la iglesia de 
Santa María en Vallicella (Roma) y erigida en 1575 por la bula 
Copiosus in misericordia Deus del papa Gregorio XIII, comenzó

7 Ibidem, p. 378.
8 Ibidem, p. 379.
9 Ibidem, pp. 381-382.



246 / José Manuel Rodríguez Pardo

su actividad en Portugal en 1672, por medio de Bartolomé de 
Quental. Los jesuitas ya se encontraban asentados a la perfección 
en las universidades y colegios de todo el reino. La Congregación 
llevará al reino luso las doctrinas de la nueva filosofía, que tendrá 
preferencia frente a la escolástica tradicional. Su presencia supon-
drá motivo de disputa con los jesuitas. Como bien señala Rómulo 
de Carvalho:

En el siglo xvii, al que este capítulo se refiere, además de las ins-
tituciones religiosas que ya venían ejerciendo el magisterio desde 
siglos atrás, surgen en Portugal dos nuevas instituciones también 
interesadas en el mismo objetivo pedagógico, cuyo papel se fue 
tornando relevante en el decurso del tiempo. Una de ellas es la 
Orden de los Clérigos de San Cayetano, cuyos miembros serán 
conocidos como “teatinos”, establecida entre nosotros en 1648. 
[...] La otra fue la denominada Congregación del Oratorio de 
San Felipe Neri, cuyos padres, los Oratorianos, popularmente 
conocidos por “neris”, tuvieron un papel preponderante en la 
enseñanza, durante el siglo xviii, participando a fondo en las 
reformas pedagógicas del marqués de Pombal, conforme ex-
plicaremos oportunamente. Fueron los neris los que pasaron a 
ocupar, como Orden religiosa, en la enseñanza nacional, el lugar 
de relevancia, aunque más modesto, que anteriormente fue ocu-
pado por la Compañía de Jesús. 
	 La Congregación del Oratorio, fundada en Roma por san 
Felipe Neri, en 1564, fue instituida en Portugal por el padre 
Bartolomé do Quental, predicador y confesor de Juan IV. La 
aprobación papal de los respectivos Estatutos data de 1672.10

	 Se pusieron así las bases para la colisión entre ambas institucio-
nes, en su intento de difundir y ejercitar las novedades científicas 
de la época, disputándose la primacía en la enseñanza, como vere-
mos, a lo largo de la primera mitad del siglo xviii.

10 Ibidem, p. 384.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 247 

1. Oratorianos y jesuitas en el Portugal del siglo xviii

Suele decirse que, en la primera mitad del siglo xviii, se produjo 
la introducción en Portugal de la Filosofía moderna, siendo el 
primer autor que dictó lecciones sobre la misma el filósofo Joao 
Baptista de Castro (1700-1761), de la congregación del Oratorio 
de San Felipe Neri. Así lo señala Lopes Praça:

Joao Baptista de Castro fue entre nosotros el primer represen-
tante de la Filosofía moderna en nuestras escuelas, y como tal 
será considerado por los filósofos que seguirán el mismo camino. 
[...] Mas no sirve juzgar por este texto y por el título que le dio a 
su obra: Philosophia Aristotelica restituta et illustrata, que se limitó 
a estudiar y escribir la Filosofía aristotélica. “Debo advertir, dice 
él, que, puesto que tenía previsto defender la Filosofía de Aristó-
teles, no debo con todo observar esto tan religiosamente que en 
una u otra cuestión, en lo que se atiene a la médula del sistema, 
no me desvíe un poco, cuando no se me ofrezca un camino más 
fácil”. En pocas palabras, el fin de Joao de Castro lo resumió él 
en lo siguiente: “Por tanto juzgué que tenía que empeñarme en 
adornar la antigua Filosofía de Aristóteles con nuevos raciocinios 
y experiencias”.11 

	 Prueba del efecto de esta difusión lo encontramos en su com-
pañero de congregación, Teodoro de Almeida (1722-1804), cuya 
obra Recreación filosófica o diálogo sobre la filosofía natural para 
instrucción de personas curiosas que no frecuentaron las aulas (1751-
1759), fue incubada presuntamente a raíz de esa introducción en 
las escuelas de la nueva filosofía.12 
	 Teodoro de Almeida es el ejemplo prototípico de oratoriano 
que defiende el cartesianismo. Fue no sólo un eminente filósofo, 
que alcanzó gran fama en el ámbito hispano y portugués, sino tam-
bién un eminente astrónomo y científico, de quien se dice que llegó 

11 José Joaquín Lopes Praça, História da Filosofia em Portugal, pp. 239-241.
12 Rómulo do Carvalho, A física experimental em Portugal no século xviii, p. 11.



248 / José Manuel Rodríguez Pardo

a construir un planetario, hoy desaparecido. Sus desavenencias con 
Pombal le condujeron al exilio hasta la muerte del ministro, lo que 
impidió que su influencia doctrinal fuese aún mayor.
	 Asimismo, en la citada obra de Almeida también se hace 
referencia, en términos similares a los de Lopes Praça, al padre 
oratoriano Juan Bautista.13 Sin embargo, recientes estudios han 
considerado que la introducción de la nueva filosofía en Portu-
gal no se produjo en la primera mitad del siglo xviii, sino que 
ya estaba imbuida en los textos del jesuita Antonio Cordeiro 
(1641-1720). Según Manuel Moraes, compañero de Orden de 
Cordeiro, éste expuso tesis de filosofía moderna, más en especí-
fico cartesianas,14 en las escuelas portuguesas. 
	 De hecho, su Cursus philosophicus conimbricensis (1713-1714) 
alcanzó gran popularidad, aunque fue polémico y su edición se 
permitió hasta el final de la vida del autor, por lo que existen 
también varios ejemplares manuscritos del mismo.15 Su propia 
vida académica fue muy agitada; recibió constantes llamadas al 
orden por parte de sus superiores al explicar tesis no prescritas en 
el sistema de enseñanza, como le sucedió en 1696. 
	 Producto de sus controversias con su superior Provincial y el 
Rector del Colegio de Coimbra acerca de las noticias que le ha-
bían llegado sobre las novedades doctrinales que dictaba Antonio 
Cordeiro, consideradas peligrosas para la ortodoxia,16 son unas 
Conclusiones teológicas redactadas por el jesuita portugués y con-
servadas en el Archivo de Roma, fechadas en el año 1694. Sus 
influencias principales fueron las de Pierre Gassendi, Descartes y, 
sobre todo, la del jesuita Ignacio Der-Kennis. Sus fuentes esen-

13 Teodoro de Almeida, C. O., Recreación filosófica o diálogo sobre la filosofía na-
tural para instrucción de personas curiosas que no frecuentaron las aulas, t. 1, p. 6.
14 Manuel Moraes S. J., Cartesianismo em Portugal. António Cordeiro, p. 199.
15 Abel Lopes D’Almeida e Sousa, Catálogo de manuscritos. Apostilhas de Filosofia 
(I. Lógica) da Biblioteca Geral da Universidade de Coimbra (códices 2205-2309), 
pp. 136-137.
16 Moraes S. J., Cartesianismo em Portugal, op. cit., pp. 32 y ss.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 249 

ciales son autores jesuitas, tales como Francisco Suárez (lusitano) 
(1605-1659), profesor en Lisboa y Évora, Honorato Fabri (1607-
?), maestro de Filosofía y Matemática en Lyon, o Ignacio Der 
Kennis (1598-1656), profesor en Lovaina.17 
	 En concreto, su Cursus Philosophicus Conimbricensis, dictado 
en el último tercio del siglo xvii (cuya importancia, como la del 
resto de la obra de Antonio Cordeiro, ha encarecido la excelente 
obra del jesuita Manuel Moraes, Cartesianismo em Portugal. An-
tónio Cordeiro). Lopes Praça lo considera uno de los autores de la 
Compañía de Jesús más famosos del periodo de reinado de Juan 
V, situándolo junto a Benito de Macedo, que editó un libro titu-
lado De Dialéctica en 1720, y Gregorio Barreto (-1727), así como 
Manuel de Azevedo Fortes (1660-1748), autor ecléctico, que re-
dactó la Lógica racional, geométrica e analítica, donde combate la 
filosofía de las escuelas; e Ignacio Monteiro, autor de la Filosofia 
livre ou ecléctica, escrita en latín, impresa en 1766, y que impartió 
a Bacon, Descartes, Leibniz y Pedro Gassendo en las aulas.18 
	 Tampoco debemos olvidar la obra del oratoriano español 
Tomás Vicente Tosca (1651-1723), Compendium Philosophiae 
(1721), en la que se discute sobre la nueva filosofía, y que sirvió 
para la aceptación de dichas doctrinas por los oratorianos por-
tugueses. El cartesianismo encontró una vía de difusión en esta 
orden religiosa, como podremos comprobar en el caso portugués. 

2. Las disputas académicas entre oratorianos 
y jesuitas en la primera mitad del siglo xviii

Como ya se mencionó, según Rómulo de Carvalho los jesuitas 
eran hasta cierto punto reacios a admitir la filosofía moderna 
como base doctrinal, aunque la citasen ocasionalmente. Por su 

17 Ibidem, pp. 82 y ss.
18 Lopes Praça, História da Filosofia em Portugal, op. cit., pp. 234 y ss.



250 / José Manuel Rodríguez Pardo

parte, la congregación del Oratorio de San Felipe Neri sí estuvo 
dispuesta en Portugal a difundir no sólo las novedades científicas 
y a ponerlas en práctica, sino también a enseñar sin tapujo alguno 
la nueva filosofía. Esto llevará a agrias disputas doctrinales y por 
obtener los favores reales entre ambas reglas.
	 Así, es destacable que el Colegio de Artes de Coimbra, que ha-
bía sido inaugurado por Juan V, en 1712 tenía autorización para 
introducir en sus Estatutos ciertas modificaciones de acuerdo con 
la nueva filosofía. Es difícil conocer los motivos que llevaron a 
ello, máxime teniendo en cuenta que la Compañía de Jesús había 
establecido en 1706 una serie de puntos doctrinales que estaban 
vedados para sus profesores. Sin embargo, Rómulo de Carvalho 
lo explica debido a la influencia del jesuita romano Juan Bautista 
Carbone, recién llegado a Portugal por entonces para reforzar el 
estudio de la astronomía en el reino: 

No es fácil de interpretar esta actitud real, sabiéndose tanto más 
cuanto Juan V favoreció el desenvolvimiento de nuestra cul-
tura, incluyendo la cultura científica. Podemos adelantar una 
hipótesis. La persona que mayor influencia tuvo entonces en los 
negocios del reino, consejero permanente del rey, fue el padre 
jesuita italiano Juan Bautista Carbone, hombre dedicado a la 
Ciencia, rector del Colegio de Santo Antón, que llegó a Portu-
gal por invitación de Juan V para reformar aquí la enseñanza de 
la Matemática. Una vez entre nosotros desvió al rey junto a sí, 
donde permaneció durante veintiocho años acompañando todos 
los aspectos de su vida. Hay pruebas de que Carbone dificultó 
el acceso de ciertas ideas modernas entre nosotros, o que permi-
tió pensar que tal vez sea de él la responsabilidad de la negativa 
real al pedido del Colegio de las Artes para la alteración de los 
Estatutos.19 

19 Carvalho, A física experimental, op. cit., pp. 387-388.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 251 

	 Concretamente, se tiene noticia de las actividades del jesuita 
Carbone, que comienzan en el observatorio de Santo Antón a 
finales de 1722. Así, el observatorio del Colegio fue inaugurado 
en 1723, y se hicieron públicas sus observaciones en el extranjero 
gracias a la influencia de los jesuitas en las academias científicas de 
todo el mundo: 

En ese Observatorio, inaugurado en 1723, se hicieron frecuentes 
observaciones de eclipses de Sol y de Luna, y de dos satélites 
de Júpiter, cuyas comunicaciones habían sido enviadas a los 
periódicos científicos de las Academias extranjeras, donde eran 
publicadas gracias a las relaciones que los jesuitas mantenían 
desde siempre con sus correligionarios en otros países.20 

	 Asimismo, Diego de Mendonza Corte-Real, secretario del 
rey, escribía a diversas personalidades de Europa con el objeto 
de conseguir instalaciones para el observatorio dos años después, 
en 1724. En noviembre de ese mismo año hay noticias de dos 
diseños para el observatorio, valorados en 350 libras. Dichas en-
comiendas realizadas a París continuaron en los años sucesivos, en 
especial sendas peticiones de Carbone, en 1729 y 1730, referidas 
a intervenciones de los famosos astrónomos Cassini y Maraldi.
	 Consta que el 1 de noviembre de 1724 fue realizada en Portu-
gal la primera observación astronómica: un eclipse de Luna. Fue 
realizada desde el Observatorio del Palacio, y entre los presentes 
estaban los jesuitas Juan Bautista Carbone y Domingo Capassi, 
así como Domingos Pinheiro, profesor de Matemática de Santo 
Antón. Las observaciones prosiguieron sucesivamente hasta el fa-
llecimiento de Juan V (1750), cuando el Observatorio de Palacio 
fue cerrado.21 

20 Ibidem, p. 394.
21 Rómulo do Carvalho, A Astronomia em Portugal no século xviii, pp. 42 y ss.



252 / José Manuel Rodríguez Pardo

	 Además de Carbone, también destacan dentro de la orden 
jesuítica astrónomos como Domingo Capassi, mencionado en 
publicaciones periódicas extranjeras con cierta frecuencia. La 
presencia de tan eminentes astrónomos, al margen de las pre-
suntas intenciones “manipuladoras” que señala Carvalho en su 
libro sobre la enseñanza en Portugal, obedecía al deseo de Juan V 
de determinar la verdadera latitud del meridiano establecido en 
el Tratado de Tordesillas.22 No parece muy convincente que ello 
sirviera para establecer un acuerdo firme entre los límites de las 
posesiones de España y Portugal, que a fin de cuentas acabaron 
fijándose de forma coyuntural, pero al menos resulta un motivo 
más plausible que las malévolas pretensiones atribuidas en el ini-
cio a los jesuitas.
	 Asimismo, no conviene tampoco menospreciar a los profesores 
nativos de los colegios jesuíticos, algunos de ellos ya citados. De 
entre estos maestros destaca Ignacio Monteiro (1724-1812), in-
gresado en la Compañía en 1739, en el noviciado de Évora. Obras 
como Compendio de los elementos de Matemática (dos tomos, 
1754-1756) resultan una sorprendente novedad en la enseñanza 
portuguesa. Cuando la Compañía fue expulsada, en 1759 estaba 
en Santarem, y de ahí pasó a Ferrara, donde falleció; también 
destaca su Philosophia Libera seu Eclectica Rationalis, et Mechanica 
Sensuum (1766). Otros maestros notables son Manuel de Cam-
pos, profesor de Matemática en el Colegio de Santo Antón, autor 
de obras de didáctica como Elementos de Geometria plana y sólida 
(1735) y Trigonometría plana y esférica (1737); Eusebio da Veiga, 
maestre de Santo Antón, y director del Observatorio Astronó-
mico, autor de las primeras efemérides astronómicas, etc.23

	 En general, puede decirse que Juan V y su reinado supusieron 
el despegue de Portugal en las cuestiones científicas, y ambas agru-
paciones religiosas se beneficiaron justamente de esta situación. 

22 Ibidem, pp. 51-52.
23 Carvalho, História do ensino, op. cit., pp. 391 y ss.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 253 

Pero el monarca de Braganza no sólo fomentó la Astronomía y la 
Física; también fundó en 1720 la Real Academia de la Historia, y 
estimuló las reuniones científicas que Francisco Javier de Meneses, 
conde de Ericeira, inició en su residencia, una suerte de Academia 
que duró desde 1718 hasta 1728, aunque la destrucción de su bi-
blioteca en un incendio producido en 1755 dificulta conocer más 
detalles sobre ella. Durante esa época, se tenía prevista también la 
traducción de las obras de Newton al portugués a cargo de Jacobo 
de Castro Sarmento, médico portugués expatriado en Londres 
en 1721 por su condición de judaizante. Sin embargo, a pesar 
de la confianza depositada por Juan V en él para la renovación 
pedagógica del reino, otras traducciones suyas como la del Novum 
Organum quedaron paralizadas.24

	 Por otro lado, los oratorianos, la mayoría influidos por el 
cartesianismo (con excepciones como la de Joao Baptista), no 
contaban con el mismo apoyo e influencia en la corte de Juan V 
respecto a los jesuitas,25 al menos al principio, debido a su más tar-
día implantación.26 No obstante, también recibieron financiación 
y medios para realizar experimentos científicos y observaciones 
astronómicas, como consta de las propias palabras de Rómulo de 
Carvalho: 
 

Los oratorianos fueron grandes entusiastas de la Física Ex-
perimental como bien los representa, en ese aspecto, el padre 
Teodoro de Almeida, de la misma institución religiosa, autor de 
la conocida Recreación filosófica, en diez volúmenes, donde re-
vela cualidades didácticas excepcionales. [...] Para sus estudios 
contaba el padre Teodoro con un excelente gabinete de Física 
experimental, en Lisboa, en las Necesidades, ofrecido por Juan 
V, quien no hacía mucho benefició a los oratorianos con una 
librería de treinta mil volúmenes y una renta anual de 12 000 

24 Ibidem, pp. 393-398.
25 Ibidem, p. 394.
26 Ibidem, pp. 399-400.



254 / José Manuel Rodríguez Pardo

cruzados, “con obligación de que enseñaran públicamente Pri-
meras letras, Gramática Latina, Retórica, Filosofía y Teología 
Natural”.27

	 Sin embargo, antes de la publicación de la Recreación filosófica 
los oratorianos habían comenzado a ganar posiciones e influencia 
respecto a los jesuitas. A los donativos de Juan V se añadió el 
privilegio otorgado por la reina María Ana de Austria a la Con-
gregación. En concreto, fue creada la casa de las Necesidades en 
Lisboa, donde los oratorianos pudieron ejercer la enseñanza que 
los jesuitas habían impartido en solitario hasta la fecha. En con-
creto, “En 1747 los exámenes efectuados en sus escuelas de las 
Necesidades, en Lisboa, pasarán a tener validez para el ingreso 
en la Universidad de Coimbra, y en marzo de 1755, ya bajo el 
gobierno de Pombal, ese privilegio fue igualmente concedido a las 
escuelas de la misma Orden en Oporto y Braga”.28 Teófilo Braga 
señala el edicto que equiparó a oratorianos y jesuitas en materia 
de enseñanza:

Por influencia misteriosa, o de la reina D. María Ana de Austria, el 
monopolio de la enseñanza que poseían los jesuitas, fue confiado 
a los padres de la Congregación del Oratorio de las Necesidades, 
de Braga y de Oporto, “extendiendo sus privilegios a todas las 
escuelas públicas de Filosofía de las casas de dicha Congregación 
de S. Felipe Neri de todas las ciudades y villas, ya concedidos 
por la provisión de 25 de enero y 3 de septiembre de 1747 
al Hospicio junto a la Iglesia de N. S. De las Necesidades”.29

	 En esta coyuntura, las rivalidades entre oratorianos y jesuitas 
eran constantes. Sin embargo, no se limitaban al campo ideoló-
gico de las doctrinas filosóficas, ni a la posibilidad de acaparar 
mayores descubrimientos en las ciencias, sino que también tras-

27 Ibidem, p. 400.
28 Ibidem, p. 432.
29 Teófilo Braga, História da literatura portuguesa, vol. 4º, p. 31.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 255 

ladaban su pugna a aspectos más sectoriales del saber, como la 
Gramática, donde una obra, la Gramática latina del jesuita Ma-
nuel Álvarez fue criticada por los oratorianos, y respondida con el 
Nuevo método para aprender Gramática latina, utilizada en la casa 
de las Necesidades, y editada en 1746 por Manuel Monteiro. El 
más sobresaliente en estas cuestiones fue, sin embargo, Antonio 
Pereira de Figuereido, oratoriano, que primero fue alumno de la 
Compañía, de los 11 a los 17 años de edad. Gran defensor de la 
política del déspota ilustrado conocido como Marqués de Pom-
bal, publicó un Nuevo método de Gramática latina (1752-1753).30

	 Por otra parte, en la propia Compañía de Jesús fue donde sur-
gieron voces que se rebelaron contra la ratio studiorum escolástica 
que defendía la Compañía, criticando su presunto anquilo-
samiento y escaso conocimiento de los nuevos saberes. Así, el 
jesuita Luis Antonio de Verney (1713-1792), considerado como 
la gran figura de la filosofía portuguesa de su tiempo, propuso 
desde Roma, donde trabajaba como secretario de la Legación por-
tuguesa, que su orden aceptara la filosofía moderna, publicando 
en 1746, bajo el seudónimo de “Barbadiño”, el Verdadero método 
de estudiar:

En la Universidad de Roma se doctoró en Cánones, y por Italia 
viajó en 1736, fijando después su residencia en Roma, traba-
jando como secretario de [la] Legación portuguesa, junto a la 
Curia. Desde Roma dirigió las célebres Cartas de un Fraile Bar-
badiño al Provincial de los Jesuitas en Portugal, con el título de 
Verdadero Método de Estudiar, confrontando el deplorable atraso 
de las Escuelas en esta Provincia de Portugal, con la marcha de 
los conocimientos en Europa.31

	 Tras este acontecimiento, los jesuitas comenzarán a mostrarse 
ciertamente débiles en sus posiciones. En la obra de Verney se ha-

30 Carvalho, História do ensino, op. cit., pp. 400-406, 432.
31 Braga, História da literatura portuguesa, op. cit., p. 33.



256 / José Manuel Rodríguez Pardo

cía defensa explícita de las doctrinas sensualistas que tan en boga 
estaban entonces en toda Europa. Que uno de los miembros de la 
Compañía, aunque presente en Roma, mostrara preferencia por 
aquéllas y despreciara la escolástica, ya indicaba una cierta inclina-
ción de la balanza, al menos en el plano de la popularidad, hacia 
la filosofía moderna, de la que eran adalides los miembros de la 
congregación del Oratorio de San Felipe Neri.32 Las consecuen-
cias de la publicación de esta obra fueron inmediatas: “Los Padres 
de la Congregación del Oratorio obtuvieron la Casa y Hospicio de 
N. S. de las Necesidades para abrir escuelas al público, y para 
que también compusieran nuevos compendios, alcanzando privi-
legios exclusivos de su propiedad en resolución de 16 de marzo de 
1747 y 18 de abril del mismo año”.33

3. La expulsión de los jesuitas y la suerte sufrida 
por los oratorianos

En la coyuntura de rivalidades, originada por el progreso de los 
oratorianos en todo género de disciplinas y con la consiguiente 
debilitación del papel monopolizador que hasta entonces había 
representado la Compañía de Jesús en Portugal, vino a acontecer 
el final de una época, la del reinado de Juan V, fallecido en 1750 
tras sufrir una hemiplejia en su cuerpo. Sucedió, no obstante, que 
a su muerte se hizo evidente que todos los beneficios obtenidos 
gracias a las empresas de ultramar estaban siendo mal adminis-
trados y derrochados en prácticas de corrupción en el ámbito de 
distintos estamentos: 

Cuando Juan V falleció en 1750, se encontraba el país en graví-
sima situación económica, a pesar de la fabulosa riqueza en oro, 
diamantes y piedras preciosas que nos llegaba de Brasil. Entre los 

32 Carvalho, História do ensino, op. cit., pp. 406-421. 
33 Braga, História da literatura portuguesa, op. cit., p. 34.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 257 

problemas de varia orden que exigían solución urgente destacaba 
el de la modernización de nuestra maquinaria administrativa, de 
la que muchos otros dependían. La situación se había agravado 
durante los diez últimos años del reinado de Juan V, convale-
ciente de sus enfermedades, con el consiguiente fraude de la 
nobleza, el clero y los comerciantes.34 

	 Tal situación exigió que José I iniciase un programa de refor-
mas administrativas que provocaron la entrada en escena de un 
personaje que marcaría de manera decisiva el destino de la pugna 
entre jesuitas y oratorianos. Hablamos de Sebastián José de Car-
valho y Melo (1699-1782), más conocido por uno de sus títulos, 
el de Marqués de Pombal, quien recibió el favor de la reina madre, 
María Ana de Austria, al recomendarle como ministro a su hijo 
José I:

José I tomó la decisión de formar un gabinete ministerial con in-
dividuos capaces de rehacer el gobierno anterior. El Gabinete se 
compuso de tres secretarios de Estado: Negocios del Reino, Ne-
gocios de Ultramar y Marina, y Negocios Extranjeros y Guerra. 
Para este último secretariado se escogió a un hombre maduro, de 
51 años, apadrinado por individualidades influyentes, recono-
cido además como austero y audaz. Su nombre era Sebastián José 
de Carvalho y Melo, que había desempeñado funciones diplo-
máticas en Londres y Viena, aunque sin especial brillo. Carvalho 
y Melo sobrepasó todo cuando se pudiese imaginar acerca de su 
capacidad de hombre de Estado. En escaso tiempo se vio libe-
rado de dos colegas de las funciones del Reino y de Ultramar: 
el primero porque falleció; el segundo porque le involucró en 
un proceso que le hizo ser deportado a diversos lugares antes 
del fin de su penosa vida. Conquistada la confianza total del rey, 
promovió la colocación, en puestos de importancia, de ciertos 
individuos a quienes dominó completamente. Años más tarde 

34 Carvalho, História do ensino, op. cit., pp. 423-424.



258 / José Manuel Rodríguez Pardo

recibió el título de Conde de Oeiras (1759) y posteriormente el 
de Marqués de Pombal (1770).35 

	 La influencia de Pombal en estos acontecimientos iba a ser 
decisiva, pues sus primeras medidas fueron las de asegurar la eje-
cución del Tratado de Límites con España, ya firmado en 1750 
por Juan V, y que fue pospuesto debido al fallecimiento del mo-
narca. En este acuerdo, en el que acabarían estando involucrados 
los miembros de la Compañía de Jesús, Portugal cedía la denomi-
nada “Colonia de Sacramento” (hoy Uruguay) a España, y ésta a 
su vez unas misiones en la provincia del Paraguay, un total de siete.
	 La cesión de estas misiones provocaría la resistencia de los miem-
bros de la Compañía de Jesús, en concreto de las siete misiones 
cedidas, debido a la mísera compensación otorgada (28 000 es-
cudos) para desplazar, a miles de kilómetros de su lugar, a 30 000 
indígenas,36 con la consiguiente rebelión de un grupo de éstos 
que se prolongó hasta 1756, cuando fueron vencidos por tropas 
hispano-portuguesas. Según Rómulo de Carvalho: 

Receló la Compañía de Jesús que la transferencia de aquella 
fracción de su imperio para las manos de los portugueses, en 
cumplimiento del Tratado luso-español, trajese perjuicios para 
sus intereses, por lo que resolvió no acatar la decisión. Los in-
dígenas, organizados militarmente por los jesuitas, entraron en 
guerra contra las fuerzas portuguesas y españolas, pero tuvieron 
que darse por vencidos al ser aniquilados algunos miles de ellos. 
	 Había sido éste el inicio de la lucha entre Pombal y los jesui-
tas, lucha que aun se acentuó más cuando el ministro de D. José 
decidió declarar la libertad de los indígenas de Brasil y pasar para 
el Estado el gobierno de las misiones ultramarinas, arrancándolo 
de las manos de los padres de la Compañía (1755).37

35 Ibidem, pp. 424-425.
36 B. Llorca, R. Villoslada, F. J. Montalbán, Historia de la Iglesia católica, t. iv, 
p. 307.
37 Carvalho, História do ensino, op. cit., pp. 425-426.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 259 

	 Asimismo, sólo cuatro años después, en 1759, tuvo lugar 
la expulsión de la Compañía del reino de Portugal. Rómulo de 
Carvalho sugiere que la enemistad entre los jesuitas y la Corona, 
añadida a la de la nobleza, que no aceptaba la supremacía de Pom-
bal y de los monopolios que había constituido, llevaron a una 
conjura de todos ellos para intentar asesinar a José I el 3 de sep-
tiembre de 1758, lo que legitimó a Pombal para expulsar en 1759 
a los jesuitas de los dominios portugueses:

De improviso, Pombal manda cercar con tropas los palacios de 
los hidalgos incriminados, así como las escuelas de la Compañía 
de Jesús en todo el país. Los hombres fueron hacinados en pri-
siones, interrogados y torturados; las mujeres, en monasterios. El 
12 de enero de 1759 es publicada la sentencia de expulsión de los 
jesuitas de todo el territorio portugués, por crimen de lesa ma-
jestad, con la confiscación de todos sus bienes. El día siguiente 
son bárbaramente asesinados, en Belem, en espectáculo público, 
los hidalgos (marqueses de Távora, duque de Aveiro, conde de 
Atouguia) y algunos plebeyos como sus cómplices.38

	 Así, la presunta conspiración de los jesuitas, unida a la resis-
tencia anterior de éstos contra los pactos firmados por España y 
Portugal, justificarían su expulsión. De hecho, en Portugal, donde 
existe un anticlericalismo muy acentuado en sus estudiosos, este 
acontecimiento suele recordarse con auténtica obsesión, por las 
presuntas maniobras manipuladoras de los jesuitas para favorecer 
a España, lo que suele denominarse como “castellanismo”. Así, 
Teófilo Braga manifiesta que los jesuitas eran responsables no sólo 
de la vida licenciosa de Juan V, que le produjo la parálisis de su 
cuerpo en 1742, sino también de la desaparición de los Austrias 
como jefes de estado en España, como sugería la reina madre Ma-
ría Ana de Austria:

38 Ibidem, p. 428.



260 / José Manuel Rodríguez Pardo

D. María Ana de Austria, hija del emperador Leopoldo II, bien 
conocía que la caída de la Casa de Austria en España, y el predo-
minio político de Francia, se debían al influjo de los jesuitas. [...] 
El historiador Juan Müller presenta así la característica del rei-
nado de D. Juan V, en que se continuaba la acción de intriga de 
la Compañía, dominando al joven monarca por su sensualidad, 
tolerada y absuelta por la moral capciosa de los jesuitas. En el 
reinado de Juan V, los jesuitas eran también ministros de Estado 
y confesores, ocupados en distraer al monarca en la sensualidad 
molinista galante de los conventos de las monjas, y en absolverlo 
de esas venialidades [...].39

	 Y señala además que la expulsión de los jesuitas, en consecuen-
cia, supuso todo un cúmulo de beneficios para Portugal: “Para 
Portugal la expulsión de los jesuitas era la defensa del comercio en 
Brasil y la seguridad de su territorio; era la reforma de la instruc-
ción pública en Portugal; era la liberación del espionaje y de las 
intrigas en el palacio y en las familias hidalgas, y de esa infiltración 
del castellanismo”.40

	 En general, el motivo de la expulsión de los jesuitas estuvo re-
lacionado con los problemas relativos al Tratado de Límites entre 
España y Portugal y la resistencia jesuítica a aceptar el acuerdo 
entre ambos reinos ibéricos y la lucha frente a la esclavitud. En 
definitiva, se debió a su oposición a las prácticas del despotismo 
ilustrado que se estaban implantando en el reino luso.
	 De hecho, existen datos precisos acerca de la conspiración que 
el déspota Pombal fraguó para barrer del mapa a la Compañía de 
Jesús, y que encontró, en el intento de asesinato del monarca, la 
excusa perfecta para llevarla a cabo. Conspiración que, según lo 
que deducimos de las palabras de Juan Müller, bien podía haber 
sido apoyada por María Ana de Austria, protectora de Pombal 
hasta 1754. Según señala Manuel Ferreira Deusdado, los jesuitas 

39 Braga, História da literatura portuguesa, op. cit., vol. 4º, p. 15.
40 Ibidem, p. 124.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 261 

habían sido antes acusados de seguir una doctrina herética deno-
minada “sigilismo”, con el objeto de denigrarles aún más: 

Se hizo correr la voz sobre una doctrina herética, la sigilista, que 
surgió con la orden de los Gracianos, y también los jacobeos; am-
bos daban mucha importancia a la oración mental, y se acercaban 
al jansenismo. Esto provocó mucho revuelo, pues el patriarca de 
la Iglesia de Lisboa, Tomás de Almeida, y el Cardenal Nuno da 
Cunha, inquisidor general del reino, publicaron en 1745 seve-
ras ordenanzas contra esta secta. Algunos prelados, entre ellos el 
obispo de Coimbra, D. Miguel de la Anunciación, protestaron, 
declarando que en sus diócesis no había Sigilistas. Se publica-
ron numerosos cuadernos, disertaciones teológicas, sermones, 
sin probar verdaderamente si había Sigilistas. La bula Apostolici 
ministerii, de 9 de Diciembre de 1749, calmó algo los espíritus, 
mas después el implacable Marqués de Pombal, ministro del rey 
José, aprovechó la antigua querella para mover una persecución 
y prender al obispo de Coimbra, D. Miguel de la Anunciación, a 
algunos clérigos y a los jesuitas.41 

4. Final. Consecuencias de las medidas pombalinas

La expulsión de los jesuitas motivó asimismo que cesasen todos los 
colegios de la Compañía, incluido el de Coimbra. Más adelante, y 
ya habiendo sido desterrados de Francia (1759) y España (1767), 
Clemente xiv publicó, el 27 de julio de 1773, la bula Dominus 
ac Redentor, que decretó la extinción de la Compañía de Jesús y 
su práctica inactividad. No obstante, ésta sería repuesta por Pío 
VII con la bula Sollicitudo omnium ecclesiarum, el 7 de agosto de 
1814. En esta tesitura, los jesuitas serían readmitidos en Portugal 
en 1829. Sin embargo, no sería la última vez que sufrirían expul-
sión, pues tuvieron que volver a exiliarse con la restauración de la 
ley pombalina durante la I República portuguesa, en 1910, aun-

41 Ferreira Deusdado, A Filosofia tomista, op. cit., p. 51.



262 / José Manuel Rodríguez Pardo

que esta vez en compañía de dominicos y franciscanos. A pesar de 
todo, regresarían en 1923, e iniciarían numerosas publicaciones, 
entre las que destaca su revista de ciencias naturales, Brotéria, con 
su suplemento, la Revista Portuguesa de Filosofía desde 1945.42

	 Sin embargo, y aunque los oratorianos quedaban como al-
ternativa al monopolio que la Compañía de Jesús había ejercido 
durante más de doscientos años, entre los siglos xvi y xviii, ésta 
sufrió una suerte inesperada. Pombal, tras serles favorable al 
principio, les hizo caer en desgracia tras la desavenencia entre el 
Pontífice y el rey José I, cuyo ministro inició en 1760 una se-
rie de persecuciones contra varios de sus miembros, que fueron 
obligados a huir,43 como le sucediera a Teodoro de Almeida, Joao 
Baptista o Juan Chevalier, el sobrino de Luis Antonio de Verney, 
gran astrónomo cuya fama había llegado incluso a la Academia de 
Ciencias de París.44 Señala Carvalho:

La congregación del Oratorio no fue extinta, pero algunos de 
los moradores de la casa de las Necesidades, de Lisboa, fueron 
desterrados en 1760 y prohibida su enseñanza, por las diver-
gencias alegadas entre su doctrina religiosa y la doctrina oficial 
del Estado. Chevalier y Teodoro de Almeida fueron dos de los 
expulsados, y les fijó residencia, al primero en Freijo de Espa-
da-a-Cinta y al segundo en Oporto.45 

	 Con el fallecimiento de Pombal en 1782 y el reinado de María 
I (1777 a 1816), los neris recuperaron un prestigio que decaería 
con el final del Antiguo Régimen. Así, puede decirse que en este 
breve periodo la Congregación acaparó la enseñanza en Portugal, 
pero sin alcanzar la influencia de la que dispusieron sus rivales 
jesuitas. Al menos, mientras el ministro del rey José I mantuvo su 
hegemonía en el poder.

42 Ibidem, pp. 59, 111 y ss.
43 Carvalho, História do ensino, op. cit., p. 432, n. 5.
44 Carvalho, A Astronomia em Portugal, op. cit., pp. 69 y ss.
45 Carvalho, História do ensino, op. cit., p. 75.



La disputa académica entre oratorianos y jesuitas / 263 

Bibliografía

Almeida, Teodoro de, C. O. Recreación filosófica o diálogo sobre la filosofía 
natural para instrucción de personas curiosas que no frecuentaron las aulas, 
t. 1. En la Imprenta de la Viuda de Ibarra, Madrid 1785. 

Almeida e Sousa, Abel Lopes D’. Catálogo de manuscritos. Apostilhas de Filo-
sofia (I. Lógica) da Biblioteca Geral da Universidade de Coimbra (códices 
2205-2309), Coimbra, Universidade de Coimbra, 1942.

––––––––. Catálogo de manuscritos. Apostilhas de Filosofia (II. Física) da Bi-
blioteca Geral da Universidade de Coimbra (códices 2310-2376), Coim-
bra, Universidade de Coimbra, 1963.

Barbosa Machado, Diogo. “Collegio de Coimbra da Companhia de Jesús” 
[voz], en Biblioteca Lusitana Historica, Critica y Cronologica, na qual se 
comprehende a noticia dos autores Portugueses, e das Obras que compusierao 
desde o tempo da promulgaçao da Ley da Graça até o tempo prezente, t. i, 
Lisboa, Antonio Isidoro da Fonseca, 1741.

Braga, Teófilo. História da literatura portuguesa, vol. 4º, Os Árcades, Maia, 
Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1984 (1918).

Carvalho, Rómulo do. A Astronomia em Portugal no século xviii, Lisboa, Ins-
tituto de Cultura e Língua Portuguesa, 1985.

––––––––. História do ensino em Portugal. Desde a fundaçao da nacionalida-
de até o fim do regimen de Salazar-Caetano, Lisboa, Fundaçao Calouste 
Gulbenkian, 1986.

Ferreira Deusdado, Manuel. A Filosofia tomista em Portugal, Lello & Irmao 
Editores, Oporto, 1978. 

Llorca, B., R. Villoslada y F. J. Montalbán. Historia de la Iglesia católica, t. 
iv, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1963.

Lopes Praça, José Joaquín. História da Filosofia em Portugal, Lisboa, Guima-
ráes Editores, 1988 (1868).

Moraes, Manuel S. J. Cartesianismo em Portugal. António Cordeiro, Braga, 
Livraria Cruz, 1966. 


