
Preliminares

El expediente de este número está dedicado a la obra del gran 
filósofo de Lübeck, Hans Blumenberg. Obra vasta que al-

canza reconocimiento no sólo por parte de los especialistas, de 
los interesados por vocación o formación, sino también de una 
parte del público no especializado. Más allá de Alemania y de 
los círculos cercanos –y no tan cercanos– que lo acompañaron 
en vida, vivimos un momento donde el interés se alimenta del 
tiempo y la distancia histórica. Situación que a todas luces ex-
presa una acrecentada importancia de sus escritos en grupos cada 
vez más amplios de investigadores, no ceñidos a los cánones más 
habituales del campo de la filosofía y sus modos de trabajo. Por 
supuesto, nuestro medio parece ser antes que otra cosa una excep-
ción que una confirmación a lo antes dicho. Sin embargo, y bajo 
esta apariencia no por fuerza desmentida, se han ido abriendo es-
pacios significativos para una recepción plural, seria y productiva 
de aquella obra.
	 Los trabajos que conforman este expediente buscan ser una 
muestra de esta tendencia, además de tratar de exhibir cómo y a 
partir de qué pautas las recepciones desarrolladas no se pueden 
quedar en ejercicios ceñidos a una sola disciplina ni a un único ca-

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 25, núm. 50, enero-junio 2018, pp. 15-20



16 / Fernando Betancourt Martínez

non interpretativo. Así y todo, las temáticas abordadas se articulan 
a partir de un criterio central pero que tiene un efecto disgrega-
dor. Se trata del necesario diálogo entre filosofía e historiografía, 
más allá de las pautas convencionales y ensayadas desde el siglo 
xix, es decir, más allá de los límites de la filosofía de la historia. 
La obra de Blumenberg alienta esta perspectiva y da bases nece-
sarias para explorar su pertinencia y su potencial reflexivo. Si los 
autores de las diferentes contribuciones son tanto filósofos como 
historiadores, esto no significa que el diálogo posible a partir de la 
mediación blumenberguiana deje intactos los tradicionales lími-
tes que ordenan ambos campos.
	 Ciertamente, lo que está en la base de ese interés compar-
tido puede ser formulado bajo el precepto de la historicidad y 
sus efectos más visibles, que terminan por afectar a la reflexión 
filosófica y, por supuesto, a la propia historiografía. Una idea 
que se relaciona con esta problemática compartida fue expresada 
por Odo Marquard en un pequeño texto dedicado a la memo-
ria de Hans Blumenberg. En él enfatiza la condición historicista 
del filósofo de Lübeck, no como signo de la desconfianza con la 
que habría que tratar su obra, sino antes que nada como su valor 
más alto. Preguntándose por una suerte de “idea fundamental” 
en Blumenberg, llegó a la convicción de que no podía ser otra 
que la denominada “descarga del absoluto”.1 Si bien con esto se 
permitiría entender una postura antropológica en su obra, en el 
sentido del distanciamiento que los seres humanos deben lograr 
para asegurar su sobrevivencia, por ejemplo, del absolutismo de la 
realidad, me parece que algo más crucial está aquí implicado. 
	 El último punto tratado por Marquard respecto a Blumenberg 
se refiere a la cuestión de la finitud. Desde su óptica, la finitud 
como reconocimiento del tiempo de vida, de la muerte propia co-
mo acto consecuente frente a la grandiosidad del tiempo del mundo 

1 Odo Marquard, “Descarga del absoluto. Para Hans Blumenberg, in memo-
riam”, en Filosofía de la compensación, Barcelona, Paidós, 2011, p. 113.



Preliminares / 17 

y del cosmos indiferente, está implícita en la descarga del abso-
luto; la finitud es su corolario. Finitud significa aceptación no 
sólo tácita de imposibilidad de absoluto; es al mismo tiempo señal 
inequívoca de una condición y de un límite. Como hace ver el 
propio Blumenberg en su rememoración de Ernest Cassirer, se 
trata de no capitular frente a la “contingencia espacio-temporal” 
y frente a un olvido interesado.2 Pero ese no capitular no puede 
ser interpretado como vuelta al absoluto, por más que en ello 
haya jugado algo más que consuelo existencial, mientras que el 
recuerdo no puede ser simple revivificación.
	 Frente a ello, frente al “antihistocismo” como aquel intento por 
dejar de lado dicha condición y límite, se perfila una ponderación 
reflexiva respecto a nuestra condición contingente y, por tanto, 
sometida a un estar en el tiempo de efectos irrecusables. Vivir en el 
escándalo del tiempo o de la contingencia espacio-temporal, como 
señaló Blumenberg, debe significar no dar prioridad ni al presente 
ni al futuro como proyección de una historia frente a la diversidad 
de la historia.3 Se dibuja entonces un problema –el de la historici-
dad misma como marco para toda producción cognitiva, cultural 
o social–, donde dicho espacio de contingencia radical no exime 
de tratar de volver inteligible su proyección como pluralidad de 
posibilidades. He ahí la problematicidad que surge cuando se 
trata de pensar en serio y con todas sus consecuencias la falta de 
certezas últimas y el desconsuelo que conlleva la conciencia de la 
finitud como mortalidad. Tratar a los productos humanos como 
formas tentativas o como construcciones provisionales no rebaja 
su cualificación a lo puramente arbitrario de una decisión. 
	 Lo que se puede identificar en el nivel de los problemas que 
cada disciplina aquí involucrada atiende, por ejemplo la histo-
ricidad como contingencia radical, no cesa de ser reencontrado 

2 Hans Blumenberg, “Rememorando a Ernst Cassirer”, en Las realidades en que 
vivimos, Barcelona, Paidós, 1999, p. 173.
3 Idem. 



18 / Fernando Betancourt Martínez

en las condiciones que permiten sus propias producciones. Justo 
los trabajos aquí presentados están todos ellos atravesados por el 
reconocimiento explícito de la contingencia, donde la provisio-
nalidad constructiva se abre a la diversidad de lo posible y de 
las experiencias que renuncian a todo estado final, ya sea en la 
filosofía como en la historiografía. Así, en el trabajo “El joven 
Blumenberg: diálogos filosóficos y otras contribuciones a la ra-
dio, 1949-1955”, de Alberto Fragio, y a partir de una profunda y 
sistemática investigación en fuentes de primera mano, se articula 
una visión del joven Blumenberg y de su trabajo académico desa-
rrollado en la radio entre los años 1949-1955. Periodo previo a las 
grandes aportaciones filosóficas y poco considerado por los espe-
cialistas de su obra, revela cuestiones importantes en cuanto a la 
situación de producción y transformación reflexiva. En un aporte 
muy cercano a una cierta historia intelectual, Fragio muestra el 
complejo proceso de sociogénesis que de manera necesaria inte-
rrelaciona un complejo contexto con el despliegue de una forma 
de pensamiento. El trabajo muestra los desfases, pero también la 
evolución del itinerario intelectual, siendo éste una gran aporta-
ción para entender la transformación del pensamiento filosófico 
del temprano Blumenberg.
	 El artículo de Luis Arturo Torres Rojo, “Hans Blumenberg y la 
historiografía. La gran restauración de Francis Bacon como crítica 
a la modernidad en sus orígenes”, desarrolla una perspectiva his-
toriográfica respecto a un juego de nociones caras a Blumenberg 
–autoafirmación, interiorización y mundanización– con relación 
a la legitimación de lo moderno. Revisando estas nociones y su 
importancia para el despliegue moderno de la curiosidad teó-
rica, estudia el proceso de tecnologización y su sistematización en 
la obra de Francis Bacon, La gran restauración. En la base de esta 
obra típicamente moderna, hace aparecer en escena uno de los 
rasgos de base de aquella triada conceptual, esto es, el ejercicio 
de una crítica que no se puede agotar ni siquiera en términos de 
autoaplicación. 



Preliminares / 19 

	 Por su parte, Pedro García-Durán, en su trabajo titulado 
“Memorias de un cautivo. Salidas de caverna como teoría de los 
tránsitos”, busca establecer una interpretación novedosa de la 
última gran obra de Blumenberg. Ésta puede ser vista como 
cristalización de las aportaciones metodológicas y de sus preocupa-
ciones filosóficas más caras. Pero el centro de dicha interpretación 
hace del tránsito la modalidad que permite dicha cristalización. 
La caverna como símil permite realizar una suerte de balance de 
cuestiones que habían gravitado desde hace mucho tiempo en su 
interés intelectual, donde destacan la teoría de la inconceptua-
lidad y el problema de los tránsitos. Todo esto busca acreditar 
un entendimiento del cambio histórico bajo el presupuesto de 
que el mito artístico, el símil de la caverna, opera como núcleo 
semántico de dicho proceso. Es el mito el que permite aprehen-
der la lógica de la mutabilidad y el orden de lo contingente de la 
existencia humana. Es el marco donde se despliegan los cambios 
epocales y donde se establecen las posibilidades de enfrentar los 
retos que hace aparecer. 
	 Por último, en mi artículo, “Metaforología, metafórica e in-
conceptualidad: una perspectiva epistemológica”, se despliega 
un ejercicio de lectura de una parte crucial de la obra blumen-
berguiana, misma que puede ser entendida a partir de las cues-
tiones cognitivas movilizadas en ella. Busca, por tanto, aislar 
temáticas epistemológicas de gran amplitud que pueden ser 
motivo de reformulación a partir de la teoría de sistemas con-
temporánea. Dos momentos se destacan en dicho ejercicio de 
lectura de la metaforología. Primero, el aspecto procedimental 
de la investigación metaforológica en tanto despliegue de un 
enfoque necesariamente histórico. Segundo, la reconstitución 
teórica de la inconceptualidad como vía para repensar el estatuto 
del concepto del concepto. Estos dos momentos se conjugan 
en la cualidad reflexiva y autorreflexiva, propia del fenómeno 
general de la comunicación, como aporte cognitivo del propio 
Blumenberg.



20 / Fernando Betancourt Martínez

	 En suma, los trabajos incluidos en este expediente tienen como 
impulso central alentar la lectura de la obra de Hans Blumenberg, 
donde la cuestión de los entrelazamientos, correlaciones e inter-
secciones entre filosofía e historia no pueden más ser obviados.

Fernando Betancourt Martínez
Instituto de Investigaciones Históricas-unam


