
Luis Chico Goerne y la propuesta 
de un “modernismo reaccionario” durante 
el alemanismo (1946-1952)
Luis Chico Goerne: A “Reactionary Modernist” Proposal 
During the Alemán Administration (1946-1952)

		  Beatriz Urías Horcasitas

		  Instituto de Investigaciones Sociales
		  Universidad Nacional Autónoma de México
		  México

Abstract

The Miguel Alemán presidency obtained support and legitimation from a 
group of right wing intellectuals who openly manifested their adhesion to 
the Hispanist current of thought and who spent periods of time in Weimar 
Germany. Luis Chico Goerne was an author and university official who was 
actively involved in the redefinition of the official ideology during the Post-
war period. His writings reflect the mindset of ample sectors of the conserva-
tive middle class which was not partial to indigenismo and which aspired 
to modernize the country through education and technology while at the 
same time not abandoning a series of traditional values: the subsistence of 
the patriarchal family, the concept of a stratified society based on criollismo, 
and the reintroduction of the religious element in the conception of society.
	 Key words: Hispanist intellectuals, reactionary modernism, Miguel Ale-
mán, social sciences.

Resumen
El régimen de Miguel Alemán obtuvo apoyo y legitimación de un grupo 
de intelectuales que manifestaron su adhesión a la corriente hispanis-
ta y que realizaron estancias en la Alemania de Weimar. El análisis se 
concentra en Luis Chico Goerne, autor y funcionario universitario que 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 24, núm. 48, enero-junio 2017, pp. 105-140



106 / Beatriz Urías Horcasitas

estuvo activamente implicado en la redefinición de la ideología oficial en 
el periodo de la posguerra. Sus obras reflejan la mentalidad de amplios 
sectores de la clase media conservadora que no comulgaron con el indi-
genismo y que aspiraron a modernizar al país a través de la educación 
y la técnica, sin por ello abandonar un conjunto de valores tradicionales: 
la persistencia de la familia patriarcal, una visión de la estratificación 
social basada en el criollismo y la reintroducción de lo religioso en la 
concepción de lo social. 
	 Palabras clave: intelectuales hispanistas, modernidad conservadora, 
alemanismo, ciencias sociales. 

Artículo recibido: 25-2-2016
Artículo aceptado: 10-10-2016

1. La problemática

El régimen de Miguel Alemán (1946-1952) abrió una etapa de 
modernización basada en el crecimiento económico y la in-

dustrialización, en el contexto de un modelo político autoritario.1 
Este ensayo cuestiona el sentido que se dio a la idea de moderni-
zación en México durante este periodo, mediante un análisis de 
los planteamientos de Luis Chico Goerne (1892-1960). Para ello, 

1 El modelo político inaugurado por Miguel Alemán, dice Luis Medina Peña, 
buscó imponer límites a la corriente cardenista “que había quedado desplazada 
de posiciones políticas clave por la guerra, y [por] la política de unidad nacional”. 
Asimismo, el alemanismo dio fin a “la misión histórica del prm como frente 
popular, [lo cual implicó] excluir a los comunistas del nuevo partido, conservar y 
ampliar la alianza con las organizaciones obreras, declarar cancelada la época de 
luchas de clases y señalar un camino de perfeccionamiento institucional”. Luis 
Medina Peña, Hacia el nuevo Estado. México, 1920-1994, p. 160. En paralelo, 
escribió Ana Santos, fue formulada una nueva propuesta ideológica que tomó 
como eje el concepto de “mexicanidad”. Dicha propuesta exaltó el mestizaje 
y el papel fundamental de la burguesía en el proceso de modernización, así 
como una reinterpretación de la Revolución mexicana que apuntaba hacia la 
liberalización económica y la perspectiva de una revolución permanente que se 
desplegaba en una etapa constructiva. Ana Santos Ruiz, Los hijos de los dioses. El 
grupo filosófico Hiperión y la filosofía de lo mexicano, pp. 231-321.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 107 

retomaré el concepto de “modernismo reaccionario” acuñado por 
Jeffrey Herf en un excelente libro que examina la propuesta ideo-
lógica de un grupo de intelectuales alemanes que, antes y después 
de la toma del poder por parte de los nazis, vincularon posturas 
antiilustradas y autoritarias con la idea de una modernidad tec-
nológica. Herf engloba bajo esta mirada a Oswald Spengler, Ernst 
Jünger, Martin Heidegger, Carl Schmitt, Hans Freyer y Werner 
Sombart. Además de la admiración por la tecnología, esta co-
rriente intelectual entendió la modernidad como el triunfo del 
espíritu creativo sobre la razón burguesa, apelando a “absolutos 
tales como la sangre, la raza y el espíritu más allá de la justificación 
racional”.2 A pesar de que la tecnología ejerció una fascinación 
sobre la mayor parte de los intelectuales fascistas europeos, escribe 
Herf, “fue sólo en Alemania en donde pasó a formar parte de 
la identidad nacional”; “la combinación peculiar del desarrollo 
industrial y una débil tradición liberal fue el marco social del mo-
dernismo reaccionario”.3 La existencia de una “ruta anti-liberal 
hacia la modernidad” favoreció el ascenso de Hitler, al pugnar por 
“una revolución desde la Derecha que restablecería la primacía de 
la política y el Estado sobre la economía y el mercado, y que así 
integraría los lazos existentes entre el romanticismo y el rearme 
en Alemania”.4 
	 Desde el planteamiento de Herf, es posible preguntarse si 
en México existió “una ruta anti-liberal hacia la modernidad” 
durante esos mismos años. Diversos elementos llevan a pensar 
que Luis Chico Goerne ejemplifica bien esta postura. Se trata de 
un alto funcionario universitario involucrado en la redefinición 
de la ideología oficial a partir del régimen de Ávila Camacho y de 
la candidatura a la presidencia de Miguel Alemán. Sus textos 
entrelazan planteamientos tradicionalistas y antiliberales con un 

2 Jeffrey Herf, El modernismo reaccionario. Tecnología, cultura y política en Weimar 
y el Tercer Reich, p. 41.
3 Ibidem, pp. 35-36.
4 Ibidem, p. 19.



108 / Beatriz Urías Horcasitas

proyecto de transformación económica que tomó como ejes el 
cambio tecnológico y la ampliación del sistema de educación su-
perior. No formó parte del grupo filosófico Hiperión –integrado 
por Leopoldo Zea, Emilio Uranga, Luis Villoro y Jorge Porti-
lla– que, como bien lo mostró Ana Santos Ruiz, constituyó la 
influencia ideológica dominante durante el periodo alemanista.5 
La interpretación que propongo en este trabajo es que, a la par 
de la llamada doctrina de la mexicanidad, el régimen alemanista 
promovió otra corriente intelectual, más cercana a las ciencias so-
ciales que a la filosofía, que introdujo dentro de la ideología oficial 
elementos que habían estado presentes en el pensamiento de la 
derecha hispanista durante los años veinte y treinta. 
	 La obra de Chico Goerne plantea paradojas y contradicciones 
que ponen de manifiesto la complejidad del entramado ideoló-
gico mexicano al término de la Segunda Guerra Mundial. Se trata 
de un autor que, además de alemanista, se declaró cristiano, anti-
capitalista y anticomunista. Reafirmó la superioridad de las razas 
latinas (española y francesa) sobre la indígena, en un momento 
en que el indigenismo todavía marcaba la línea dominante con 
relación al tema del mestizaje y la cuestión racial. Reivindicó los 
valores de la familia patriarcal y de la religión a fin de contribuir 
al fortalecimiento de los valores revolucionarios y de articular la 
lucha contra el comunismo. Se pronunció a favor de la subordi-
nación de los intelectuales y de la Universidad al proyecto estatal. 

5 Entre 1948 y 1952, el grupo de filósofos agrupado bajo el nombre de Hiperión 
ofreció una explicación de los problemas nacionales, que estuvo sustentada en 
una definición de los rasgos ontológicos del mexicano. Desde una perspectiva 
esencialista que sintetizaba una serie de prejuicios y de lugares comunes acerca de 
la identidad nacional, los “hiperiones” buscaron reafirmar el vínculo entre pueblo 
y gobierno e hicieron caso omiso del análisis de las condiciones sociopolíticas 
del país. La interpretación de Ana Santos es que detrás de la llamada “ideología 
mexicanista” es posible identificar una maquinaria constructora de consensos 
que permitió soslayar o silenciar conflictos sociales y políticos. Santos Ruiz, Los 
hijos de los dioses, op. cit., pp. 323-444.
	 Véase también Tzivi Medin, “La mexicanidad política y filosófica en el sexe-
nio de Miguel Alemán. 1946-1952”.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 109 

Finalmente, argumentó en contra del modelo anglosajón, tra-
tando de fundamentar una improbable modernización basada en 
la herencia colonial. 
	 En la década de 1940 escribió varios libros que interpretaron 
la situación mexicana a la luz de una serie de temas derivados de la 
problemática de la Guerra Fría: la amenaza del nacional-socialismo 
y del totalitarismo soviético; la decadencia y la desarticulación de 
los valores en el periodo de la posguerra; por último, la cuestión 
de la educación y de la técnica en el proceso de transformación de 
las sociedades modernas. El lapso de la posguerra representaba 
para él “la interrogación más inquietante del mundo contempo-
ráneo”; era el momento en el que una humanidad “convulsa” se 
agitaba “frente al misterio de un porvenir envuelto en sombras”.6 
Sus escritos no resultan atractivos para un lector actual debido a 
que presentan una visión esquemática de la realidad a través de 
una argumentación repetitiva. Quizá debido a ello y a que se le 
percibe como una figura de segundo rango, ligada de modo pre-
dominante al ámbito universitario, es un autor poco estudiado. 
A esto hay que añadir que existe muy poca información acerca 
de sus vínculos con un grupo más amplio de universitarios de 
tendencia hispanista que respaldaron a la oposición al cardenismo 
en los años treinta. 
	 De hecho, contamos con escasas investigaciones acerca de la 
influencia que el hispanismo ejerció sobre los regímenes de la Re-
volución mexicana y, en particular, acerca de la manera en que los 
planteamientos raciales y la apología de la familia mexicana tra-
dicional fueron asimilados por la ideología oficial. Sin embargo, 
el caso de Chico Goerne y de sus colegas cercanos muestra que el 
hispanismo marcó a toda una generación de intelectuales conser-
vadores, que a partir de la política de “unidad nacional” instaurada 
por el presidente Ávila Camacho, llegaron a ocupar posiciones im-

6 Luis Chico Goerne, Hacia una filosofía social en el siglo xx. Ensayo de sociología 
política sobre la doctrina de la Revolución mexicana, p. 231.



110 / Beatriz Urías Horcasitas

portantes en las esferas universitaria y política. Estos intelectuales 
argumentarían a favor de la “unidad nacional” a través de la asimi-
lación de las clases medias y los empresarios mediante iniciativas 
como la creación de la Confederación Nacional de Organizacio-
nes Populares (cnop), que a partir de 1943 opuso un contrapeso a 
la coalición cardenista dentro del Partido de la Revolución Mexi-
cana (prm).7 La interpretación que propongo en este ensayo es 
que la idea de atraer a los sectores conservadores de la clase media 
a la esfera oficial, entrañó la construcción de una concepción de 
la modernidad que ligó la educación y la técnica a un conjunto 
de valores tradicionales como la persistencia de la familia patriar-
cal, una visión de la estratificación social basada en el criollismo 
y la reintroducción de lo religioso en la concepción de lo social. 
	 El orden del ensayo es el siguiente: he reconstruido primero las 
afinidades entre Chico Goerne y otros dos hispanófilos –Mario de 
la Cueva (1901-1981) y Rodulfo Brito Foucher (1899-1970)– 
que ocuparon una posición hegemónica en la Universidad a fines 
de los años treinta y principios de los cuarenta. A continuación, 
examino las ideas que Chico Goerne plasmó en las obras que 
publicó desde principios de 1940 hasta mediados de 1950.8 Me 
detengo en su argumentación anticomunista y antitotalitaria; en 
la reivindicación de una “democracia humanista” que haría pre-
valecer la “latinidad” sobre lo mestizo y lo indio; finalmente, en 
sus planteamientos en torno a la familia y la patria, las multi-
tudes y los intelectuales. En las conclusiones propongo algunas 
reflexiones acerca de lo que representó la formación de una dere-
cha oficialista en el México de mediados del siglo xx. 

7 Medina Peña, Hacia el nuevo Estado, op. cit., p.155; Soledad Loaeza, “La 
reforma política de Manuel Ávila Camacho”, pp. 283-284. 
8 Chico Goerne, Hacia una filosofía social (1943), op. cit.; Id., Ruta política 
(1946); Id., Mañana. Ensayo de sociología política sobre los problemas esenciales 
de México (1946); Id., Ruta universitaria (1947); Id., Hacia un gobierno de 
jueces. Voto particular en el pleno de la Suprema Corte (1953); e Id., La filosofía 
constitucional mexicana frente a la crisis política de nuestro tiempo (1953).



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 111 

2. Los orígenes

En la década de 1930 Chico Goerne encabezó un círculo de 
universitarios conservadores muy influidos por las ideas de Anto-
nio Caso, deseosos de impulsar la producción de conocimientos 
prácticos con una aplicación inmediata en la resolución de los 
problemas más urgentes del país. Junto con Manuel Othón de 
Mendizábal y Lucio Mendieta y Núñez, alentó la creación del 
Instituto de Investigaciones Sociales en la Universidad.9 Ya como 
rector de la Universidad, en 1935 apoyó la fundación de la Es-
cuela Nacional de Economía, proyecto al cual estuvieron también 
asociados Enrique González Aparicio, Mario Souza, Jesús Silva 
Herzog y Gilberto Loyo. Con la llegada de Miguel Alemán a la 
presidencia, la Universidad se convirtió en un espacio clave para 
la modernización y la transformación del país. En su estudio 
sobre el Hiperión, Ana Santos cita un discurso pronunciado en 
1947 por Francisco González de la Vega, entonces presidente del 
Partido Revolucionario Institucional (pri), que muestra bien esta 
búsqueda de un acercamiento entre la política y la Universidad: 
“No menospreciamos la inteligencia; por el contrario, hemos lla-
mado insistentemente a los hombres de pensamiento para que 
nos orienten en la teoría, siempre fecunda, para hacer de México 
un país grande y respetado por el espíritu de su raza”.10

	 Para Margarita Olvera Serrano, los jóvenes universitarios 
de los cuales Chico Goerne fue “portavoz” eran individuos que 
“habían encontrado prestigio, influencia y fortuna desde su posi-
ción de ilustrados en un país de analfabetas”, y que favorecieron 
“la apertura de espacios dedicados a la vinculación entre cono-

9 El “Acta de la Inauguración del Instituto de Investigaciones Sociales” está 
fechada el 11 de abril de 1930. Entre los asistentes y firmantes del Acta se 
encuentran: el rector Ignacio García Téllez; los consejeros Marte R. Gómez, 
Fernando González Roa y Jesús Silva Herzog; y los ponentes Alfonso Caso, Luis 
Chico Goerne, Narciso Bassols y Vicente Lombardo Toledano, p. 7. 
10 Apud Santos, Los hijos de los dioses, op. cit., p. 346.



112 / Beatriz Urías Horcasitas

cimiento y poder”.11 Según Fernando Jiménez Mier y Terán, el 
origen de estas redes de juristas y de científicos sociales dentro de 
la Universidad se remonta a la promulgación de la autonomía en 
1929, momento en que “se realizaban abiertamente actividades 
políticas, en las que contendían verdaderas mafias”.12 Los enfren-
tamientos entre las tendencias autonomista, tradicional y estatista 
dieron lugar a grupos de presión encabezados por médicos o abo-
gados, así como a organizaciones estudiantiles de choque. En este 
ambiente de efervescencia y de confrontación en el ámbito uni-
versitario, al inicio de los años cuarenta Chico Goerne comenzó a 
colaborar con el gobierno de Ávila Camacho, ocupando los cargos 
de secretario de Asistencia Pública y de ministro consejero de la 
Comisión Consultiva de la Presidencia de la República.13 Poco 
después, se convirtió en uno de los principales promotores ideoló-
gicos de la candidatura de Miguel Alemán a la presidencia. Entre 
1947 y 1960 fue ministro de la Suprema Corte de Justicia, desde 
donde impulsó la propuesta de un “gobierno de jueces”.14 
	 Tanto Luis Chico Goerne como Mario de la Cueva y Rodulfo 
Brito Foucher fueron rectores de la Universidad15 y también di-
rectores de la Facultad de Derecho. A pesar de las coincidencias y 
alianzas que los ligaron en el ámbito de la política universitaria, sus 
destinos fueron dispares. Luis Chico Goerne estuvo siempre cerca 

11 Margarita Olvera Serrano, “Una contribución a la historia disciplinar: la 
fundación de la Escuela Nacional de Ciencias Políticas y Sociales”, pp. 63-64.
12 Fernando Jiménez Mier y Terán, El autoritarismo en el gobierno de la unam, 
p. 158.
13 Esta Comisión formaba parte de los “consejos plurales” que, de acuerdo con 
Soledad Loaeza, buscaban integrar a “diversos grupos del ámbito público y 
privado para discutir los problemas del país [con lo cual] se pretendía sustraer 
del ámbito del prm y del Congreso el tratamiento y debate de los temas de 
interés público, y restar capacidad de influencia a la corriente cardenista que, 
como es natural, miraba estas iniciativas con recelo”. Loaeza, “La reforma 
política”, op. cit., p. 290.
14 Chico Goerne, Hacia un gobierno de jueces, op. cit.
15 Chico Goerne (1935-1938), De la Cueva (1940-1942) y Brito Foucher 
(1942-1944).



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 113 

del poder; en el momento de la expropiación petrolera –siendo 
rector de la Universidad y amigo cercano de Brito Foucher– orga-
nizó una manifestación de apoyo a Lázaro Cárdenas, para después 
sumarse a la campaña de Miguel Alemán. Mario de la Cueva fue y 
sigue siendo una figura académica consagrada, objeto de innume-
rables homenajes, en el contexto de los cuales ni sus inclinaciones 
hispanistas ni su fascinación por Alemania han sido examinadas. 
Por último, Rodulfo Brito Foucher fue un contrarrevolucionario 
que encabezó un movimiento anticardenista y que se manifestó 
siempre como un crítico de los regímenes revolucionarios; pasó a 
la historia como un emisario del fascismo.16

	 Todos ellos pertenecieron a la Generación de 1915. Es de-
cir, comenzaron a vivir “la vida política e intelectual en medio 
de la tormenta revolucionaria y en un mundo que comenzaba a 
conocer la experiencia de la gran guerra y la revolución rusa”.17 
A diferencia de la Generación de El Ateneo, concentrada en la 
crítica del positivismo, la de 1915 estuvo formada por “hombres 
prácticos, ordenados, racionales, activos, inquisitivos, realistas. 
Culturalmente el momento no es de fundación y autoconoci-
miento, sino de violencia y dogma”.18 La Generación de 1915 
albergó al grupo de los Siete Sabios, dentro del cual se encontra-
ban Antonio Castro Leal, Alberto Vázquez del Mercado, Vicente 
Lombardo Toledano, Teófilo Olea y Leyva, Alfonso Caso, Ma-
nuel Gómez Morín y Jesús Moreno Vaca.
	 Como para muchos otros jóvenes estudiantes de su tiempo, 
el autor de referencia para Chico Goerne, De la Cueva y Brito 
Foucher fue Antonio Caso (1883-1946), único miembro de la 
Generación de El Ateneo que permaneció en México durante 
la Revolución y que muy pronto se convirtió en una figura central 

16 Rodulfo Brito Foucher, Rodulfo Brito Foucher. Escritos sobre la revolución y la 
dictadura.
17 Enrique Krauze, Caudillos culturales de la Revolución mexicana, p. 11.
18 Enrique Krauze, “Cuatro estaciones de la cultura mexicana”, pp. 29-31.



114 / Beatriz Urías Horcasitas

dentro del ambiente intelectual mexicano.19 Para explicar que, a 
partir de 1914, Caso se convirtiera en “la principal figura del pa-
norama intelectual mexicano”, Alejandro Estrella menciona tres 
elementos: “su ‘indiferencia’ ante las urgencias temporales, la san-
gría de los cuadros académicos y la posición central que ocupaba 
en la red oficial antes del estallido revolucionario”.20 Acerca de su 
propuesta filosófica, Jesús Iván Mora Muro sostiene que si bien 
“sus escritos se caracterizaron por una crítica a los ‘sistemas dog-
máticos de pensamiento’ como el positivismo, el marxismo y el 
catolicismo, argumentar que Caso era antidogmático es un error 
que debe corregirse”.21 En otras palabras, “sus creencias cristia-
nas eran tan arraigadas que todas sus especulaciones filosóficas no 
fueron otra cosa que la exaltación del evangelio paradójicamente 
mezclada con un liberalismo tradicionalista”.22 
	 El pensamiento que Caso transmitió a sus alumnos estuvo 
marcado por la visión hispanista acerca de la desigualdad racial.23 

19 A principios de la década de 1920, Antonio Caso impartía el curso de sociología 
en la Escuela de Leyes. Uno de sus alumnos, Mario de la Cueva, confiesa haberse 
sentido “deslumbrado por [su] sabiduría y talento oratorio”. En esos primeros 
años de su formación, De la Cueva admite haber estado también muy influido 
por Alfonso Caso, Francisco de Paula Herrasti y, en particular, Manuel Gómez 
Morín, quien impartía la cátedra de Teoría del Estado. Eduardo García Máynez, 
“Datos biográficos del doctor Mario de la Cueva”, pp. 11-12.
20 Estrella González, “Antonio Caso y las redes”, op. cit., p. 326.
21 Jesús Iván Mora Muro, “Antonio Caso: un cristiano sin iglesia”, p. 157.
22 Ibidem, p. 163.
23 En 1923, Brito Foucher se recibió de abogado con una tesis sobre el tema de 
la organización jurídica y la cuestión racial –“Composición social y organización 
jurídica”– en la cual planteaba la necesidad de establecer legislaciones 
diferenciadas para los grupos raciales, por considerar que la igualdad ante la 
ley no era un principio que pudiera adaptarse a la heterogeneidad evolutiva 
de los grupos étnicos mexicanos. Ubicó la orientación de su estudio dentro de 
una nueva rama de las ciencias sociales, definida como “sociología colonial”, 
cuyo objetivo era “determinar científicamente la política que deben seguir 
las naciones de Europa con los pueblos bárbaros o salvajes que habitan en las 
colonias”. Su argumento central fue que el reconocimiento de la igualdad ante la 
ley de grupos raciales heterogéneos representaba un peligro que debía ser atajado 
por medio de legislaciones y de programas educativos: “la heterogeneidad de 



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 115 

En un ensayo escrito en 1923, planteó el tema de la democracia, 
considerando que ésta no se alcanzaría hasta lograr la unidad ra-
cial y la homogeneidad cultural: 

La democracia plena impone, como necesidad o requisito previo, 
la unidad racial, el trato humano uniforme; y en México esta 
uniformidad, esta unidad, no ha existido nunca. Mientras no 
resolvamos nuestro problema antropológico, racial y espiritual; 
mientras exista una gran diferencia humana de grupo a grupo 
social y de individuo a individuo, la democracia mexicana será 
imperfecta; una de las más imperfectas de la historia.24 

	 La Conquista habría propiciado la mezcla de dos razas y de 
dos culturas heterogéneas que engendraron “un pueblo de mes-
tizos que vive dentro de un gran trastorno permanente y general 
[...] en estado patológico, como diría Ratzel, trastorno que no 
cesa por completo durante siglos”.25 Para superar este fenómeno 
se requería de un acto de renovación moral arraigado en la religio-
sidad cristiana. Y en este contexto, la Universidad aparecía como 
un elemento clave para la transformación de México. Caso partía 
de la premisa de que la producción de conocimiento debía tener 
un sentido social; de manera que desde el momento en que el jo-
ven entraba en la Preparatoria, “habría que enseñarle a trabajar, a 
investigar, y a derramar el fruto de su investigación en la masa del 
pueblo”, en vez de alentarlo a sumarse a la burocracia y a emigrar 
a las grandes ciudades.26

	 Al igual que Caso, jóvenes estudiantes de leyes como eran 
Chico Goerne, De la Cueva y Brito Foucher pusieron en entre-

razas de diverso grado de evolución social, de diferentes costumbres, plantea 
para México y para muchos de los otros países de la América española, el más 
arduo de los problemas que los legisladores tengan que resolver”. Rodulfo Brito 
Foucher, “Composición social y organización jurídica”.
24 Antonio Caso, “El problema de México”, p. 28.
25 Apud Rosa Krauze de Kolteniuc, La filosofía de Antonio Caso, p. 258.
26 Ibidem, p. 265.



116 / Beatriz Urías Horcasitas

dicho que la democracia llegaría a desarrollarse en México, un 
país escindido por diferencias raciales y culturales. Dudaron de 
que los primeros gobiernos revolucionarios pudieran llevar a buen 
término la obra de transformación moral que el país requería. A 
fin de cuentas, estuvieron convencidos de que la Universidad era 
el espacio desde el cual sería posible conjugar la ciencia, la técnica 
y la cultura humanística en beneficio del ideal democrático. 

a) La fascinación por Alemania
Uno de los elementos que unió a estos tres personajes a lo largo 
de la década de 1930 fue la atracción que sobre ellos ejerció la 
última etapa de la Alemania de Weimar y el ascenso del nacio-
nal-socialismo. Entre 1931 y 1933, Mario de la Cueva pasó dos 
años en Berlín estudiando las corrientes jurídicas que se habían 
desarrollado durante los últimos años de la Alemania de Weimar. 
Tomó clases con los juristas y filósofos más importantes de la épo-
ca.27 Algunos de ellos, como Nicolai Hartmann y Carl Schmitt, se 
convertirían en ideólogos pronazis; sin embargo, no tenemos cer-
teza de que De la Cueva leyera y asimilara los libros escritos por 
Schmitt entre 1919 y 1933.28 Más allá de los estudios jurídicos, 

27 De acuerdo con Eduardo García Máynez, “En los períodos escolares de 1932 y 
1933 [Mario de la Cueva] siguió, con creciente entusiasmo, una serie de cursos 
sobre temas de filosofía y derecho. Tuvo el privilegio de oír las lecciones de Nicolai 
Hartmann, que era, a la sazón, el profesor más admirado de la Universidad 
de Berlín. También oyó disertar a David Baumgarten sobre historia del 
pensamiento filosófico; a Oswaldo Spranger sobre individualismo y liberalismo; 
a Werner Sombart sobre capitalismo moderno; a Carl Schmitt sobre Teoría de la 
constitución (título del famoso libro que el discutido constitucionalista acababa 
de publicar); a Rodolfo Smend sobre Constitución y derecho constitucional, 
y a Karl Hans Nipperdey y Hermann Dersh sobre derecho del trabajo. Las 
enseñanzas que recibió de estos mentores ensancharon en forma extraordinaria 
su horizonte intelectual y contribuyeron a fortalecer su propósito de consagrarse 
a la investigación y la docencia en las disciplinas que con tanto amor cultivó 
desde entonces: el derecho del trabajo, el derecho constitucional y la teoría del 
Estado”. García Máynez, “Datos biográficos”, op. cit., pp. 13-14.
28 Jean-François Kervégan ha establecido que los libros más conocidos de Carl 
Schmitt fueron escritos entre 1919 y 1933: Romanticismo político (1919), La 



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 117 

a lo largo de su vida De la Cueva mantuvo una gran admiración 
por la cultura alemana y tradujo al español varias obras tanto ju-
rídicas29 como literarias y filosófico-políticas.30

	 De la Cueva alentó a Brito Foucher a realizar una estancia 
en Berlín entre 1936 y 1937, en un momento en que este úl-
timo tuvo que salir del país a causa de los problemas políticos 
generados por la incursión a Tabasco en contra de Tomás Ga-
rrido Canabal y el enfrentamiento con Cárdenas. Dicha estancia 
fue apoyada de modo institucional por Chico Goerne, entonces 
rector de la Universidad, quien le extendió una comisión de estu-
dios para visitar varios países europeos.31 La amistad entre Brito 

dictadura (1921), Teología política (1922), Parlamentarismo y democracia (1923), 
Teoría de la Constitución (1928), El guardián de la Constitución (1931), El concepto 
de lo político (1932), Legalidad y legitimidad (1933). En ellos, Schmitt desarrolló 
el “enfoque decisionista”, “cuyo axioma es que la separación común (y ‘liberal’) 
entre lo jurídico y lo político carece de valor, si bien tiene un sentido (político)”. 
Este axioma se encuentra en el origen de una serie de argumentos provocadores 
y muy discutibles en torno a “la oposición entre liberalismo y democracia, la 
dimensión democrática de la dictadura, la crítica de la degeneración ‘pluralista’ 
del parlamentarismo, en suma, todo lo que Arendt denomina las ‘teorías 
ingeniosas [de Schmitt] sobre el final de la democracia y del Estado de derecho’”. 
Jean-François Kervégan, ¿Qué hacemos con Carl Schmitt?, pp. 22-23.
29 García Máynez, “Datos biográficos”, op. cit., pp. 13-14.
30 Friedrich Percyval Reck-Malleckzewen, El día de la ira. Historia de una 
demencia colectiva; Adolf Menzel, Calicles. Contribución a la historia de la teoría 
del derecho del más fuerte.
31 En una carta fechada el 22 de junio de 1936, el rector Chico Goerne comisionó 
con carácter oficial a Brito Foucher para que estudiara la organización y las 
instituciones soviéticas: “En vista del creciente interés que tiene para México 
y para el mundo, el estudio de la Organización Política y Económica de la 
Unión de Repúblicas Soviéticas Socialistas, esta Universidad desea establecer en 
lo futuro un curso sistemático sobre las instituciones Rusas. Con tal motivo, 
la Universidad Nacional Autónoma de México ha acordado comisionarlo a 
Usted para que haga un viaje a la citada República con el objeto de estudiar su 
organización y sus instituciones, a fin de que después de un estudio profundo, 
objetivo, desinteresado e imparcial, se encargue Usted de iniciar el curso a que 
antes se hizo referencia. Esta Universidad al conferirle la presente comisión, 
ha tomado en cuenta sus antecedentes como Director de nuestra Facultad de 
Derecho, Economía y Ciencias Sociales y sus servicios como Profesor de Teoría 
General del Estado”. Después de la estancia en Berlín, Brito Foucher viajó en 



118 / Beatriz Urías Horcasitas

Foucher y De la Cueva se había gestado en la escuela de leyes y 
había crecido durante un viaje que hicieron juntos a Europa. A 
mediados de los años treinta compartieron muchos intereses in-
telectuales y políticos. Junto con Enrique González Aparicio –un 
abogado que se orientó hacia la economía marxista y que también 
ocupó cargos importantes en la Universidad en los mismos años, 
aunque murió muy joven–, De la Cueva apoyó a Brito Foucher 
en la lucha en contra del régimen de Garrido Canabal en 1935.32 
	 Siguiendo los consejos de De la Cueva, Brito Foucher se ins-
cribió en el Instituto para Extranjeros de la Universidad de Berlín 
y en las facultades de Filosofía y de Política de la misma, en donde 
asistió a los cursos de Nicolai Hartmann y de Alfred Baeumler, 
ambos conocidos como filósofos que hicieron la apología del na-
cional-socialismo.33 En una carta fechada en septiembre de 1936, 
De la Cueva se dirigía a Brito Foucher para apoyar su estancia en 
Alemania, y manifestaba curiosidad por conocer sus impresiones 
acerca de los grandes movimientos de masas que caracterizaron el 
ascenso del nazismo: “Espero con verdadero deseo noticia de sus 
impresiones en Alemania; con motivo del Congreso de Nurnberg 
habrá usted podido notar los colosales movimientos de masa de 

efecto a Moscú, en donde permaneció sólo algunos días debido a que no hablaba 
ruso y a que le fue imposible establecer vínculos con políticos o universitarios. 
Luis Chico Goerne, “Carta a Rodulfo Brito Foucher”, México, 22 de junio, 
1936, ahunam-frbf, sección política, serie informes y correspondencia en el 
exilio, años 1935-36, caja 17, exp. 272, f. 5.
32 González Aparicio y De la Cueva elaboraron una propuesta jurídica para la 
organización de sindicatos acorde con la Ley Federal del Trabajo, a fin de ofrecer 
una alternativa a la organización laboral de las Ligas de Resistencia impuestas 
durante el régimen de Garrido Canabal en Tabasco (1923-1936). Mario de la 
Cueva, “Carta a Rodulfo Brito Foucher”, México, 29 de octubre 1935, ahunam-
frbf, sección política, serie informes y correspondencia en el exilio, años 1935-
36, caja 17, exp. 268, f. 3.
33 Rodulfo Brito Foucher, “Semblanzas biográficas de Rodulfo Brito Foucher, 
incluye un cuestionario formulado para guiar una entrevista”, México, 1945, 
ahunam-frbf, sección personal, serie documentos personales, formación 
educativa, caja 1, exp. 23, f. 28.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 119 

los nazis y me gustaría saber qué piensa usted de ellos; ojalá me 
diga también en alguna ocasión su opinión sobre el régimen que no 
deja de tener ventajas”.34 
	 A partir de la promulgación de la Ley Orgánica de 1933, la 
Universidad vivió serios conflictos que se exacerbaron durante el 
cardenismo.35 Acerca de la situación en México y en la Universi-
dad en estos años, De la Cueva añadía:

De México, hay, en realidad, poco que decir. Las cosas siguen 
en el mismo estado y no se ve, por ahora, cambio alguno en el 
horizonte. El Presidente [Cárdenas] parece tener el control pleno 
sobre todas las actividades y creo que cada día gana fuerza; el 
movimiento obrero sigue adelantando alrededor de la ctm y de 
Lombardo y creo muy probable que para las próximas elecciones 
vaya a dar una batalla formal con algún candidato que, aunque 
salido del gobierno, sustente una tendencia absolutamente ra-
dical, claro está dentro del radicalismo mexicano. Ha habido 
algunos cambios en el gabinete que Usted ya sabrá, pero que 
no han afectado en nada la posición del gobierno, pues sólo se 
trata de cambios de personas [...] De la Universidad no se decirle 
cómo anda, pues a últimas fechas me limito a dar mis clases sin 
juntarme con sus funcionarios.36 

	 Pesimista acerca del futuro de México, De la Cueva conside-
raba que en el corto plazo a ambos les convendría concentrarse en 
el ejercicio privado de la abogacía:

Creo que el porvenir nos está llamando nuevamente a la profe-
sión y es bueno pensar en un despacho que nos permita ganar 

34 Mario de la Cueva, “Carta a Rodulfo Brito Foucher”, México, 18 septiembre 
1936 [las cursivas con mías], ahunam-frbf, sección política, serie informes y 
correspondencia en el exilio, años 1935-36, caja 17, exp. 268, f. 3.
35 Durante el cardenismo la rectoría estuvo ocupada por Fernando Ocaranza 
(1934-1935), Luis Chico Goerne (1935-1938) y Gustavo Baz de Prada (1938-
1940).
36 Cueva, Carta a “Rodulfo Brito Foucher”, México, 18 septiembre 1936, cit.



120 / Beatriz Urías Horcasitas

algo de dinero en poco tiempo para irnos quizá a radicar a otra 
parte, cuando ya no se pueda trabajar en ésta. De manera que 
dedíquese Usted nuevamente al derecho, procedimientos, de tra-
bajo, etc. y dejemos correr un poco de tiempo a fin de ver si más 
tarde puede hacerse algo mejor.37

	 En 1937, Brito Foucher envió un informe al rector Chico 
Goerne. Acerca de sus actividades en Alemania, y de aquello que 
lo motivaba a cursar estos seminarios y conferencias en la Facul-
tad de Filosofía de la Universidad de Berlín, se limitaba a señalar: 
“debo comenzar por decir que mi interés en dichos estudios ra-
dica en la necesidad que he experimentado de profundizar en las 
doctrinas filosóficas que sirven de base a las doctrinas políticas, 
económicas y sociales en general”.38 Más adelante, en el mismo 
informe, hay un párrafo que resulta más significativo: “Durante 
mi estancia en Alemania realicé por mi cuenta, o sea, fuera de 
la Universidad, estudios sobre el Nacional Socialismo, en su 
doctrina y en su organización y funcionamiento de las actuales 
Instituciones Alemanas”.39

b) La filiación hispanista
El hispanismo fue una corriente ideológica que cobró fuerza en 
España a partir de la dictadura de Primo de Rivera y durante el 
periodo del primer franquismo. Fundamentó una forma de na-
cionalismo autoritario y se distinguió del hispanoamericanismo 
–que se había desarrollado a fines del siglo xix y principios del 

37 Idem.
38 Rodulfo Brito Foucher, “Borrador del informe de Rodulfo Brito Foucher 
al rector Luis Chico Goerne sobre el viaje de estudios patrocinado por la 
Universidad Nacional Autónoma de México que duró poco más de quince 
meses durante los cuales visitó 14 países, destacadamente Alemania, Inglaterra, 
la Unión Soviética, Estados Unidos, Italia y Francia”, 1937, ahunam-frbf, 
sección militancia política, serie informes y correspondencia en el exilio, caja 
17, exp. 276, f. 15.
39 Idem.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 121 

xx– por sus connotaciones antidemocráticas y antiliberales, así 
como por su apego a un catolicismo militante.40 Durante la 
década de 1930, la corriente hispanista o doctrina de la hispa-
nidad fue sistematizada por el grupo de intelectuales reunidos 
por Ramiro de Maetzu en torno a la revista Acción Española.41 
Se difundió hacia el extranjero a través de una activa campaña de 
propaganda política que buscó aglutinar a las naciones hispano-
americanas en torno al proyecto del nacionalcatolicismo. Según 
Lorenzo Delgado, la construcción teórica de la derecha española 
en torno a la renovación del espíritu de la hispanidad tuvo buena 
acogida en los grupos latinoamericanos conservadores de los años 
treinta porque éstos se encontraban

impregnados de un nacionalismo igualmente reaccionario que 
combatía tanto la penetración liberal generada a partir del 
expansionismo de los Estados Unidos –por medio del Paname-
ricanismo–, como las tendencias izquierdistas y revolucionarias 
que propugnaban un cambio radical en las estructuras sociales 
heredadas de la época colonial –asentadas en algunos países sobre 
lo que se calificó como indigenismo”–.42

En México, la corriente hispanista cobró visibilidad a través del 
discurso de los grupos de derecha que configuraron una oposición 
a la revolución en el poder.43 

40 Bailey W. Diffie, “The Ideology of Hispanidad”, pp. 457-482.
41 Pedro Carlos González Cuevas. Acción Española. Teología política y nacionalismo 
autoritario en España (1913-1936).
42 Lorenzo Delgado Gómez Escalonilla, El imperio de papel. Acción cultural y 
política exterior durante el primer franquismo, p. 122.
43 Véase Soledad Loaeza, “Los orígenes de la propuesta modernizadora de 
Manuel Gómez Morín”, pp. 445-452; Eric Lobjeois, “Los intelectuales de la 
derecha mexicana y la España de Franco, 1939-1950”, pp. 163-192; Jesús 
Iván Mora Muro, “El catolicismo frente a la modernidad. Gabriel Méndez 
Plancarte y la revista Ábside”, pp. 139-170; Beatriz Urías, “‘Méjico’ visto por 
el conservadurismo hispanófilo: el debate en torno al indigenismo (1948-
1955)”, pp. 189-211; Id., “Una pasión anti-revolucionaria: el conservadurismo 



122 / Beatriz Urías Horcasitas

	 En el momento en que ocuparon la rectoría, tanto Chico 
Goerne como De la Cueva y Brito Foucher hicieron pública su 
afinidad con la ideología hispanista. Durante las celebraciones del 
12 de octubre, pero también en otras ocasiones, todos ellos rei-
vindicaron la herencia colonial, así como los valores inherentes a 
la llamada raza hispánica.44 En octubre de 1937, Chico Goerne 
pronunció un discurso publicado en la Revista de la Universidad 
de México, en el que destacaba la importancia del legado his-
pánico para la Universidad: “La Universidad de México, siente 
legítimo orgullo al entregar hoy por primera vez a su pueblo, la 
voz auténtica de España salida de sus labios más ilustres”. Exal-
taba la valentía de Cortés y los valores en los que había estado 
cimentada la tradición hispana desde la época de la conquista: 
“honor, heroísmo, justicia, sueño grande, quimera noble”. Por úl-
timo, oponía la superioridad espiritual española al materialismo 
anglosajón y elogiaba el mestizaje que España había favorecido.45 
En sus Memorias, el médico Fernando Ocaranza –que antecedió 
a Chico Goerne en la rectoría y que fue uno de sus críticos abier-
tos– cuestionaría la autenticidad de este “casticismo”.46 
	 Con motivo de la apertura de los cursos en Bellas Artes en 
febrero de 1941, Mario de la Cueva pronunció un discurso muy 

hispanófilo mexicano (1920-1960)”, pp. 599-628; Id., “Un mundo en ruinas: 
los intelectuales hispanófilos ante la Revolución mexicana (1920-1945)”, pp. 
147-160.
44 Sin embargo, en un texto escrito en 1943, Chico Goerne explicitaba que su 
hispanismo “nada tiene que ver con esa cosa híbrida y amorfa que es para mí el 
franquismo y el falangismo”. Chico Goerne, Hacia una filosofía social, op. cit., 
p. 236.
45 Luis Chico Goerne. “La Universidad Nacional y la fiesta de la Raza”.
46 “El licenciado Luis Chico Goerne aspiraba al casticismo, pero en realidad era 
pomposo y a la pompa de sus palabras se ajustaban la tonalidad grave con que las 
pronunciaba, la boca laxa y los labios abultados. Pretendía ser hispanista, pero se 
olvidaba de la Madre Patria, cuando así le convenía; en cambio, siempre le fue 
conveniente dejar satisfechas las pasiones y hasta los caprichos de los estudiantes; 
preparaba su posición de mangoneador de masas sin detenerse a pensar que si 
aparecen un día como fetiquistas [sic], al siguiente son iconoclastas; y él mismo 
tuvo que lamentarlo”. Fernando Ocaranza, La tragedia de un rector, pp. 223-224.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 123 

similar. Esta alocución fue recuperada por el periodista Marco 
Almazán en un artículo publicado en la revista Hispanidad, que 
llevó por título “La Universidad de México abre sus puertas a la 
Hispanidad”. Éstas son las palabras citadas por el periodista:

La Universidad de México, orgullosa de su glorioso pasado y 
consciente de la elevada misión que desempeña como centro 
máximo de la cultura en la nación, y forjadora de los hombres 
del mañana, se identifica plenamente con las naciones ibéricas 
y abre sus puertas a la hispanidad. Todo aquel que aliente los 
ideales de nuestra raza y crea en el destino de nuestras naciones, 
encontrará todo el apoyo, la comprensión y la buena voluntad 
de que somos capaces. Pero ¡Ay de aquel que reniegue o vaya en 
contra de la Hispanidad! Para ese, nuestras puertas permanece-
rán inexorablemente cerradas.47 

	 En su comentario a las palabras del rector De la Cueva, Alma-
zán reproducía las ideas de la derecha mexicana más recalcitrante 
en aquellos años:

Pocos comentarios necesitan las palabras del licenciado de la 
Cueva. Representa él a las juventudes cultas y sinceras del país, 
no contaminadas del virus del judaísmo y los intereses bastardos 
de los pagados por el imperialismo yanqui. Se hace vocero del 
sentir de los verdaderos mexicanos, que junto con sus hermanos 
de España y del resto de Iberoamérica, creen firmemente en el 
destino glorioso de nuestra raza y esperan confiados el triunfo 
definitivo de la Hispanidad […] estamos firmemente conven-
cidos que solo así, uniéndonos en apretado haz, y fortaleciendo 
nuestra comunidad de cultura, lengua y religión, ocuparemos el 
alto lugar que nos corresponde en el mundo.48 

47 Marco Almazán. “La Universidad de México abre sus puertas a la Hispanidad”, 
p. 12. El resalte aparece en el texto original.
48 Idem.



124 / Beatriz Urías Horcasitas

	 En el mes de octubre del mismo año, el rector De la Cueva 
retomaría el tema de la hispanidad en un discurso publicado en 
la Revista de la Escuela Nacional de Jurisprudencia.49 Y nueve años 
más tarde, en el momento en que ocupaba el cargo de director de 
la Facultad de Derecho, seguiría proclamando su apego al ideal 
hispánico: “La Facultad de Derecho de México y Fray Bartolomé 
de las Casas, esa encarnación del Quijote a quien debemos la 
imperecedera noticia de que el hombre de América es persona, 
tienen un mismo origen, esa idea cristiano-española de un dere-
cho perpetuamente destinado a realizar lo eterno del hombre”.50 
	 Al inicio de los años cincuenta, De la Cueva todavía manifes-
taba nostalgia por el pasado colonial: “Han transcurrido cuatro 
siglos y el panorama que se presenta a la Facultad de Derecho es 
bien distinto de aquel halagüeño porvenir que le brindaron las 
auroras del Renacimiento y de la Hispanidad. Vivimos un siglo de 
indudable crisis”.51 Percibía un presente convulso y sembrado 
de nuevas dictaduras que habían desvirtuado los valores morales 
y las instituciones jurídicas que habían existido en el pasado:52

la América Hispana tiene un siglo y medio de padecer la dic-
tadura y esta es la tragedia mayor de nuestros pueblos […] La 
dictadura del pasado era simplemente dictadura; pero ahora es 
una dictadura hipócrita y es la que pervierte más las concien-
cias: es dictadura y predica la democracia; habla de instituciones 
jurídicas, pero las ha llenado de hombres serviles [que] afirman 
servir al pueblo y no hacen sino explotarlo.53 

49 Mario de la Cueva. “El día de la hispanidad”.
50 Mario de la Cueva, “Discurso del Director de la Facultad de Derecho en la 
velada conmemorativa del iv Centenario de la Facultad de Derecho el día 5 de 
junio de 1953”, p. 351.
51 Idem.
52 En 1938, Brito Foucher había desarrollado en detalle el argumento de que las 
nuevas dictaduras encabezadas por individuos mediocres, serviles e hipócritas, 
aparecían encubiertas bajo un doble discurso acerca de la realidad. Rodulfo 
Brito Foucher, “Mi expedición a Tabasco. iii. ‘La nueva dictadura’”.
53 Cueva, “Discurso del Director de la Facultad”, op. cit., p. 351.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 125 

	 En 1942, en el momento que ocupaba la rectoría, Brito Fou-
cher manifestó también su adhesión a la corriente hispanista e 
hizo declaraciones públicas en el sentido de que México nunca 
debió haberse independizado de España. El semanario Hoy, que 
hasta entonces le había dado un apoyo incondicional, publicó 
una fuerte crítica a estas declaraciones:

En un banquete que le fue ofrecido al ministro de Educación 
Pública hace unas cuantas semanas, el señor Brito Foucher 
pronunció un brindis en el que, junto a muchas verdades en-
comiables, sostuvo la tesis peregrina de que México, en el año 
de 1810, se había salido del cauce de la historia lógica para in-
ternarse por vías extraviadas, y que ya fuera de la Naturaleza, se 
había refugiado en la mentira. Una visión tan pesimista de nues-
tro pasado se compensó con el optimismo radiante que le inspira 
el actual Presidente que, a su juicio, está restaurando el impe-
rio de la verdad. Como semejante tesis significa que Hidalgo, 
Allende y Morelos no son los padres de la patria, sino los inicia-
dores de la mentira; como conduce a la conclusión inevitable de 
que México debió seguir siendo una colonia, creímos que tan 
audaz afirmación se debía a un arrebato momentáneo, natural en 
muchos oradores que se dejan arrastrar por su propia elocuencia; 
pero como el Rector ha repetido su tesis en la Universidad Autó-
noma de Guadalajara, vemos que no se trata de un error debido 
a la improvisación. Merece, entonces, ser rectificado.54 

	 A pesar de que los discursos de los tres rectores acerca del vín-
culo entre la Universidad y la hispanidad tenían muchos puntos 
en común, sólo el de Brito Foucher fue criticado de manera pú-
blica. Una interpretación posible a este fenómeno es la postura 
política que unos y otros adoptaron. 

54 “¡Alto allí, señor rector!”, p. 7.



126 / Beatriz Urías Horcasitas

3. El debate en torno al comunismo, el totalitarismo 
y la democracia clásica en la obra de Chico Goerne 

El hilo conductor que recorre las obras de Chico Goerne es el 
tema de la definición de una doctrina política capaz de dotar de 
un nuevo sentido a la Revolución en el periodo de la posguerra. 
El temor al caos atraviesa toda su obra y se concretiza en lo que 
percibe como dos amenazas específicas: el avance de una deca-
dencia que profundizaría un proceso de descomposición social 
y política; y la erosión de “lo propio” a causa de la proliferación 
de una modernidad mortífera. En el libro Ruta política55 el au-
tor expresa que el país se hallaba “hundido en la sombra y en 
la desorientación, sin rumbo fijo, sin unidad de propósitos, sin 
unidad de conciencia”, en un momento en que “cuatro grandes 
concepciones doctrinales se disputan el derecho de construir la 
nueva arquitectura de la humanidad que viene; y el México de 
hoy, al nacer así, en medio del debate más apasionado y más apa-
sionante que hayan presenciado los tiempos”.56 Y tres años antes 
se preguntaba: “¿Cómo elegir una doctrina sociológico-política 
que sirva de guía a la acción gubernativa, si en el momento que 
vivimos reina el caos y la desorientación en todo el territorio del 
pensamiento social?”.57 Supeditaba la elección de una de estas co-
rrientes –el comunismo, el totalitarismo, la democracia clásica y 
la democracia humanista– a que ésta fuera compatible con “la 
auténtica tradición espiritual de nuestro pueblo”.58 
	 Con relación al comunismo, consideraba que la concepción 
“universalista” de la dictadura proletaria era inconciliable con la 

55 El libro Ruta política fue escrito cuando Chico Goerne formaba parte del 
“Grupo Nacional Alemanista”. En las páginas preliminares, el libro se presenta 
como “una glosa y una interpretación de las ideas [expuestas en el programa 
alemanista], así como un ensayo de proyección de las mismas sobre la vida 
futura del país”. Chico Goerne, Ruta política, op. cit.
56 Ibidem, p. 11.
57 Chico Goerne, Hacia una filosofía social, op. cit, p. 20.
58 Ibidem, p. 21.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 127 

singularidad del nacionalismo mexicano.59 El comunismo reivin-
dicaba un concepto de libertad opuesto a aquel que la Revolución 
estaba impulsando a través de la defensa de la propiedad privada, 
de la libre asociación y de pensamiento, por lo que la tarea de los 
intelectuales comprometidos con el alemanismo era despejar la 
confusión entre revolución y comunismo, que reinaba tanto en 
la “masa inculta” como en el “sector revolucionario de vanguar-
dia”. En particular, había que desenmascarar a “los hombres 
cultos de este [último] bando [que realizaban] una labor comuni-
zante [que] se oculta con hipocresía y conscientemente detrás de 
verbalismos demagógicos de apariencia inofensiva”.60 
	 En cuanto al totalitarismo o nazi-fascismo, Chico Goerne 
planteaba que la propuesta acerca del “valor jerárquico de las 
razas” resultaba incompatible con la realidad del mestizaje mexi-
cano, pues,

mientras el totalitarismo […] llevado fatalmente por su concepto 
jerárquico racista, hace del indio no ario, un nuevo sudra despre-
ciable, dentro de una nueva sociedad brahamánica y de castas, y 
no ve en el mestizo sino el engendro híbrido y deforme que pros-
tituye y mancha la pureza étnica, la Revolución, en cambio, hace 
del mestizo y del indio la matriz fecunda en donde se gesta nues-
tro pueblo y de donde sale nuestra patria a la luz del mundo.61 

	 El totalitarismo había arraigado en grupos de extrema derecha 
apegados a la tesis “aristocrática” acerca de la superioridad de unas 
razas sobre otras, en oposición a “la tesis revolucionaria [que] 
construye sobre el valor de la debilidad, y es por ello modesta, 
popular, abierta, sin fronteras a todas las corrientes de la vida”.62 
La visión de Chico Goerne en torno al tema racial se caracteriza 

59 Ibidem, p. 34.
60 Ibidem, p. 25.
61 Ibidem, p. 43.
62 Ibidem, p. 45.



128 / Beatriz Urías Horcasitas

por una ambivalencia entre la reivindicación de lo mestizo y la 
valoración de una “latinidad” representada por España o Francia. 
Se trata de uno de los pocos autores de mediados del siglo xx que 
considera que la influencia francesa había sido determinante en 
México a partir de la Independencia: “Si bajo el vientre maternal 
de España se gestó la nacionalidad, bajo la luz de Francia México 
abrió los ojos a su espíritu a la vida libre”.63 En su opinión, la in-
fluencia francesa podría actuar como un freno a los avances de la 
cultura norteamericana que estaba erosionando los fundamentos 
del nacionalismo mexicano.64

	 Aunque menos peligroso que el comunismo y que el tota-
litarismo, la “democracia clásica” –o individualismo liberal– es 
presentado como un sistema poco adaptable a la realidad mexi-
cana. Chico Goerne consideraba que el principal error del 
liberalismo había sido creer que el acceso a las libertades podía 
ser el mismo para cualquiera y que las leyes amparaban por igual 
a los débiles y a los fuertes, en tanto que, desde la perspectiva re-
volucionaria, “la libertad sólo se alcanza cuando el Estado deja de 
ser coordinador nada más, para convertirse en creador y en actor; 
cuando las fuerzas sociales en él acumuladas, dan posibilidades 
y abren territorios a la acción de aquellos a quienes la natura-
leza negó esas posibilidades y a quienes el egoísmo usurpó esos 
territorios”.65 
	 En México, la democracia clásica había arraigado en un “sec-
tor moderado” del cual había que desterrar la idea de que “la 
aplicación estricta de los principios democráticos-clásicos es por 
sí sola suficiente para realizar las ambiciones de liberación que se 
persiguen”.66 

63 Ibidem, p. 160.
64 El autor aclara que su fascinación por Francia no obedecía a una simpatía hacia 
el régimen de Vichy. Ibidem, p. 236.
65 Ibidem, p. 87.
66 Ibidem, p. 25.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 129 

	 Apostaba por la instauración de una “democracia humanista”, 
definida como “la única tesis contemporánea que no sólo se in-
jerta plenamente en la tradición mexicana, sino que es además 
esencia y aún creación popular de las conmociones sociales que 
hace treinta años estamos viviendo”.67 Esta definición vaga de la 
“democracia humanista” atraviesa todos sus escritos. En el libro 
Ruta política afirmaba que “la ruta mexicana no es comunista, 
ni individualista, ni totalitaria; es demócrata, pero se encamina 
a una nueva democracia realista basada en la verdad del ser hu-
mano”.68 Años más tarde, en el libro La filosofía constitucional 
mexicana frente a la crisis política de nuestro tiempo (1953), adver-
tía que la “democracia humanista” pretendía “reconstruir la vida 
del mundo sobre los seculares soportes de la cultura grecolatina, 
sobre los que México, como precursor y vanguardista elabora su 
constitución de 1917: Hombre, Familia y Patria”.69 A diferencia 
del Estado comunista y del Estado totalitario que subordinaban 
a los hombres, en la democracia humanista el Estado se convertía 
en “un servidor de esos seres humanos, un sirviente indispensable 
sin duda alguna, absolutamente necesario, pero un sirviente al fin 
y al cabo, jamás un Señor, mucho menos un Dictador”.70 

4. La familia y la patria

Familia y patria eran entidades sociales que se encontraban en ín-
tima relación: “la familia, diríase, es la celdilla de la patria, es una 
patria en miniatura, más pequeña en sus dimensiones geográficas 
y humanas, pero más compacta, más personal, más afirmativa 
en su coherencia interior y en su fisonomía externa”.71 El “hogar 
revolucionario” era la base sobre la cual descansaba el proyecto 

67 Ibidem, p. 22.
68 Chico Goerne, Ruta política, op. cit., p. 14. 
69 Chico Goerne, La filosofía constitucional mexicana, op. cit., p. 30. 
70 Ibidem, p. 41.
71 Chico Goerne, Hacia una filosofía social, op. cit., p. 49. 



130 / Beatriz Urías Horcasitas

de reconstrucción nacional a partir del régimen alemanista, en 
la medida en que la autoridad paternal, la tradición y una “vi-
sión particular de la vida”72 constituían una barrera infranqueable 
tanto a “las notas superficiales y movedizas que llegan de Norte-
américa, allí donde estuvieron los contornos inmóviles y austeros 
del hogar español”,73 como a la influencia del comunismo y el 
totalitarismo que buscaban intervenir sobre la formación de la 
niñez y de la juventud. El libro Hacia una filosofía social en el 
siglo xx es una argumentación sistemática a favor del fortaleci-
miento de los vínculos entre la familia, la patria y las “auténticas 
tradiciones”: 

Se ha repetido constantemente en estas páginas que es el ideal de 
Patria, y con él el de familia, la suprema aspiración de nuestro 
movimiento revolucionario contemporáneo; y se ha dicho en el 
capítulo que antecede, que ese ideal social en su doble aspecto, 
familiar y nacional, no será accesible a la política mexicana si 
ella, como actitud primaria y fundamental, no se entrega apasio-
nadamente y en forma organizada y culta a la obra ingente del 
renacimiento de nuestras auténticas tradiciones, pues sólo desde 
base semejante podrá el pueblo reconstruir su ser colectivo con 
sus propias fuerzas y con fisonomía personal y definida ante la 
vida universal.74 

	 Las “auténticas tradiciones” arraigaban en la época colonial, 
que Chico Goerne concebía en términos del “advenimiento de 
un único y formidable núcleo de atracción” a partir del cual había 
podido iniciarse “la obra unificadora de aquellas culturas indíge-
nas tan incoherentes, tan inconexas, tan distintas, en ocasiones 
tan contradictorias”.75 México se había constituido como nación 

72 Ibidem, pp. 49-50.
73 Ibidem, p. 161.
74 Ibidem, p. 174.
75 Ibidem, p. 158.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 131 

con la llegada del “alma latina a tierras indias”, siendo “sus pro-
genitores el conquistador y el fraile, el conquistador que hace 
mestiza la carne, el fraile que hace mestiza el alma de la patria”.76 
El régimen de Miguel Alemán podría superar la decadencia y el 
caos en la medida en que lograra recuperar dicha esencia.
 	 El panorama social que se presentaba ante Chico Goerne al 
inicio de los años cuarenta no era alentador. En sus libros des-
cribe a una sociedad sin referentes propios, que vivía “incierta y 
desorientada, porque su impulso, su conquista y su obra no se 
han traducido todavía en una exposición sistemática, coherente, 
que dentro de precisos linderos defina [...] a la verdadera teoría 
revolucionaria”.77 Los principales actores sociales se encontraban 
enajenados ante lo extranjero o sumidos en la ignorancia: “el indio 
arrastra su miseria sobre una tierra inclemente y envuelto en una 
atmósfera de pavoroso silencio que no interrumpe una sola voz 
de aliento ni de fe”; la clase media se encontraba “invadida por la 
mixtificación degenerada de todo lo nuestro”; y la clase superior 
estaba “entregada a lo extraño [despreciando] lo propio porque 
lo desconoce”.78 Detrás de esta situación identificaba los avances 
de la modernidad norteamericana, visible sobre todo en el medio 
urbano, y propone una curiosa enumeración de las transforma-
ciones hacia la modernización que estaban produciéndose en las 
ciudades:

cambia la queja romántica de sí misma por la fiebre epiléptica 
del jazz; cambia la línea elegante y aristocrática de los Luises por 
la monotonía burguesa y monótona del “Bungalow”; cambia la 
sobriedad imponente del palacio hispano, hecho para “señores”, 
por una reproducción pobre y mediocre de “rascacielos” hecho 
para comerciantes; cambia, y esto es lo más grave, su espíritu 
creador por un delirio imitativo que hace de México, que fue la 

76 Ibidem, p. 157.
77 Ibidem, p. 24.
78 Ibidem, p. 204.



132 / Beatriz Urías Horcasitas

gran metrópoli americana de la hispanidad, ya no un constructor 
de la auténtica casa española, sino un pobre importador al ma-
yoreo de la mixtificada interpretación que de ella nos manda en 
cataratas California.79

	 Este proceso, observa el autor, podría ser revertido mediante 
el reforzamiento de un modelo de familia basado en “la autori-
dad paternal, la santidad materna y la subordinación filial”.80 La 
familia patriarcal representaba, en efecto, una entidad “regenera-
dora” susceptible de contribuir al renacimiento de valores morales 
y de sentimientos que opondrían un contrapeso a tendencias 
extranjerizantes como eran el “sajonismo”, el comunismo y el to-
talitarismo. En todos los estratos sociales, la familia favorecería un 
trabajo de fusión orientado a ampliar la conciencia social de “lo 
propio”. Debido a ello, el Estado estaba llamado a tejer estrechos 
vínculos con la familia: 

el imperativo del actual Estado mexicano [es ir] a la familia con 
la pasión religiosa del creyente a sembrar en ella los ideales de la 
revolución, y cimentar la escuela sobre estos mismos ideales [...] 
ir a la familia de las clases altas para detener allí esa dolorosa 
agonía de lo nuestro que muere ahogado en el mar de un extran-
jerismo [...] ir sobre todo a la familia de los miserables, a donde 
no llegó lo occidental, de donde huyó lo suyo sin remedio, y en 
donde es más dramática su agonía, porque es agonía de soledad, 
de olvido y de vacío.81 

	 Acerca del conflicto Estado-Iglesia, declaraba que era “tiempo 
ya de liquidar […] esa batalla centenaria”.82 Sus escritos reafirman 
la coincidencia entre los principios del cristianismo y los de la re-
volución: la igualdad y la libertad, la condena de la esclavitud, de 

79 Ibidem, p. 161.
80 Ibidem, p. 202.
81 Idem.
82 Ibidem, p. 109.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 133 

la opresión y de la injusticia. Asimismo, considera que un pueblo 
no podía vivir sin creencias que lo articularan en cuanto tal; y 
más aún en el caso de la sociedad mexicana, en donde la “unidad 
religiosa” era quizá el único elemento que estaba consolidado con 
solidez en la conciencia nacional.83 

5. Multitudes e intelectuales

A pesar de que la Revolución representaba la lucha “de los hu-
mildes y de los pobres, […] de los que sufren, vencidos por el 
egoísmo insaciable de los poderosos”,84 para este ideólogo del ale-
manismo la multitud encarnaba también una fuerza destructora 
debido a “la contextura inconsciente [e] irracional de su psico-
logía”.85 Esta fuerza social potencialmente destructora, que era a 
la vez la base del edificio revolucionario, había comenzado a ser 
encauzada a través de la reafirmación de valores patrios y fami-
liares, lo cual permitía vislumbrar el inicio de una nueva era “de 
acusado perfil moral” en la que “el sentimiento, patrimonio de las 
masas, [comenzaría] su ascenso hacia las más altas cumbres de los 
valores humanos”.86 El autor subrayaba la importancia de que la 
doctrina revolucionaria desechara un discurso racional y apelara 
al sentimiento de las multitudes, transmitiéndoles la necesidad de 
amar “a su patria y a su familia”, reafirmando al mismo tiempo “la 
igualdad y la libertad de sus hombres”.87 
	 Las tareas racionales vinculadas con la integración de “la cien-
cia a la política” quedarían en manos de los intelectuales y de los 
científicos; de ellos tendría que emanar una “luz” que iluminara 
las acciones de los gobernantes por medio de la realización de 

83 Ibidem, p. 110.
84 Ibidem, p. 44.
85 Ibidem, p. 119.
86 Ibidem, p. 131.
87 Idem.



134 / Beatriz Urías Horcasitas

una investigación metódica, científica y seria de la República, 
que proporcionando al Estado un conocimiento profundo y real 
del pueblo que gobierna, le pondría en la posibilidad de liberarse 
de la política empírica, y lo que es peor, ensayista y demagógica 
en que ha vivido, para encaminarse de lleno por la ruta de la 
política culta, que es la que como misión substancial le asigna el 
imperativo de su tiempo.88

	 Concebía a los científicos sociales –antropólogos, sociólogos, 
economistas, juristas, historiadores, etnólogos y arqueólogos– 
como los “técnicos de la Revolución”.89 Junto a “un pueblo 
palpitante y conmovido por ansias reivindicadoras” y a “un polí-
tico bañado por la claridad alucinante y religiosa de la profecía”, 
el técnico estaba llamado a ser el “constructor con las manos del 
estudio, de la ilustración y del saber”, que podría llevar a buen tér-
mino el movimiento transformador que México requería. Chico 
Goerne lamentaba que la Revolución hubiera tenido “su pueblo 
y su político, pero no su intelectual”.90 De ahí la importancia 
acordada a la Universidad como formadora de nuevas generacio-
nes de intelectuales y profesionistas, así como a la creación de un 
Instituto de Cultura Mexicana –que nunca llegó a existir–, cuyas 
funciones consistirían en congregar 

las más valiosas energías intelectuales que sientan el impulso no-
ble de entregarse a su patria, las energías de Universidades, de 
Instituciones, y Agrupaciones de ciencia y de arte, de hombres 
de estudio, de profesores, de investigadores, de sabios y de es-
tudiantes, de todos aquellos en quienes aliente el ideal redentor 
de un pueblo, que no ha de salvarse sino cuando la ilustración y 
el saber fundidos en una síntesis orgánica y unitaria, descorran el 
velo que oculta las riquezas insospechadas de su naturaleza.91 

88 Ibidem, pp. 136-137.
89 Chico Goerne, Mañana, op. cit., p. 84.
90 Ibidem, p. 83.
91 Ibidem, pp. 97-98.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 135 

	 En lo que Chico Goerne caracteriza como “el proceso integra-
dor de la mexicanidad sobre la base de la mezcla indo-latina”,92 la 
misión de los intelectuales era desterrar el “sajonismo invasor que 
está formando ya un mestizaje híbrido y degenerado” en la cultura 
de las clases altas, mientras que en las clases inferiores, “en donde 
no se conservan del espíritu indígena sino unas cuantas supervi-
vencias deformadas”, combatirían “la ausencia de toda cultura”.93 
El hispanismo se asoma en esta propuesta; Chico Goerne anhe-
laba que “los pensadores mexicanos del siglo xx [reanudaran] la 
conquista del Ideal, que en el xvi sembraran los pensadores espa-
ñoles en lo más hondo del corazón de esta Patria nuestra”.94 

6. Conclusiones

Sabemos poco acerca de la fascinación que el hispanismo fran-
quista y la Alemania nazi ejercieron sobre algunos intelectuales 
mexicanos a mediados del siglo xx, y menos aún acerca de la 
influencia de estos intelectuales sobre la reformulación de la ideo-
logía de la Revolución mexicana. Esta cuestión ha sido silenciada 
por la historiografía debido al desprestigio de la propuesta nazi al 
término de la Segunda Guerra Mundial y al repliegue del fran-
quismo en América Latina desde mediados de la década de 1950. 
A ello hay que añadir que los vínculos existentes entre diferentes 
actores políticos e intelectuales han sido negados u ocultados a fin 
de no afectar reputaciones impolutas. 
	 Sin embargo, el caso de Luis Chico Goerne muestra la exis-
tencia de lazos ideológicos profundos que permiten vincular a un 
conjunto de científicos sociales y de juristas conservadores que 
accedieron a las más altas responsabilidades en la Universidad y 
que ocupan lugares muy dispares en la memoria intelectual del 

92 Ibidem, p. 96.
93 Chico Goerne, Hacia una filosofía social, op. cit., p. 203.
94 Chico Goerne, Mañana, op. cit., p. 56.



136 / Beatriz Urías Horcasitas

siglo xx mexicano; entre ellos: Manuel Gómez Morín, Rodulfo 
Brito Foucher, Mario de la Cueva, Enrique González Aparicio y 
Lucio Mendieta y Núñez. Todos ellos consideraron que las cien-
cias sociales eran la clave para transformar al país. Varios fueron 
exvasconcelistas, que en la década de 1920 asumieron posturas 
que conllevaron una visión elitista y jerárquica del proyecto social 
muy influida por las ideas de Antonio Caso. No siempre transita-
ron hacia la esfera oficial, sino que algunos mantuvieron posturas 
contrarrevolucionarias y quedaron marginados del debate polí-
tico, como es el caso de Rodulfo Brito Foucher. En las antípodas, 
Chico Goerne militó en el pri.
	 La existencia de un hispanismo con tintes oficialistas, o de 
un oficialismo con tintes hispanistas, da cuenta de un panorama 
ideológico complejo en el que una parte de la clase media asimiló 
y utilizó las propuestas de la derecha europea. En un texto publi-
cado en 1983, Roger Bartra identificó una contradicción en la 
derecha mexicana organizada en partidos que está presente en 
la propuesta de un ideólogo del alemanismo como Luis Chico 
Goerne. Esta contradicción se desprende del intento de “conciliar 
el catolicismo hispanista conservador con el pragmatismo liberal 
burgués”. Bartra se pregunta: “¿cómo fundir los intereses corpo-
rativos de las castas tradicionales de burguesías neo-porfiristas 
hispanófilas y católicas, con los modernos apetitos individualistas 
de la nueva burguesía pro-norteamericana?”.95 Ante esta interro-
gante se han perfilado dos tipos de solución. El primero: “gestar 
un movimiento autónomo de inclinaciones fascistas, con una 
base de masas pequeñoburguesas, furiosamente nacionalistas, 
corporativistas y católicas”. El segundo: configurar un “espacio es-
tatal termidoriano, pero legitimado por la familia revolucionaria 
institucional en su vertiente reaccionaria (que prefiero denominar 
carrancista)”.96 Esta última opción es la que cobra fuerza durante 

95 Roger Bartra, “Viaje al centro de la derecha”, p. 17.
96 Ibidem, p. 19.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 137 

el alemanismo, cuya política de “unidad nacional” promovió la 
modernización económica a la par de un conjunto de valores tra-
dicionales –como eran la “mexicanidad”, la familia, la patria y la 
religión– que apuntalaron la campaña anticomunista a través de 
la ideología oficial. 
	 La articulación entre el oficialismo y la derecha durante el pe-
riodo alemanista tuvo consecuencias importantes. En palabras de 
Bartra, dicha fusión

se ha producido bajo la forma de un pragmatismo que sólo pudo 
desarrollarse gracias a la corrupción, al cinismo y a las prácticas 
represivas; no es una verdadera fusión, y por ello hoy en día una 
gran parte de la derecha –con aspiraciones a ser independiente– 
somete a crítica agria y constante a su propio alter ego estatalizado. 
A su vez, la derecha institucional intenta cubrir con el manto de 
la eficiencia tecnocrática y de la moral administrativa varios dece-
nios de ignominia. Lo peor que podría sucederle –y es posible que 
así sea– es que el proyecto de la nueva derecha estatal naufrague 
por la ineficiencia y la corrupción del propio sistema.97 

Fuentes

Archivo
Archivo Histórico de la Universidad Nacional Autónoma de México, Fondo 

Rodulfo Brito Foucher (ahunam-frbf).

Bibliografía 
“Acta de la Inauguración del Instituto de Investigaciones Sociales”, Boletín 

del Instituto de Investigaciones Sociales, 1, unam-México, Instituto de In-
vestigaciones Sociales, 1930.

Almazán, Marco. “La Universidad de México abre sus puertas a la Hispani-
dad”. Ceremonia de apertura de cursos en Bellas Artes: 27 de febrero. 
Discurso del rector Mario de la Cueva, México, Hispanidad. Voz de Es-
paña en América i/47, 12, 1941, s. pp.

97 Ibidem, p. 20.



138 / Beatriz Urías Horcasitas

“¡Alto allí, señor rector!”, Editorial no firmado, Hoy, número 295, 1942.
Bartra, Roger. “Viaje al centro de la derecha”, México, Nexos, 64, 1983, pp. 

15-23.
Brito Foucher, Rodulfo. “Composición social y organización jurídica”, tesis 

para obtener el título de Abogado, Escuela Nacional de Jurisprudencia, 
México, 1923. ahunam-frbf, sección personal, serie, documentos per-
sonales, formación educativa, caja 1, exp. 10, 25 fs. 

________. “Mi expedición a Tabasco, iii ‘La nueva dictadura’”, México, 
Hoy, 63, 7 de mayo, 1938.

________. Rodulfo Brito Foucher. Escritos sobre la revolución y la dictadura. 
Beatriz Urías Horcasitas (selec. y est. intr.), México, Instituto de Investi-
gaciones Sociales/Fondo de Cultura Económica, 2015.

Caso, Antonio. “El problema de México”, en El problema de México y la 
ideología nacional, pról. de Leopoldo Zea, México, Libro-Mex editores, 
1955 (1923), (Biblioteca Mínima Mexicana, 22).

Chico Goerne, Luis. Hacia un gobierno de jueces. Voto particular en el pleno 
de la Suprema Corte, México, Editorial Jus, 1953.

________. Hacia una filosofía social en el siglo xx. Ensayo de sociología política 
sobre la doctrina de la Revolución mexicana, México, Editora del Conti-
nente, 1943.

________. La filosofía constitucional mexicana frente a la crisis política de 
nuestro tiempo, México, Editorial Jus, 1953.

________. “La Universidad Nacional y la fiesta de la Raza”, México, Revis-
ta de la Universidad de México. Mensual de cultura popular, octubre de 
1937, s. pp.

________. Mañana. Ensayo de sociología política sobre los problemas esencia-
	 les de México, pról. de Armando Olivares Carrillo, rector de la Universi-

dad de Guanajuato, Guanajuato, Ediciones Llave, 1946.
________. Ruta política, México, Ediciones Botas, 1946.
________. Ruta universitaria, México, Editorial Cvltvra, 1947.
Cueva, Mario de la. “Discurso del director de la Facultad de Derecho en la 

velada conmemorativa del iv Centenario de la Facultad de Derecho el 
día 5 de junio de 1953”, en Lucio Mendieta y Núñez, Historia de la Fa-
cultad de Derecho, México, unam-Dirección General de Publicaciones, 
1956, pp. 350-353.

________. “El día de la hispanidad”, México, Revista de la Escuela Nacional 
de Jurisprudencia, iii, 12, unam, 1941, pp. 323-328.



Luis Chico Goerne y la propuesta de un “modernismo reaccionario” / 139 

Delgado Gómez-Escalonilla, Lorenzo. El imperio de papel. Acción cultural y 
política exterior durante el primer franquismo, Madrid, Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas, 1992 (Biblioteca de Historia).

Diffie, Bailey W. “The Ideology of Hispanidad”, Hispanic American Histori-
cal Review, 23, 3, Duke University Press, 1943, pp. 457-482.

Estrella González, Alejandro. “Antonio Caso y las redes filosóficas mexica-
nas: sociología de la creatividad intelectual”, Revista Mexicana de Socio-
logía, 72, 2, México, unam-Instituto de Investigaciones Sociales, 2010, 
pp. 311-342.

García Máynez, Eduardo. “Datos biográficos del doctor Mario de la Cueva”, 
en Libro en homenaje al maestro Mario de la Cueva, México, unam-Ins-
tituto de Investigaciones Jurídicas, 1981, pp. 9-18 (Serie E, núm. 13).

González Aparicio, Enrique. El problema agrario y el crédito rural, México, 
Enciclopedia Ilustrada Mexicana, Imprenta Mundial, 1937.

________. La Revolución en marcha (Réplica al Lic. Luis Cabrera), México, 
Frente Popular Mexicano, 1936.

González Cuevas, Pedro Carlos. Acción Española. Teología política y nacionalis-
mo autoritario en España (1913-1936), Madrid, Editorial Tecnos, 1998.

Herf, Jeffrey. El modernismo reaccionario. Tecnología, cultura y política en 
Weimar y el Tercer Reich, México, Fondo de Cultura Económica, 1990 
(1ª. ed. en inglés, 1984).

Jiménez Mier y Terán, Fernando. El autoritarismo en el gobierno de la unam, 
México, Ediciones de Cultura Popular, 1982.

Kervégan, Jean-François. ¿Qué hacemos con Carl Schmitt?, Madrid, Escolar y 
Mayo Editores, 2013 (1ª. ed. en francés, 2011).

Krauze, Enrique. Caudillos culturales de la Revolución mexicana, México, 
Cultura sep/Siglo xxi editores, 1985.

________. “Cuatro estaciones de la cultura mexicana”, Vuelta, 60, México, 
1981, pp. 27-42.

Krauze de Kolteniuk, Rosa. La filosofía de Antonio Caso, México, Seminario 
de Filosofía en México, unam-Facultad de Filosofía y Letras, 1985.

Loaeza, Soledad. “La reforma política de Manuel Ávila Camacho”, Historia 
Mexicana, lviii, 249, México, El Colegio de México, 2013, pp. 251-358.

________. “Los orígenes de la propuesta modernizadora de Manuel Gómez 
Morín”, Historia Mexicana, xlvi,182, México, El Colegio de México, 
1996, pp. 445-452.

Lobjeois, Eric. “Los intelectuales de la derecha mexicana y la España de 
Franco, 1939-1950”, en Clara Lida (comp.), México y España durante 



140 / Beatriz Urías Horcasitas

el primer franquismo, 1939-1950. Rupturas formales, relaciones oficiosas, 
México, El Colegio de México, 2001, pp. 163-192.

Medin, Tzivi. “La mexicanidad política y filosófica en el sexenio de Miguel 
Alemán. 1946-1952”, Estudios interdisciplinarios de América Latina y el 
Caribe, Universidad de Tel Aviv, vol. 1, núm. 1, ene.-jun. 1990. <http://
www.tau.ac.il/eial/I_1/medin.htm>.

Medina Peña, Luis. Hacia el nuevo Estado. México 1920-1994, 6ª. reimpr., 
México, Fondo de Cultura Económica, 2006.

Menzel, Adolf. Calicles. Contribución a la historia de la teoría del derecho del 
más fuerte, México, unam-Centro de Estudios Filosóficos, 1964 (Col. 
Cuadernos, 15). (<biblo.juridicas.unam.mx>).

Mora Muro, Jesús Iván. “Antonio Caso: un cristiano sin Iglesia”, Secuencia, 
87, México, Instituto de Investigaciones José María Luis Mora, 2013, 
pp. 155-173.

________. “El catolicismo frente a la modernidad. Gabriel Méndez Plancarte 
y la revista Ábside”, Revista Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, 126, 
vol. xxxii, México, El Colegio de Michoacán, 2011, pp. 139-170.

Ocaranza, Fernando. La tragedia de un rector, México, Talleres Linotipográ-
ficos Numancia, 1943.

Olvera Serrano, Margarita. “Una contribución a la historia disciplinar: la fun-
dación de la Escuela Nacional de Ciencias Políticas y Sociales”, Sociológi-
ca, 19, 55, México, uama-Departamento de Sociología, 2004, pp. 49-78.

Reck-Malleckzewen, Friedrich Percyval. El día de la ira. Historia de una de-
mencia colectiva, Caracas/Buenos Aires, Editorial Tiempo Nuevo, 1973.

Santos Ruiz, Ana. Los hijos de los dioses. El Grupo filosófico Hiperión y la filo-
sofía de lo mexicano, México, Bonilla Artigas editores, 2015.

Beatriz Urías, “‘Méjico’ visto por el conservadurismo hispanófilo: el debate 
en torno al indigenismo (1948-1955)”, Historia y Política. Ideas, Procesos 
y Movimientos Sociales, Departamento de Historia del Pensamiento de 
los Movimientos Sociales y Políticos, Madrid, Universidad Compluten-
se, núm. 24, 2010/2, pp. 189-211. 

________. “Un mundo en ruinas: los intelectuales hispanófilos ante la Re-
volución mexicana (1920-1945)”, Iberoamericana. América Latina-Es-
paña-Portugal, Berlín, Editorial Iberoamericana/Vervuert, núm. 50, 
2013, pp. 147-160.

________. “Una pasión anti-revolucionaria: el conservadurismo hispanófi-
lo mexicano (1920-1960)”, Revista Mexicana de Sociología, 4, 10, Mé-
xico, unam-Instituto de Investigaciones Sociales, 2010, pp. 599-628.


