La evangelizacion de Mesoamérica
en el siglo XvI: una aproximacion critica

MESOAMERICA'S EVANGELISM IN THE SIXTEENTH CENTURY:
A CRITICAL APPROACH

Norma DurRAN R. A,
uAaM-Azcapotzalco
México

ABSTRACT
The essay reviews some of the concepts through which the “Pre-hispanic reli-
gions” have been built. Only through the notion of culture that comes alive
in the Eighteenth century, can one abstract “religion”. This because, from the
European conceprs of the Sixteenth century there is only one religion, and
the concept used to define the Other is pagan/Christian. On the other hand, it
subjects the concept of syncretism, which aims to explain the incomplete evan-
gelization or to designate the conquered towns new religiosity, to criticism.
Keywords: culture, syncretism, religion, pre-hispanic world/Christian

world.

REsuMEN
El ensayo analiza algunos de los conceptos a partir de los cuales se han
construido las “religiones prehispdnicas”. Sélo a partir de la nocién de
cultura, misma que surge a partir del siglo xvi11, es que se puede abstraer
“la religién”, pues desde los conceptos de la sociedad europea del siglo
xvI nada mds hay una religién, y el concepto que se usa para observar lo
otro es pagano/cristiano. Por otro lado, se hace una critica del concepto
de sincretismo que pretende dar cuenta de la incompleta evangelizacién
o0 para denominar la nueva religiosidad de los pueblos conquistados.
Palabras clave: cultura, sincretismo, religién, mundo prehispdnico/
mundo cristiano.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 24, nim. 47, julio-diciembre 2016, pp. | 15-143



Articulo aceptado: 12-12-2015
Articulo recibido: 02-05-2016

La institucion de la sociedad es institucion de un
mundo de significaciones —que es evidentemente crea-

cidn como tal, y creacién especifica de cada momento—.

Para comenzar podriamos decir que cada sociedad
contiene un sistema de interpretacion del mundo
—pero seria insuficiente: cada sociedad es un sistema
de interpretacion del mundo—. E incluso, de manera
mds rigurosa, cada sociedad es construccion, de hecho
creacion, del mundo que vale para ella, de su propio
mundo.

Cornelius Castoriadis

La cuestién sobre la pertinencia de los conceptos que se utilizan
para dar cuenta del choque o concurrencia entre culturas —en
este caso nos referimos al momento del contacto, en el siglo xvi,
de las culturas americanas, por un lado, y la europea, por el otro—
no dejan de ser indicativas de la valoracién y comprensién de lo
ocurrido hace cinco siglos. Segtin los conceptos que se usen para
analizar y narrar lo sucedido, resulta la valoracién infra, supra o
equivalente que se hace de las culturas vencidas. Por eso no es
ocioso volver a tocar el tema, puesto que siguen surgiendo ensa-
yos y libros que emplean determinados términos para entender
este momento histérico y los usan, las més de las veces, sin recon-
siderar que éstos ya van cargados de una evaluacién.

Entre los conceptos que se vuelven a poner en la mesa estdn
los de “evangelizacién”, “aculturacién”, “transculturacién”, “hi-
bridacién”, “sincretismo”, etc. Si, en general, estos conceptos se
utilizan para dar cuenta de la “confluencia” de culturas, el sincre-
tismo se aplica, con mds frecuencia, al dmbito de lo religioso. En

116 / Norma Duran R. A.



este ensayo me enfoco particularmente en el sincretismo, usado
con profusion hasta hoy.! Desde el concepto de cultura que voy
a utilizar, el sincretismo sélo eufemiza el choque y la destruccién
del mundo americano en el que la cultura europea se impuso.

Divido este ensayo en tres partes. En un primer apartado plan-
teo la ambigiiedad del término “cultura” que, usado desde varias
disciplinas, abarca, mds o menos, cualquier creacién humana.
Para acotar su significado tomo la historizacién que Niklas Luh-
mann” hace de él. El ubica el surgimiento de la palabra cultura en
el siglo xviIr’ y, a partir de su difusién a fines de esa centuria, es
que se puede, por primera vez, hacer una diferenciacién funcional
entre dmbitos que antes eran inseparables. En segundo lugar ex-
plico cémo, a partir de ese momento, se puede hablar de religién
con el sentido que nosotros le damos. Por lo tanto, el siglo xv1 no
puede hablar de religiones prehispdnicas; la manera de entender
la alteridad implica asumir todo el mundo social mesoamericano
bajo la distincién cristiano/pagano. Somos nosotros los que hoy
hablamos de religiones prehispdnicas. En un ltimo apartado
analizo el concepto de “sincretismo” empleado para dar cuenta
de los préstamos que se dan entre culturas. Con este vocablo
muchos historiadores y antropélogos explican por qué la evange-
lizacién o fue incompleta, o en ella hubo una fusién entre ambas
“religiones”. El sincretismo, en general, ha venido a trivializar la
complejidad del choque de ambos mundos, pues se asumen las
diferencias, en el mejor caso, como resultado de esta fusién, lo
cual implica que las sociedades prehispdnicas rechazaron o mal
asimilaron la nueva religién.

' Cfr., el reciente libro compilado por Pierre Ragon, Nowuveaux chrétiens, nouvelles
chrétientés.

?No dejamos de tener en cuenta que todos los conceptos se formulan desde un
lugar, y “Cultura” es un término mds que tiene su historia. Cfr. Niklas Luh-
mann, “La cultura como un concepto histérico”.

3 Ibidem, p. 13.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi/ |17



1. :QUE ENTENDER HOY POR CULTURA?

La dicotomia naturaleza/cultura, con que Occidente comprendia
el mundo, hoy dia es insostenible, ya que implicaria que el hom-
bre es hombre por “naturaleza” y, por lo tanto, posee cualidades
comunes y universales; la cultura, desde esta postura, consistiria
de las variaciones de operar esta naturaleza comun. Sin embargo,
el mundo de las esencias dejé de ser evidente desde hace varios si-
glos, y sélo se sostiene en dmbitos como el religioso cristiano, que
funciona a partir de postulados platénicos o aristotélicos.

La cuestién de qué es la cultura ha hecho que surjan tantas
definiciones que han terminado por vaciar de toda validez al
concepto. Ya sea que se tomen los fundamentos simbdlicos de
la accién (Parsons), o la totalidad de los artefactos humanos —un
objeto cultural puede ser desde un tatuaje hasta una computadora
o una forma de alimentacién— el concepto de cultura es de una
extensién tal que al final no dice nada... Si todo es cultura, luego
su utilidad es minima.

Sin embargo, la idea de cultura que seguimos utilizando (y
por ende de las diferencias entre éstas) nacié en el siglo xvi. Por
lo tanto, en el xvr1 las culturas no existen, nadie habla con este
término, y mucho menos compara “culturas”. Existe una huma-
nidad creada por Dios. Este habia creado al hombre y lo habia
colocado en el paraiso terrenal concediéndole incluso la inmorta-
lidad, pero con la caida de Addn y Eva y su expulsién del paraiso
se cancela la oportunidad de ser inmortales. Para redimir a los
seres humanos y volver a ofrecerles la oportunidad de una vida
eterna (después de la muerte), Dios envié a su hijo, Jesucristo.
Con la muerte y resurreccién de éste, la promesa de vida eterna
se renueva y se da a todos los miembros de la familia humana.
Los habitantes de las tierras descubiertas por Cristébal Colén
fueron reconocidos como parte de esa humanidad redimida. Los
indios americanos debfan, pues, ser integrados a este plan de sal-
vacién anico. La cuestidn a pensar era: ;cémo y cudndo se habian

118/ Norma Duran R. A.



separado estas tribus del mundo conocido? No hubo una sola
respuesta a esta interrogante. Pero si la certeza de que habia que
integrarlos (por el convencimiento o por la fuerza) al plan divino,
extirpar todo rasgo idélatra y hacerlos entrar —por la conquista y
la evangelizacién— al esquema escatolégico de salvacién. De ahi la
imposibilidad de valorar las maneras de ser y de hacer del otro.
En ese sentido, nunca se podrd pensar que Sahagin es el primer
antropdlogo, pues la alteridad no le interesa mds que para erra-
dicarla, para desaparecerla. Ademds, la evaluacién de los pueblos
americanos es tamizada por la retdrica, que es la que le permite
precisamente esta observacion. Es en este sentido en el que no hay
una valoracién de la alteridad, pues sélo existe el binomio cristia-
nos/paganos o cristianos/infieles para dar cuenta de la diferencia.

Si la palabra “cultura” no aparece hasta el siglo xv, la ob-
servacién de culturas nada mds es posible después de ese siglo.
Entonces si, se observan culturas. Hay que insistir en que se obser-
van y se dicen en términos del que observa; como dird Luhmann:
debemos observar al observador (el sistema que observa) para
observar el lado de la distincién desde el cual observa. En un se-
gundo momento, se puede senalar el punto ciego de la distincién,
lo que el observador no pudo ver, pero, aun asi, nunca tendremos
la observacién nitida y completa, pues en una nueva observacién
siempre quedard oculto el punto ciego de la distincién.

Luego entonces, con el concepto de cultura si se puede ha-
cer una diferenciacién funcional o distinguir diversas esferas de
accién, que la retérica no permite. Entre ellos estdn: la religion,
la economia, la politica, la sociedad, etc. Uno de los factores que
vino a incidir en este cambio fue la imprenta, sobre todo después
del siglo xv11, cuando las herejias protestantes se volvieron igle-
sias. Al diversificarse la verdad tinica en una lucha de verdades, se
busca una nueva forma para hablar del mundo y de su funciona-
miento. El “libro de la naturaleza” obedece a una l6gica propia
que ya no depende de modo directo de su Creador. En ese primer
momento se inventard la formulacién, en lenguaje matemdtico,

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi/ 119



del funcionamiento del cosmos. En otras palabras, se ird dejando
la causalidad de tipo aristotélica (metafisica) por una causali-
dad de tipo experimental. Esto produce que la explicacion de las
leyes de la naturaleza abandone las explicaciones morales o reli-
giosas: Dios creé al mundo, no hay duda, pero sus leyes ya no
dependen de ¢l directamente.

La observacién de culturas también implica que se abandone
la retérica, es decir, el medio por el cual se daba cuenta de la al-
teridad. Desde la retérica, la nocién de experiencia es distinta de
la que se formula desde el mundo de la ciencia. La retérica no re-
configura la expectativa frustrada; al contrario, siempre encuentra
una forma de conservarla al hacerlo en términos morales. Si algo
sucede y cambia, en el resultado esperado siempre se encontrard
la forma de justificarlo, pero la expectativa no se cambia. Por otro
lado, en la nueva nocién de verdad que emerge con la ciencia, si la
hipétesis no se comprueba, ésta se formula de nuevo y se cambia
por una nueva hipétesis que a su vez serd puesta a prueba.* Un
ejemplo de cémo funcionaba una expectativa retérica podrian ser
los ritos propiciatorios de la lluvia, las rogativas o peregrinaciones;
si no llovia no se deducia que el ritual no funcionaba. Se inferia
que Dios no habia concedido las lluvias por causa de los pecados
de los hombres. En una cultura que estiliza su experiencia a par-
tir de la ciencia, la frustracién de la expectativa hace que no se
adjudique a Dios esta decisién, sino al funcionamiento mismo
de la naturaleza.

Cabe entonces constatar, como Mendiola lo hace ver,” que en
los siglos xv1 y xvir la alteridad y su explicacién o apropiacién
s6lo pueden darse mediante la tépica y la representacién figu-
rativa: la retérica y el arte de la memoria. En ese sentido es muy
interesante la afirmacién de Michel de Certeau, quien nos dice

4 Cfr. Alfonso Mendiola, Retdrica, comunicacion y realidad, cap. 11.
> Cfy. idem.

120 / Norma Duran R. A.



que la palabra “etnologfa” también surge en el siglo xvir.® Por
lo tanto, esa nueva mirada que da cuenta de las culturas es un
rasgo especifico de la Modernidad del siglo xviir y no del Rena-
cimiento o temprana Modernidad del xv1. Los estudios de las
sociedades primitivas y las cdtedras sobre mitos y religiones com-
paradas empezardn a hacer su emergencia en el siglo x1x con una
antropologia de corte evolucionista.

La antropologia funcionalista que llega hasta nuestros dias
surge como respuesta a la pregunta siguiente: ;qué funciones
debe realizar una sociedad para reproducirse? La respuesta se
concentraba en tres esferas: satisfacer las necesidades materiales
(economia), tener organizaciones para poder tomar decisiones
que implicaran a la totalidad de la comunidad (politica) y cons-
truir convenciones en el uso de los simbolos (el utillaje mental o
las representaciones). El antropélogo debia indagar cémo cada
sociedad resolvia esas funciones. Al modo de resolverlas era a lo
que llamaban cultura.” Al haber diversas formas de solucionar es-
tos problemas habia distintas formas culturales.

La cultura es entonces una nocién que contiene en si misma
diversidad, es decir, no hay una cultura sino varias. La racionalidad
que funda el concepto de cultura es comparativa. El problema se
presenta en la manera como se opera la comparacién. Para com-
parar, en general, hay que realizar la siguiente operacién: a) tener
dos entidades que se van a comparar, b) hacer abstraccién de las
cualidades concretas que componen a cada uno de los objetos
y ¢) encontrar la especificidad de cada una de las entidades. El
problema que se presentaba era el de hallar una unidad general
que posibilitaba la comparacién, es decir, un denominador co-
mun a ambas entidades. Pero, ;cudl seria ese denominador comin
para comparar una pirdmide azteca con una catedral gética? La
unidad que se utilizaba, a pesar de todo el esfuerzo que se hacia,

®Michel de Certeau, La escritura de la historia, p. 203.
7 Cfr. ].S. Kahn (comp. y prél.), El concepto de cultura: textos fundamentales.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 121



se cargaba a favor de la catedral gética. Esto es lo que llamamos
eurocentrismo. La cultura occidental siempre resultaba, en el pro-
ceso de comparacién, superior a las otras.®

Para seguir con nuestro argumento, la retdrica cumple hasta
los siglos xv1 y xvir la misma funcién que en los siglos x1x y xx
ejerce la nocién de cultura. Ambas permiten la trasmisién de for-
mas de vida de una generacién a otra. La retérica lo hacia para un
cosmos cerrado y constituido por esencias, mientras que la cul-
tura, para un universo abierto e histérico. La cultura funcionaba
como un esquema perceptivo y practico que construia lo real. La
primera trabajaba con paralelismos analégicos; la segunda, con
comparaciones El concepto funcionalista de cultura al fin ha sido
criticado desde sus mismos principios naturalistas: toda cultura
tiene que responder a esas tres dimensiones, si no, no es una cul-
tura. Castoriadis nos recuerda que:

el funcionalismo, que supone necesidades humanas fijas y ex-
plica la organizacién social como el conjunto de funciones que
tienden a satisfacerlas [...] no explica nada. En toda sociedad hay
una multitud de actividades que no cumplen ninguna funcién
determinada en el sentido del funcionalismo; pero son sobre
todo las banalidades las que eliminan o encubren lo que mds

importa: la cuestién de la diferencia entre las sociedades.’
Todavia siguiendo a este autor:

cada sociedad contiene un sistema de interpretacién del mundo
—pero [decir esto] serfa insuficiente: cada sociedad es un sis-
tema de interpretacién del mundo—. E incluso, de manera mds
rigurosa, cada sociedad es constitucién, de hecho creacién, del
mundo que vale para ella, de su propio mundo. Y su identidad
no es otra cosa que este sistema de interpretacién, o mejor, de

donacién de sentido. Por esta razdn, si usted ataca este sistema

8 Cfr. Cornelius Castoriadis, La institucién imaginaria de la sociedad.

? [hidem, p. 274.

122 / Norma Duran R. A.



de interpretacién, de donacién de sentido, la ataca mds mortal-

mente que si atacase su existencia fisica.'”

Por lo tanto, la sociedad europea habia creado sz mundo y esa
creacién (interpretacién, traduccién, descripcién, etc.) vale en
exclusiva para ella. Luego entonces, la cultura es produccién de
sentido. Sélo hay realidad interpretada; no hay realidad en s,
toda comparacién entre culturas es imposible, pues por fuerza
una traduce en sus propios términos a la otra, es decir, la reduce.

Por lo tanto, ;cémo dar cuenta del choque de culturas en el
siglo xv1? Desde esta concepcién de cultura, no existe comuni-
cacién entre ellas mds que en términos de comunicacién de lo
observado como cultura. Comprender el punto de vista de la ob-
servacion es lo que serfa cultura, es decir, observacién de la obser-
vacién. En este punto insisto: el contacto de ambos mundos dio
por resultado: 1) la incomprension total del otro por parte de
ambos mundos, con el resultado de que este contacto nos es re-
latado, traducido, interpretado a partir de la cultura europea,
que lo realiz6 en términos comunicativos a partir de la retérica;
2) la aniquilacién de las sociedades americanas, puesto que la
evangelizacién trajo consigo la imposicién de cultura en tér-
minos luhmannianos: la significacién del mundo, la realidad
resignificada en términos cristianos esencialistas, por lo tanto,
la desaparicién de lo que se conocerd como “culturas america-
nas” que daban sentido al mundo en sus propios términos. La
comprensién occidental parte tanto de la idea de conocimiento
griego, como de la idea de religién mosaica y postula, como Ass-
mann nos dice: una “novedosa capacidad para la distincidn, la
negacién y la exclusion”.!" En otras palabras, tanto las religiones
monoteistas como la racionalidad occidental no permiten pensar
la alteridad mds que asumiéndola desde la superioridad que les
asegura su propia cultura.

1 Cornelius Castoriadis, “Las significaciones imaginarias”, p. 81.
"Jan Assmann, La distincién mosaica, p. 19.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 123



:Se puede entonces hablar de aculturacién, inculturacion,
transculturacién, hibridismo, sincretismo, etc., conceptos que la
antropologia social ided, inventd, para hablar de los cambios so-
ciales? La concepcidn del cambio social de las culturas tiene como
condicién de posibilidad el plantearse como si la relacién entre
culturas no estuviera mediada por articulaciones de poder y de
violencia. No se juntan dos culturas y se da un acoplamiento paci-
fico, una sintesis o un sincretismo. Desde luego hay intercambios
y préstamos, pero nunca conciliacién ni sintesis.

2. LA CUESTION DE LA RELIGION

En el 4mbito de lo simbdlico, el tema preferido para la compara-
cién cultural ha sido la religién. Pero la religion no es un universal
trascendental. No ha existido siempre, y puede dejar de existir, no
hay nada esencial que la defina, ni existe un dmbito auténomo o
propio de la religién. La primera premisa es: hasta el siglo xvr,
la religién no existe como objeto de estudio, puesto que todos
los sujetos estdn inmersos en una sociedad que no distingue es-
feras auténomas; el mundo es visto como un cosmos cerrado,
que impide un distanciamiento o una perspectiva en la que se
pueda contemplar la religién como objeto a analizar. Fue hasta el
siglo de la Ilustracién cuando la religién se volvié centro de una
reflexién critica y desmitificante. Mds en concreto: la nocién que
tenemos de religién es la que se inicia cuando ésta es tematizada
como objeto de estudio a partir del siglo xix.

A fines del siglo xvir la religién “fue concebida como una
esfera auténoma y resultado de una libre eleccién de la concien-
cia individual. Esta mutacién cultural de primera importancia no
puede ser separada del conjunto de cambios sociales y politicos
que marcan el fin del Antiguo Régimen”."? De aqui se sigue que

12 Jean-Claude Schmitt, “Une histoire religieuse de Moyen Age est-elle posible?”,
p- 32. Las traducciones de las citas originales en francés son mias.

124 / Norma Duran R. A.



si la conquista y la evangelizacién de América se dieron en el siglo
xv1, la comprensién de este hecho por parte de los conquistado-
res y los frailes fue pensada desde otro universo: un pensamiento
cosmoldgico, es decir, un pensamiento cerrado, regido por una
ética heterénoma que no puede distinguir espacios auténomos.
En una cosmologia todo tiene que ver con todo: lo religioso, lo
politico, lo econémico, lo social formaban una unidad que debe
pensarse desde un centro, ese centro es ocupado por la Iglesia y
los reyes. Por eso es impensable hablar de conquista espiritual y de
conquista militar, pues ambas son una sola."

Por eso, para nombrar el proceso que comienza en el siglo xvir
recurrimos a la “salida de la religion”," frase acufiada por Marcel
Gauchet, quien explica: “el paso de un mundo donde las religio-
nes contintan existiendo, pero (iinicamente) dentro de una forma
politica y de un orden colectivo que ellas ya no determinan mds”."

El estudio sistemdtico de las religiones, en plural, comienza
con la posibilidad de escindir este rubro de otros componentes
sociales, y esto se empezd a dar de manera paulatina con el pro-
ceso de secularizacién, concepto que Gauchet no usa por venir
de un mundo que ya contenia ese término; por esa misma razon,
tampoco emplea el de laicismo.'

13“;Qué es un rey, en efecto, sino un concentrado de religién y de visién po-
litica? Quien dice rey dice heteronomia materializada, y significa en la misma
forma su poder; heteronomia difusiva a partir de un centro de poder, hasta las
mds minimas ramificaciones de lazos sociales, bajo los rasgos de ataduras jerdr-
quicas que van de lo superior a lo inferior, el poder desciende de otro, de dios,
cae de lo alto y se impone desde lo alto a la voluntad de los hombres; las revolu-
ciones modernas (inglesa, norteamericana y francesa), llevan al rey a la tierra, a
la altura del hombre, es un poder que llamaremos representativo. De un poder al
otro, no hay nada en comun, un abismo metafisico los separa”’. Marcel Gauchet,
La religion et la démocratie, p. 15.

!4 Marcel Gauchet, El desencantamiento del mundo. Una historia politica de la
religion, p. 10.

' Gauchet, La religion et la démocratie, op. cit., p. 14. Las cursivas mias.

1¢“La razén por la que yo rechazo las categorias de ‘laicizacién’ y de ‘seculari-
zacion’ [es] que ellas no dan cuenta del contenido tltimo del proceso. Las dos
nociones, es necesario decirlo, tienen un origen eclesial. Surgen del esfuerzo de

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 125



Los deistas del siglo xvir fueron los primeros en proponer la
idea de una “religién natural”; es decir, pensaban que el hombre en
estado primitivo habria creido en una deidad tnica, pero esta idea
se habfa corrompido muy pronto con burdas supersticiones.'” La
obra del inglés Edward Gibbon sobre la decadencia del Imperio
romano'® expone con nostalgia cémo el cristianismo primitivo
fue sélo al principio la vuelta al monoteismo primario, pero muy
pronto gand el politeismo, ahora sustituyendo los dioses romanos
con los santos cristianos."’

En el siglo x1x la religién se vuelve un objeto de estudio para
la academia y entra a las universidades. Fue Inglaterra la pri-
mera que promovié una cdtedra de religiones comparadas.”® En
el pensamiento de la segunda mitad del siglo (1880) privaba el
pensamiento evolucionista y lo primero que se buscé era el origen
de todas las religiones. Si Darwin iba en pos del origen de las
especies, spor qué no buscar el origen de la religién? Se seguia
pensando que la religién habia surgido en un lugar y en un mo-
mento dados, y luego habia evolucionado a otras formas, pero
conservando siempre “algo esencial” que la hacia visible, sensible

la institucién para definirse ella misma. Designan, o aquello que no es de la
iglesia o eso que sale de su jurisdiccion”. bidem, p. 17.

'7Esta idea es muy clara en los deistas jesuitas; desde luego su deidad tnica tiene
las caracteristicas del Dios cristiano. Cfr. el excelente capitulo de Michel de Cer-
teau, “Histoire et anthropologie chez Lafiteau”.

'8 Edward Gibbon, Historia de la decadencia y ruina del Imperio romano.

¥ Ibidem, p. 396.

»Inglaterra llevé en un momento la vanguardia de estos estudios; su presencia
imperial hizo que muy temprano se formaran cdtedras de historia comparada
de las religiones. Cfr. Tomoki Masuzawa, In Search of Dreamtime. The Quest
for the Origin of Religion. También vid. E.E. Pritchard, Las teorias de la religion
primitiva, quien hace un andlisis de los acercamientos disciplinarios a las reli-
giones, con una bibliografia enorme. En Alemania la “Escuela de historia de las
religiones” se desarrollé bajo una perspectiva més filoséfica. Cfr. Hans Kippen-
berg, Discovering Religious History in the Modern Age. Francia tuvo un desarrollo
muy particular; en oposicion de la “ciencia catélica” se conformaron los espacios
universitarios para el andlisis de las religiones. Cfr. Frangois Laplanche, La crise
de Lorigine. La science catholique des Evangiles et Uhistoire au xx* siécle.

126 / Norma Duran R. A.



en cualquier cultura y en cualquier tiempo. Ya los ilustrados ha-
blaban de esa “religién natural” en la que ellos mismos crefan,
sin suscribirse a ninguna Iglesia. Aunque para la explicacién de
la vida y del universo Dios ya no era indispensable, se le ponia
como el principio Creador; ya no incide en todo como sucedia en
la Edad Media. El mundo es regido por sus propias reglas y leyes,
como el mecanismo de un reloj, perfecto, pero creado.

De Max Miiller pasando por E.B. Tylor y James Frazer se ve
lo que en la primera mitad del siglo xx predominard como una
evidencia: la universalidad del fenémeno religioso; todos los pue-
blos habian de tener formas de ser religiosos. Desde luego, en una
civilizacién como la occidental y a través del lente evolucionista,
el monoteismo tendria que ser la forma mds acabada y perfecta de
la religi6n.

Las explicaciones sobre el origen de la religién habian seguido
dos caminos:*' a) las teorfas que la explican de manera psicolo-
gista como Miiller, Tylor, Frazer, Freud, Eliade, Jung, y b) las que
la explican socialmente, como Durkheim y Weber. Las primeras
son teorfas mds bien interpretativas y las segundas son explicativas
y, por decirlo asi, funcionalistas. Dicho de otra forma, buscan el
papel que juegan dentro de la sociedad. Los esfuerzos mds im-
portantes para pensar la religiéon desde “la salida de la religién”
fueron desde luego los de Marx, Freud y Durkheim. Se puede
decir que estas teorias se encaminan sélo a desmontar la religién
judeocristiana. El esfuerzo de estos intelectuales fue insuperable
en ese aspecto; sin embargo no ayudan a analizar otras formas
religiosas pues su postura es eurocéntrica, es decir, reflejan en ex-
clusiva el mundo que critican y desmontan, pero no sirven para
analizar otras formas culturales.

Algunas de ellas, como las de Tylor, Durkheim, Freud, Prit-
chard, entre otras, son teorias que han pensado que el origen de la
religién se podia encontrar en los pueblos mds primitivos del pla-

! Aqui me apoyo en la obra de Daniel Pals, Seven Theories of Religion.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 127



neta, y el campo de la naciente antropologia decimonénica fue su
drea de estudio. La ciencia de las religiones no nada mds elaboraba
sus teorfas, sino que utilizaba una serie de conceptos para anali-
zar la “religién” de otros pueblos. Entre ellos estin: mito, rito,
sacrificio, ritual, cultura, etc. Las maneras de explicarlos fueron
el animismo, el totemismo, el chamanismo, el binomio magia/
religién, los suenos, la neurosis, etc.

Al renunciar a encontrar el origen de la religion siguié el es-
fuerzo por distinguir lo minimo elemental (por no recurrir al
término aristotélico de “esencial” o “sustancial”) de la religion.
De ahi Durkheim dedujo que “lo sagrado” era ese “minimo esen-
cial” de lo religioso, opuesto al término profano. Rudolph Otto*
consagraria en un libro ya casi mitico “eso sagrado” como Lo santo
(el mysterium tremendus et fascinans): lo numinoso. De ahi que
se pasd a numerosas obras denominadas “Fenomenologia de la
religién”, que fueron lo comdn en la primera mitad del siglo xx.*
No podia fundarse una ciencia de la religion sin definir con cla-
ridad su objeto de estudio. La primera mitad del siglo xx vio el
ascenso y fama de las obras como la del holandés Gerardus van
der Leeuw® (1975), la de Geo Widengren® (1969), la de Mi-
chel Meslin* (1978), o la del espafiol Martin Velasco? (1978).%
Desde luego fue muy importante toda la obra de Mircea Eliade
(1907-1996), pues desde el mundo americano anglosajén llegd
su influencia a México y ha sido referencia bdsica en las cdtedras
de historia de las religiones comparadas, mito y religién, etc., que

22 Rudolph Otto, Lo santo: lo racional y lo irracional en la idea de Dios.
#Inclusive Heidegger escribe una Introduccién a la fenomenologia de la religion.
% Gerardus van der Leew, Fenomenologia de la religion.

» Geo Widengren, Fenomenologia de la religion.

26 Michel Meslin, Aproximacién a una ciencia de las religiones.

¥ Martin Velasco, Introduccion a la fenomenologia de la religion.

% Mencionamos sdlo las mds famosas y conocidas en nuestro pafs, mismas que
se encuentran traducidas al espafiol. Hay decenas de ellas en alemdn, inglés
italiano, etc. El franquismo inclinaba la balanza para favorecer todas estas pu-
blicaciones, que luego aparecian en editoriales mexicanas o latinoamericanas.

128 / Norma Duran R. A.



han influido por completo en los estudios sobre las culturas pre-
hispdnicas y la historia colonial.

Las obras de fenomenologia de la religién fueron publicadas
en espafiol siempre por editoriales catdlicas. Habia que insistir en
que el hombre era “naturalmente religioso” y que, a pesar del
ateismo imperante de la sociedad moderna, ésta escondia su reli-
giosidad en nuevas formas, pero no podia dejar de ser lo que en
su “naturaleza” ya estaba, a pesar de regirse por éticas distintas o
de sentirse “auténomo” en su totalidad. Lo tnico que olvidaba
esta ciencia, al igual que otras que se fundaban a fines del siglo
X1x, como la sociologia y la antropologia o la psicologia, era la
historia.

Los elementos mds favorecidos para comparar las “religiones”
fueron: “mito”, “culto”, “sacrificio”, “cosmogonia’, el binomio
“magia/religién”, “supersticion”, “sagrado”, “profano”, etc.” Se
puede apreciar que estos elementos son parte de las religiones
monoteistas; por lo tanto, desde este universo se trasladan a otras
“formas religiosas”, tanto de la antigiiedad como de los pueblos
“primitivos” encontrados por los antropélogos de los siglos x1x y
xx. El sincretismo® fue entre muchos términos el mds favorecido
para explicar los “préstamos” o “acoplamientos” de unas culturas
con otras, y se denominé “religiones populares” a aquellas en que
el proceso de evangelizacién no se completd o en el que los pue-
blos se “resistieron” a la imposicién de la nueva religién.

» Algunos conceptos ya han sido desmontados. Entre quienes lo han hecho
estdn: Jean Wirth, “La naissance du concept de croyance”, 2003; sobre el mito,
Marcel Detienne, La invencion de la mitologia; el concepto del sacrificio es des-
menuzado en Marcel Detienne y Jean-Pierre Vernant, La cuisine du sacrifice en
pays grec.

% Un articulo muy importante es el de Pierre-Antoine Fabre, “Entrar con el
otro y salir consigo’: Nouvelles recherches sur les missions d’evangélisation
modernes”, que analiza la insistencia de los académicos por entender los temas
misionales con el término de sincretismo. También es muy sugerente —en el
andlisis etnolégico de las practicas religiosas de los pueblos indigenas— el articulo
de Alessandro Lupo, “Sintesis controvertidas. Consideraciones en torno a los
limites del concepto de sincretismo”.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 129



Si tomamos uno de los elementos mds significativos de la cris-
tiandad, el sacrificio, podemos ver por qué hubo tanto azoro ante
los sacrificios —ya sea humanos o no— ofrecidos a los “falsos dio-
ses”. Es decir, podemos suponer por qué lo que observaron los
conquistadores fueron “sacrificios” y no otra cosa (podrfan haber
sido formas de castigo, o cumplir cualquier otra funcién) pero no
habia posibilidad de observar otra cosa, ademds de observar falsos
“dioses” por doquier.

Marcel Detienne y Jean-Pierre Vernant, en un estudio de
1979,*! desmontaron el cuidadoso andamiaje que se construyé
en torno al modelo sacrificial de los griegos. Ellos postulan que los
“mitos” griegos conformaron el modelo de sacrificio para todas las
culturas. En el articulo que abre esta obra Detienne sugiere cémo
fueron los modelos sacrificiales griegos, y en especial los dioni-
siacos, en sus dos versiones (6rfica y dionisiaca), los que armaron
todo el aparato sacrificial sobre el que se monté EL sacrificio. En su
version 6rfica, Dionisos toma la forma de un nifio y es degollado
por un grupo de titanes, que lo desmiembran para comérselo her-
vido o rostizado —todo, salvo el corazdn, que se le ofrece a Zeus—;
éste castiga a los titanes reduciéndolos a cenizas, de donde surgird
el género humano. En el de los misterios dionisiacos se invita a
los fieles a devorar crudas todas las partes de un animal (a veces
un toro, a veces una figura humana). Pero, se pregunta, ;se puede
explicar la institucién auténoma del sacrifico y colocarlo en un
orden especificamente religioso? En Grecia tenfa que ver con la
inclusién a un sistema de relaciones sociopolitico vinculado con
la polis. Es decir, es la forma de inclusién a la religion civica, pues
el carnicero que mata a los animales que consume la polis es a la
vez el sacerdote, y el ritual que debe seguir implica una gestuali-
dad y unas pricticas que justifican la violencia contra el animal
sacrificado. Digamos que todo este modus operandi es para lograr
la venia del animal (bovino o cordero) para ser alimento de los

3 Detienne y Vernant, La cuisine du sacrifice, op. cit.

130 / Norma Duran R. A.



humanos. Por eso se reservan ciertas visceras que son ofrecidas a
los dioses. La violencia hacia animales que los griegos no consu-
men, se dirige a la caceria. Las religiones mistéricas como los ritos
6rficos y dionisiacos son marginales de la polis, y representan tipos
de sacrificio alternativos para quienes buscan otros fines.

Ernest Cassirer” (mencionado en libro de Detienne y Ver-
nant), a fines del siglo x1x y en la primera mitad del xx, instal4
la figura unitaria del sacrificio y lo situ6 en el centro mismo de lo
que hasta ahora se ha denominado como religién. De ahi la bus-
queda de estos gestos (sacrificios) en toda manifestacién cultural.
El sacrificio tuvo como funcién, entre estos intelectuales, trazar la
frontera entre los rituales “salvajes y repugnantes” que tenian los
“pueblos de naturaleza” y los de los pueblos civilizados. La figura
del totemismo, entre 1885 y 1920, no habria estado completa sin
el sacrificio. Ahora bien, el sacrificio servia como ejemplo a los
eruditos para verificar la existencia de la religién en los pueblos
barbaros. El jesuita Lafiteau dice en 1724: “Es [el sacrificio] tan
antiguo como la religién misma y tan extendido, en las Naciones
sometidas a la religién, que no teniendo nada mds que el Sacri-
ficio hacen sélo uso de éste [por no tener nada mds], siendo al
mismo tiempo la prueba de que tienen religién”.”” La cuestién
de la religiosidad de los pueblos quedaba zanjada mediante esta
comprobacién. En el siglo x1x, el sacrificio llevaba a un estatuto
tedrico que se componia de dos factores esenciales: la comida en
comun vy la alianza por la sangre. Desde estos pardmetros, el sa-
crificio mds sublime era el cristiano, jque mds sacrificio que el
del Dios mismo! Lo que ya no gusté nada a los teéricos de este
“esencialismo religioso”, inherente a todo el género humano, fue
la interpretacidn de Frazer, que postulaba una similar “antropofa-
gia ritual” en el rito catélico de la comunién y lo equiparaba con
otras formas sacrificiales de pueblos inferiores.**

32 [bidem, p. 33.
3 Apud ibidem, p. 26.
3 Apud ibidem, p. 31.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi/ 131



Cito la conclusién de Detienne:

la nocién de “sacrificio” es una categorfa de pensamiento de ayer,
concebida tan arbitrariamente como el totemismo —denunciada
desde hace tiempo por Lévi-Strauss— a la vez para conjuntar un
tipo artificial de elementos deducidos aqui y all, en el tejido
simbdlico de las sociedades, y para testimoniar el impresionante
imperio que el cristianismo englobante no ha dejado de ejercer
secretamente sobre el pensamiento de esos historiadores y socié-
logos convenciendo que habfan inventado una “nueva ciencia™

la ciencia de las religiones.”

Asi como el sacrificio fue tomado como punto de andlisis y
componente bdsico de lo religioso, podriamos hablar de otros
elementos més con los que se analizan muchas de las précticas
que sin equivocacion ya formaban parte de las religiones de las
sociedades que se estudiaban. Con este ejemplo creo que se mues-
tra cémo son usados los conceptos —que contienen de antemano
una significacién precisa— para demostrar la crueldad —y la in-
ferioridad— de las pricticas en “religiones” encontradas en otros
mundos, como fue el caso del mundo americano.

3. EL SINCRETISMO EN LA EXPLICACION
DE LA EVANGELIZACION DE AMERICA

La inteligibilidad de lo americano pasé, con el andlisis antropo-
l6gico, la criba de la comparacién. Las “religiones” americanas
fueron punto fundamental para dar cuenta de pricticas, cos-
tumbres y acciones de los vencidos. William Taylor®® hace una
sintesis de las principales posturas para acercarse al proceso de
evangelizacién.

% Ibidem, pp. 34-35.
3 William Taylor, Ministros de lo sagrado, pp. 78ss.

132 / Norma Duran R. A.



El encuentra tres: transformacién al cristianismo, resistencia
al cristianismo y sincretismo. En la primeras ubica a Kubler:¥
“En el siglo xvir1 tanto habia sido olvidado y la extirpacién de la
observancia autéctona por las autoridades religiosas habia sido
tan enérgica, que los ultimos alientos de los portadores de ritos y
costumbres indigenas expiraron sin ser escuchados”.”® Kubler es
lapidario, él no ve nada que demuestre supervivencia ni resistencia
de los antiguos cultos. La violencia de la conquista, las enferme-
dades y la contundencia del celo evangelizador habian acabado
con cualquier vestigio de las antiguas costumbres indigenas.

La segunda postura sostiene que hubo toda una resistencia
triunfal de idolos-tras-altares, es decir, que los indigenas “fin-
gieron” su “verdadera conversién”, primero para preservar sus
creencias y segundo para evitar el contacto con el gobierno co-
lonial y su Iglesia. Esto se habria dado en los lugares donde los
espafioles no fueron capaces de imponer su voluntad por la fuerza,
0 que estaban muy alejados. Esta hipétesis fue muy socorrida en
los afios de “fervor posrevolucionario en favor del indigenismo”,*
o sea, las décadas de los veinte y los treinta del siglo xx. No obs-
tante, la obra de Juan Carlos Estenssoro® ha venido a cuestionar
con contundencia esta tesis para el Perd, y la realidad que se pre-
senta para la Nueva Espafa es muy semejante.

La postura que mds apoyo ha tenido entre intelectuales, pero
que también ya se maneja inclusive en medios masivos de comu-
nicacién (sobre todo en Dia de Muertos o en festividades como
la de la Virgen de Guadalupe) es la del sincretismo. Con ella se
opta por tomar elementos de ambos lados, y propone, casi siem-
pre, una postura conciliatoria, que se inclina unas veces mds a la
resistencia, otras a la transformacién, pero que viene a explicar

37 Georges Kubler, Arquitectura mexicana del siglo xvi.

38 Taylor, Ministros, op. cit., p. 78.

3 [bidem, p. 79.

“Juan Carlos Estenssoro Fuchs, Del paganismo a la santidad. La incorporacién de
los indios del Perti al catolicismo 1532-1750.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 133



la “religiosidad popular”, permisible, pero ajena a la religiosidad
oficial. Por otra parte, esta postura concilia el mestizaje de culturas,
es decir, es muy util para resolver la cuestion de la identidad del
mexicano pues otorga una parte de la identidad a la raiz indigena
y la otra a la espanola. De hecho, esto se vio reflejado hasta bien
entrado el siglo xx cuando se celebraba el 12 de octubre como el
“Dia de la Raza”.*! Precisamente fue en el quinto centenario, en
1992, cuando quedd enterrada esta conmemoracién —en Chia-
pas—, como precedente de la aparicién del Ejército Zapatista.*
Ahora bien, como he dicho, el término sincretismo empez6
a utilizarse en las disciplinas que indagaban en el pasado “indi-
gena’, mediante dos vias: la del historiador, en las crénicas y en
los archivos, y la de los etndlogos, en el trabajo de campo rea-
lizado en las comunidades mds alejadas de la civilizaciéon. Estos
ultimos pensaron encontrar las costumbres petrificadas de los in-
digenas prehispdnicos en los poblados menos favorecidos por el
embate secularizador realizado por los gobiernos posrevoluciona-
rios. Los primeros hallaron los “indios de papel”;* los segundos,
los resquicios y la resistencia de las religiones prehispdnicas. La
combinacién de ambos trabajos dio por resultado el feliz hallazgo
de las costumbres, creencias y religién de los antiguos mexicanos.
En estas investigaciones el sincretismo aflora. Son multiples
los ejemplos en casi todas las obras que analizan y estudian tanto
el periodo precolombino como los tres siglos de la colonia —por
cierto, ya colocados los periodos en estricto orden cronolégico
para mostrar la historia de la nacién—: el prehispdnico, el virreinal
o colonial y el independiente. No obstante, el estudioso francés

4 Miguel Rodriguez, Celebracion de “la raza”. Una historia comparativa del 12 de
octubre, hace un andlisis de la conmemoracién de esta festividad desde el cuarto
centenario en el XIx, hasta a fines del xx. Es muy interesante ver cémo hace su
emergencia la nocién de raza y lo que indica a lo largo del periodo.

2 [bidem, p. 54.

% Guy Rozat, Indios imaginarios e indios reales en la conquista de México. El usa de
continuo la expresién “indios de papel” para referirse a estos indios imaginarios.

134 / Norma Duran R. A.



Robert Ricard, en un libro que se volvié un cldsico, indicaba que
habia que irse con cuidado y no confundir rasgos propios del
cristianismo rural europeo con la religiosidad indigena.*

El sincretismo fue el feliz concepto para hallar “la religién”
que los pueblos mesoamericanos tenfan antes del contacto con los
europeos. Los antropélogos lo confirmaban con la observacién
de las festividades y costumbres de los pueblos contempordneos;
la historia no habia pasado por ellas... Esto resulta muy desa-
fortunado, pues ademds de lo que he dicho sobre el mundo de
significacién que implica cada sociedad, se anade la que vuelve
equivalente tipos de comunicacién por completo distintos: a) la
“escritura’ prehispdnica (con todas sus variaciones, que van desde
cédices pictogrificos con anotaciones en alfabeto latino, hasta
fuentes escritas, ya sean manuscritas, impresas, etc., lo que de en-
trada afiade una complejidad mayor)®, y b) las fuentes epigraficas,
que involucran un lenguaje simbdlico diferente, con su particular
complejidad.® ;Cémo volver equivalentes tipos de comunicacién
tan distintos?

La nocién de sincretismo no es un término inocente; por eso
es importante ver dénde y cémo surgié. No hay todavia una in-
vestigacion sistemdtica del término; sin embargo existen articulos

*Robert Ricard, La conquista espiritual, pp. 404ss.

% Nada mds hay que ver la enorme bibliograffa sobre la historia de la escritura
y la lectura para reconocer todas las implicaciones que sugiere pasar de un uni-
verso de lectura manuscrita al del impreso. Cf: Roger Chartier y Guglielmo
Cavallo, Historia de la lectura en el mundo occidental; Walter Ong, Oralidad
y escritura. Tecnologias de la palabra; David Olson, El mundo sobre el papel. El
impacto de la escritura y la lectura en la estructura del conocimiento.

“ José Rabasa, Writting Violence in the Northern Frontier. The Historiography of
Sixteenth-Century New México and Florida and the Legacy of Conquest. Véase so-
bre todo la introduccién, que ofrece una compleja interpretacién de la escritura
glifica, la cual iba acompanada de toda una performance enunciativa que permite
entrever lo distinto del universo prehispdnico cuando se lee la transcripcién en
caracteres latinos de esta escritura. Para la diferencia de evangelizacion entre
las 6rdenes, véase del mismo autor: “Los franciscanos y los dominicos bajo la
mirada penetrante de un tlacuilo. Cémo residir en una pluralidad de mundos,
segtn un cddice pictérico”.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 135



diseminados aqui y alld.#’ El concepto es muy antiguo. “Erasmo
la sac6 de Plutarco, para quien tenfa una acepcién totalmente dis-
tinta, pero s6lo pasé6 al uso general con el Barroco alemdn, y fue
desde el principio una contumelia”.® La ciencia de las religiones
lo comenzé a usar en el siglo x1x.* El sincretismo se presenta,
ya lo he sefalado, como una nueva religién que ha tomado ele-
mentos para formar una nueva religién; de esta manera todo lo
que no se explica desde una u otra viene a ser sincretismo. Sin
embargo, desde mi punto de partida, el sincretismo es una pro-
yeccién de lo cristiano occidental sobre el otro. Niega la diferencia
anuldndola a partir de una unidad de medida ajena a lo propio.
;Qué significa esto? Que multiplica el eurocentrismo desde el
cual se han descrito los mundos colonizados desde el siglo xvr.
Dicho de otra manera, designa lo ajeno a partir de lo que tiene
el occidental, y ve como negativo sus “carencias o desviaciones”;
por eso cuando se habla de “sincretismo religioso” o de “religién
sincrética’, se designa de hecho la inferioridad.”

Segtin los historiadores, el sincretismo explica las practicas
y creencias religiosas tanto de los indigenas de antano como de
los actuales. De cierta manera fosiliza las practicas, pues da por
supuesto que se guarda la esencia de las précticas religiosas pre-
hispdnicas; ademds de asumir la “resistencia” y de dar cuenta
de la incompleta cristianizacion de los indigenas, pues si antes de
la llegada de los espafioles las comunidades americanas eran
“profundamente religiosas”, no pudieron sino rehacer su mundo
mezclando creencias suyas con las que trajeron los misioneros es-
panoles. La definicién mds comin de sincretismo es la siguiente:
“cuando dos religiones se ponen en contacto, no se fusionan en

¥ Anita Marfa Leopold y Jeppe Sinding Jensen, Syncretism in Religion. A Reader.
“ Elémire Zolla, Verdades secretas. Sincretismo y fantasia. Contemplacién y esote-
rismo, p. 13.

# Kurt Rudolph, “Syncretism: from Theological Invective to a Concept in the
Study of Religion”, pp. 68-85.

0 Ibidem, p. 57.

136 / Norma Duran R. A.



una por completo nueva (sintesis), ni se sobrepone una sobre otra
manteniendo su total autonomia (yuxtaposicién), sino que for-
man una nueva con elementos de las dos religiones originales”.”!
O sea, que desde esta nocién se da por sentado: a) que los pueblos
mesoamericanos tuvieron una religién, es decir, eran tan profun-
damente “religiosos” como los europeos; b) que en esa religién
se distinguen con nitidez aspectos como los de mito, rito, culto,
sacrificios, altar, sacerdotes, etc.; ¢) que al no quedar aculturados
los pueblos sometidos (ya sea por la incapacidad de éstos para
entender la nueva religién o por resistirse y seguir creyendo en
sus antiguas deidades con sus ritos, mitos, sacrificios, etc.), esta
incapacidad o resistencia se manifiesta ahora en sus formas re-
ligiosas que se separan de la religiosidad oficial o culta, y d) que
estas manifestaciones quedaron petrificadas en el tiempo y en el
espacio después de quinientos afos de cristianismo.

Por estas razones, el término sincretismo es una salida falsa
para comprender como se dieron el contacto, la comprensién y
la imposicién del mundo cultural europeo. Simplifica y reduce
lo que fue la conquista y la evangelizacién, pues subsume toda la
interpretacion a los contenidos vy significados de la cultura occi-
dental, es decir, compara a partir de la unidad cristiano-occidental
el mundo descubierto, pero, como hemos dicho, no existe dmbito
auténomo o propio de la religién que permita utilizar los mismos
conceptos para todas las sociedades.

PARA cONCLUIR

El tema de la evangelizacién es fundamental para entender la “oc-
cidentalizacién” de la América prehispdnica. La marginacion que
han padecido las comunidades indigenas ha favorecido la per-
cepcién de una evangelizacién incompleta y, por ende, de una
“religiosidad popular”. La “reincidencia” de los indigenas en sus

5! Manuel Marzal, Historia de la antropologia indigenista: México y Peri, p. 81.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 137



précticas “religiosas” es mds comprensible si se analiza el cam-
biante cristianismo con el que fueron conviviendo. Una forma de
cristianismo llegd a América a fines del siglo xv y principios del
XvI1; otra se establecera con las resoluciones del Concilio de Trento
en el dltimo tercio del siglo xv1 y con la llegada de los jesuitas,
brazo derecho del cristianismo tridentino. Estudiando metddicay
comparativamente la evangelizacién de los campesinos en Europa
en los siglos xv1 y xvir’” se puede ir viendo la historicidad de esta
cristianizacién. La evangelizacién de los indigenas y su forma de
practicar la religién es inteligible y equiparable a la que se fue
realizando en el mundo rural europeo. La religiosidad urbana se
vio como la religiosidad apropiada y mostré las practicas rurales
como supersticiones y formas religiosas falsas. Estas mismas for-
mas fueron perseguidas tanto en Europa como en América, s6lo
que aqui fueron vistas como reminiscencias paganas.

Las rupturas y continuidades del cristianismo se pueden ver
en los cambios que se dieron desde el siglo x1r —con el 1v Conci-
lio de Letrdn— y, més tarde, con el Concilio de Trento en el xvr.
Entre estos dos concilios se dio la llegada a lo que seria llamado
América vy, con ello, el descubrimiento de una “nueva humani-
dad”, inesperada e inexplicable desde las Escrituras. El otro gran
acontecimiento fue la ruptura del cristianismo —Reforma protes-
tante—. Estas circunstancias determinaron nuevas formas de ganar
a los nuevos gentiles para la “verdadera religién”. Desde esta pers-
pectiva hay que pensar la primera evangelizacion que fue llevada
a cabo por frailes de tres érdenes religiosas distintas y con poca
consonancia. Si la uniformidad del cristianismo comenzé a darse
después de Trento, antes los modos de evangelizar y las cuestio-
nes a privilegiar fueron diversos (ya Ricard muestra qué impulsé
cada orden religiosa, a qué le dio mds importancia y ¢él aprecia
diversas opciones y pautas incluso pugnas y pleitos entre ellas).
Las érdenes mendicantes fueron improvisando, como lo hicieron

52 Cfr. Jean Delumeau, La Reforma, e Id., El catolicismo de Lutero a Voltaire.

138 / Norma Duran R. A.



en Europa desde el siglo x11. Hasta tiempos tan tardios, y sélo
después de Trento, hubo un catecismo universal (1565), con el
que hubo la posibilidad real de imponer una ortodoxia en los
postulados a ensenar. A través de muchas generaciones el cristia-
nismo se ird afirmando y, con el cambio que todo proceso sufre,
nuevas pricticas suplen las anteriores. Ante el cambio histérico,
el indigena, que asumia lo ensenado, iba siempre atrds de la nove-
dad, y era considerado siempre un menor de edad propenso a la
reincidencia idoldtrica. Ricard apunta con claridad a las practicas
europeas rurales, senaladas desde el siglo xvi como paganas, que
dan cuenta de estas conductas y que se trasladaron a América con
los espanoles.”

Por ultimo, las posturas de los estudios culturales o subalter-
nos han venido a analizar las practicas y las interacciones entre los
grupos sociales. El concepto de “resistencia” ha cobrado mucha
importancia en este tipo de andlisis, pues se dirige a las clases que
han sido subyugadas de una u otra forma. En ese sentido, muchos
investigadores se abocaron a estudiar las sociedades pasadas que
sufrieron colonizacién y sometimiento. Aqui la nocién de resis-
tencia cobré mucha importancia, pues trataba de encontrar cémo
fue rechazada la cultura opresora. Esto era muy importante para
construir la identidad; por eso los historiadores y los antropélo-
gos se enfrascaron en esfuerzos por encontrar resistencias. En el
siglo pasado sirvieron para crear identidades nacionales fuertes

3 Ricard, La conquista espiritual, op. cit., p. 404 (primera edicién en francés,
1947). Hay que hacer caso de la recomendacién que esgrime este autor en sus
conclusiones sobre las supuestas suposiciones paganas de los indigenas. Existe
también en los paises cristianos de la vieja historia —y conviene poner de relieve
este hecho porque la teorfa de la “religién mixta” (en ese momento todavia no
se usaba el término religiones sincréticas, o sincretismo) se desentiende de él—.
“Casos de ‘pagano-cristianismos’ mexicano tales como los rezos del ratero de
Tepito a la Virgen de la Soledad, para lograr fortuna, o la muchacha que cuelga
a san Antonio de los pies son de banalidad extrema, y fécil fuera poner junto a
ellos sus paralelos en los paises mds ilustrados de Europa. Si los partidarios de la
‘religién mixta’ conocieran un poco mds la vida religiosa de Europa, no habrian
dado tan excesiva importancia a datos como estos”.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 139



y hoy dia son muy dtiles para oponer resistencia a los procesos
de globalizacién. No obstante, esto no significa que aporten una
explicacién convincente de la evangelizacién ni que resuelvan el
problema de comprensién de la alteridad.

Para elaborar un concepto de cultura como forma de resisten-
cia hay que partir de la lucha por el reconocimiento, que tuvo su
gran elaboracién con Hegel en la Fenomenologia del espiritu. El
pasaje en que el filésofo trataba este problema se conoce como la
lucha entre el amo y el esclavo.” Queda esto en el tintero como
tema de otro ensayo...

BIBLIOGRAFiA

Assman, Jan, La distincidn mosaica, Madrid, Akal, 2006.
Brading, David. Los origenes del nacionalismo mexicano, México, Ediciones
Era, 2009.
Castoriadis, Cornelius. La institucidn imaginaria de la sociedad, México,
Tusquets, 2013 (Fibula).
. “Las significaciones imaginarias”, en Una sociedad a la deriva,
Buenos Aires, Katz editores, 2006.
Certeau, Michel de. “Histoire et anthropologie chez Lafiteau”, en Le lieu de
lautre. Histoire religieuse et mystique, Paris, Gallimard, 2005.
. La escritura de la historia, México, Universidad Iberoamericana,
2006.
Chartier, Roger y Guglielmo Cavallo. Historia de la lectura en el mundo
occidental, Madrid, Taurus, 1998.
Delumeau, Jean. E/ catolicismo de Lutero a Voltaire, Barcelona, Labor, 1973.
. La Reforma, Barcelona, Labor, 1967.
Detienne, Marcel, La invencién de la mitologia, Barcelona, Peninsula, 1985.
. “Pratiques culinaires et esprit de sacrifice”, en Marcel Detienne
y Jean-Pierre Vernant, La cuisine du sacrifice en pays grecque, Paris, Ga-
llimard, 1979.
y Jean-Pierre Vernant. La cuisine du sacrifice en pays grecque, Paris,

Gallimard, 1979.

> Cfr. Axel Honneth, La lucha por el reconocimiento.

140 / Norma Duran R. A.



Eliade, Mircea. El mito del eterno retorno, Madrid, Alianza editorial, 1986.

. El tratado de historia de las religiones, Madrid, Cristiandad, 1974.
. Historia de las creencias e ideas religiosas, Barcelona, Paidés Ibé-
rica, 1999.

Estenssoro Fuchs, Juan Carlos. Del paganismo a la santidad. La incorporacién
de los indios del Perii al catolicismo 1532-1750, Lima, 1rEA/Pontificia
Universidad Catélica del Pert, 2003.

Fabre, Pierre-Antoine. ““Entrar con el otro y salir consigo’: nouvelles recher-
ches sur les missions d’evangélisation modernes”, en Archives de sciences
sociales des religions, Paris, nim. 168, 2014/4; en linea, <http://www.
cairn.info/revue-archives-de-sciences-sociales-des-religions-2014-4-
page-43.htm>.

Gauchet, Marcel. E/ desencantamiento del mundo. Una historia politica de la
religion, Madrid, Trotta, 1985.

. La religion et la démocratie, Paris, Gallimard, 1998.

Gibbon, Edward. Historia de la decadencia y ruina del imperio romano, Ma-
drid, Ediciones Turner, 1984.

Honneth, Axel. La lucha por el reconocimiento, Barcelona, Critica, 1997.

Kahn, J.S. (comp. y prél.). El concepto de cultura: textos fundamentales, Bar-
celona, Anagrama, 1975.

Kamen, Henry. Cambio cultural en la sociedad del Siglo de Oro. Cataluia y
Castilla, siglo xvr y xvir, Madrid, Siglo xx1, 1998.

Kippenberg, Hans G. Discovering Religious History in the Modern Age, Prin-
ceton/Oxford, Princeton University Press, 2002.

Kubler, Charles. Arquitectura mexicana del siglo xvi, México, rck, 1983.

Kurt, Rudolph. “Syncretism: from Theological Invective to a Concept in the
Study of Religion”, en Anita Maria Leopold y Jeppe Sinding Jensen, Sy-
neretism in Religion. A Reader, Nueva York, Routlege, 2004, pp. 68-85.

Laplanche, Francois. La crise de l'origine. La science catholique des Evangiles
et ['histoire au xx° siécle, Paris, Levolution de ’humanité/Albin Michel,
2006.

Leopold, Anita Maria y Jeppe Sinding Jensen. Syncretism in Religion. A Rea-
der, Nueva York, Routlege, 2004, pp.68-85

Luhmann, Niklas. “La cultura como un concepto histérico”, Historia y Gra-
fia, revista del Departamento de Historia de la Universidad Iberoameri-
cana (México), num. 8, ene.-jun. 1997, pp. 11-33.

Lupo, Alessandro. “Sintesis controvertidas. Consideraciones en torno a
los limites del conepto de sincretismo”, Revista de Antropologia Social,

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 141



ndm. 5, Servicio de Publicaciones, Universidad Complutense de Ma-
drid, 1996, en <http://revistas.ucm.es/index.php/RASO/article/view/
RASO9696110011A>.

Marzal, Manuel, M. Historia de la antropologia indigenista: México y Peri,
Barcelona, Athropos/uam, 1993.

Masuzawa, Tomoko. n Search of Dreamtime. The Quest for the Origin 0f
Religion, Chicago/Londres, University of Chicago, 1993.

McCutcheon, Russel T. Manufacturing Religion. The Discourse on Sui Ge-
neris Religion and the Politics of Nostalgia, Oxford, Oxford University
Press, 1997.

Mendieta, Jerénimo de. Historia eclesidstica indiana, ed. de Joaquin Garcia
Izcabalceta, México, Editorial Porrta, 1980.

Mendiola, Alfonso, Retdrica, comunicacién y realidad. La retérica de las batallas
en las cronicas de conquista, México, Universidad Iberoamericana, 2003.

Meslin, Michel. Aproximacion a una ciencia de las religiones, Madrid, Cris-
tiandad, 1978.

Olson, David. £/ mundo sobre el papel. El impacto de la escritura y la lectura
en la estructura del conocimiento, Barcelona, Gedisa, 1998.

Ong, Walter. Oralidad y escritura. Tecnologias de la palabra, México, ce, 1999.

Otto, Rudolph. Lo santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios, Ma-
drid, Alianza Editorial, 1980.

Pals, Daniel L. Seven Theories of Religion, Nueva York/Oxford, Oxford Uni-
versity Press, 1996.

Phelan, John L. E/ reino milenario de los franciscanos en el Nuevo Mundo,
Meéxico, unam, 1972.

Pritchard, Evans E. Las teorias de la religion primitiva, Madrid, Siglo xxi,
1984.

Rabasa, José. “Los franciscanos y los dominicos bajo la mirada penetrante
de un dacuilo. Cémo residir en una pluralidad de mundos, segiin un
cédice pictérico”, Historia y Grafia, nim. 12, 2000, pp. 125-147.

. Writting Violence in the Northern Frontier. The Historiography of
Sixteenth-Century New México and Florida and the Legacy of Conquest,
Durham/Londres, Duke University Press, 2000.

Ragon, Pierre (comp.). Nouveaux chrétiens, nouvelles chrétientés, Paris, Pres-
ses de 'Université de Paris-Ouest, 2014.

Ricard, Robert. La conquista espiritual, México, rcg, 1999 (1947).

Rodriguez, Miguel. Celebracion de ‘la raza’. Una historia comparativa del 12
de octubre, México, Universidad Iberoamericana, 2004.

142 / Norma Duran R. A.



Rozat, Guy. Indios imaginarios e indios reales en los relatos de la conquista de
Meéxico, México, Ed. Tava, 2012.

Schmitt, Jean-Claude, “Une histoire du Moyen Age est-elle possible?” en Le
corps, les rites, les reves, le temps. Essais danthropologie médiévale, Paris,
Gallimard, 2001.

Taylor, William, Ministros de lo sagrado, México, El Colegio de Michoacdn/
Secretaria de Gobernacién/El Colegio de México, 1999, 2 vols.

Van der Leew, Gerardus. Fenomenologia de la religion, México, ¥cg, 1975.

Vauchez, André. Les laics au Moyen Age. Pratiques et experiences religieuses,
Paris, Cerf, 1987.

Velasco, Martin. Introduccion a la fenomenologia de la religion, Madrid, Cris-
tiandad, 1982.

Widengren, Geo. Fenomenologia de la religion, Madrid, Cristiandad, 1976.

Wirth, Jean. “La naissance du concept de croyance”, en Saint Anne est un
sorciere et autres essais, Ginebra, Droz, 2003, pp.113-176.

Zolla, Elémire. Verdades secretas. Sincretismo y fantasia. Contemplacion y eso-
terismo, Barcelona, Paidés Ibérica, 2002.

La evangelizacion de Mesoamérica en el siglo xvi / 143



