
La evangelización de Mesoamérica 
en el siglo xvi: una aproximación crítica 
Mesoamerica’s Evangelism in the Sixteenth Century: 
A Critical Approach 

		N  orma Durán R.  A.
		  uam-Azcapotzalco
		  México

Abstract

The essay reviews some of the concepts through which the “Pre-hispanic reli-
gions” have been built. Only through the notion of culture that comes alive 
in the Eighteenth century, can one abstract “religion”. This because, from the 
European concepts of the Sixteenth century there is only one religion, and 
the concept used to define the Other is pagan/Christian. On the other hand, it 
subjects the concept of syncretism, which aims to explain the incomplete evan-
gelization or to designate the conquered towns’ new religiosity, to criticism. 
	 Keywords: culture, syncretism, religion, pre-hispanic world/Christian 
world.

Resumen
El ensayo analiza algunos de los conceptos a partir de los cuales se han 
construido las “religiones prehispánicas”. Sólo a partir de la noción de 
cultura, misma que surge a partir del siglo xviii, es que se puede abstraer 
“la religión”, pues desde los conceptos de la sociedad europea del siglo 
xvi nada más hay una religión, y el concepto que se usa para observar lo 
otro es pagano/cristiano. Por otro lado, se hace una crítica del concepto 
de sincretismo que pretende dar cuenta de la incompleta evangelización 
o para denominar la nueva religiosidad de los pueblos conquistados.
	 Palabras clave: cultura, sincretismo, religión, mundo prehispánico/
mundo cristiano.

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 24, núm. 47, julio-diciembre 2016, pp. 115-143



116 / Norma Durán R.  A.

Artículo aceptado: 12-12-2015
Artículo recibido: 02-05-2016

La institución de la sociedad es institución de un 
mundo de significaciones –que es evidentemente crea-
ción como tal, y creación específica de cada momento–.

Para comenzar podríamos decir que cada sociedad 
contiene un sistema de interpretación del mundo 
–pero sería insuficiente: cada sociedad es un sistema 
de interpretación del mundo–. E incluso, de manera 
más rigurosa, cada sociedad es construcción, de hecho 
creación, del mundo que vale para ella, de su propio 
mundo. 

Cornelius Castoriadis 

La cuestión sobre la pertinencia de los conceptos que se utilizan 
para dar cuenta del choque o concurrencia entre culturas –en 

este caso nos referimos al momento del contacto, en el siglo xvi, 
de las culturas americanas, por un lado, y la europea, por el otro– 
no dejan de ser indicativas de la valoración y comprensión de lo 
ocurrido hace cinco siglos. Según los conceptos que se usen para 
analizar y narrar lo sucedido, resulta la valoración infra, supra o 
equivalente que se hace de las culturas vencidas. Por eso no es 
ocioso volver a tocar el tema, puesto que siguen surgiendo ensa-
yos y libros que emplean determinados términos para entender 
este momento histórico y los usan, las más de las veces, sin recon-
siderar que éstos ya van cargados de una evaluación. 
	 Entre los conceptos que se vuelven a poner en la mesa están 
los de “evangelización”, “aculturación”, “transculturación”, “hi-
bridación”, “sincretismo”, etc. Si, en general, estos conceptos se 
utilizan para dar cuenta de la “confluencia” de culturas, el sincre-
tismo se aplica, con más frecuencia, al ámbito de lo religioso. En 



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 117 

este ensayo me enfoco particularmente en el sincretismo, usado 
con profusión hasta hoy.1 Desde el concepto de cultura que voy 
a utilizar, el sincretismo sólo eufemiza el choque y la destrucción 
del mundo americano en el que la cultura europea se impuso.
	 Divido este ensayo en tres partes. En un primer apartado plan-
teo la ambigüedad del término “cultura” que, usado desde varias 
disciplinas, abarca, más o menos, cualquier creación humana. 
Para acotar su significado tomo la historización que Niklas Luh-
mann2 hace de él. Él ubica el surgimiento de la palabra cultura en 
el siglo xviii3 y, a partir de su difusión a fines de esa centuria, es 
que se puede, por primera vez, hacer una diferenciación funcional 
entre ámbitos que antes eran inseparables. En segundo lugar ex-
plico cómo, a partir de ese momento, se puede hablar de religión 
con el sentido que nosotros le damos. Por lo tanto, el siglo xvi no 
puede hablar de religiones prehispánicas; la manera de entender 
la alteridad implica asumir todo el mundo social mesoamericano 
bajo la distinción cristiano/pagano. Somos nosotros los que hoy 
hablamos de religiones prehispánicas. En un último apartado 
analizo el concepto de “sincretismo” empleado para dar cuenta 
de los préstamos que se dan entre culturas. Con este vocablo 
muchos historiadores y antropólogos explican por qué la evange-
lización o fue incompleta, o en ella hubo una fusión entre ambas 
“religiones”. El sincretismo, en general, ha venido a trivializar la 
complejidad del choque de ambos mundos, pues se asumen las 
diferencias, en el mejor caso, como resultado de esta fusión, lo 
cual implica que las sociedades prehispánicas rechazaron o mal 
asimilaron la nueva religión.

1 Cfr., el reciente libro compilado por Pierre Ragon, Nouveaux chrétiens, nouvelles 
chrétientés.
2 No dejamos de tener en cuenta que todos los conceptos se formulan desde un 
lugar, y “Cultura” es un término más que tiene su historia. Cfr. Niklas Luh-
mann, “La cultura como un concepto histórico”.
3 Ibidem, p. 13.



118 / Norma Durán R.  A.

1. ¿Qué entender hoy por cultura?

La dicotomía naturaleza/cultura, con que Occidente comprendía 
el mundo, hoy día es insostenible, ya que implicaría que el hom-
bre es hombre por “naturaleza” y, por lo tanto, posee cualidades 
comunes y universales; la cultura, desde esta postura, consistiría 
de las variaciones de operar esta naturaleza común. Sin embargo, 
el mundo de las esencias dejó de ser evidente desde hace varios si-
glos, y sólo se sostiene en ámbitos como el religioso cristiano, que 
funciona a partir de postulados platónicos o aristotélicos.
	 La cuestión de qué es la cultura ha hecho que surjan tantas 
definiciones que han terminado por vaciar de toda validez al 
concepto. Ya sea que se tomen los fundamentos simbólicos de 
la acción (Parsons), o la totalidad de los artefactos humanos –un 
objeto cultural puede ser desde un tatuaje hasta una computadora 
o una forma de alimentación– el concepto de cultura es de una 
extensión tal que al final no dice nada… Si todo es cultura, luego 
su utilidad es mínima.
	 Sin embargo, la idea de cultura que seguimos utilizando (y 
por ende de las diferencias entre éstas) nació en el siglo xviii. Por 
lo tanto, en el xvi las culturas no existen, nadie habla con este 
término, y mucho menos compara “culturas”. Existe una huma-
nidad creada por Dios. Éste había creado al hombre y lo había 
colocado en el paraíso terrenal concediéndole incluso la inmorta-
lidad, pero con la caída de Adán y Eva y su expulsión del paraíso 
se cancela la oportunidad de ser inmortales. Para redimir a los 
seres humanos y volver a ofrecerles la oportunidad de una vida 
eterna (después de la muerte), Dios envió a su hijo, Jesucristo. 
Con la muerte y resurrección de éste, la promesa de vida eterna 
se renueva y se da a todos los miembros de la familia humana. 
Los habitantes de las tierras descubiertas por Cristóbal Colón 
fueron reconocidos como parte de esa humanidad redimida. Los 
indios americanos debían, pues, ser integrados a este plan de sal-
vación único. La cuestión a pensar era: ¿cómo y cuándo se habían 



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 119 

separado estas tribus del mundo conocido? No hubo una sola 
respuesta a esta interrogante. Pero sí la certeza de que había que 
integrarlos (por el convencimiento o por la fuerza) al plan divino, 
extirpar todo rasgo idólatra y hacerlos entrar –por la conquista y 
la evangelización– al esquema escatológico de salvación. De ahí la 
imposibilidad de valorar las maneras de ser y de hacer del otro. 
En ese sentido, nunca se podrá pensar que Sahagún es el primer 
antropólogo, pues la alteridad no le interesa más que para erra-
dicarla, para desaparecerla. Además, la evaluación de los pueblos 
americanos es tamizada por la retórica, que es la que le permite 
precisamente esta observación. Es en este sentido en el que no hay 
una valoración de la alteridad, pues sólo existe el binomio cristia-
nos/paganos o cristianos/infieles para dar cuenta de la diferencia.
	 Si la palabra “cultura” no aparece hasta el siglo xviii, la ob-
servación de culturas nada más es posible después de ese siglo. 
Entonces sí, se observan culturas. Hay que insistir en que se obser-
van y se dicen en términos del que observa; como dirá Luhmann: 
debemos observar al observador (el sistema que observa) para 
observar el lado de la distinción desde el cual observa. En un se-
gundo momento, se puede señalar el punto ciego de la distinción, 
lo que el observador no pudo ver, pero, aun así, nunca tendremos 
la observación nítida y completa, pues en una nueva observación 
siempre quedará oculto el punto ciego de la distinción. 
	 Luego entonces, con el concepto de cultura sí se puede ha-
cer una diferenciación funcional o distinguir diversas esferas de 
acción, que la retórica no permite. Entre ellos están: la religión, 
la economía, la política, la sociedad, etc. Uno de los factores que 
vino a incidir en este cambio fue la imprenta, sobre todo después 
del siglo xvii, cuando las herejías protestantes se volvieron igle-
sias. Al diversificarse la verdad única en una lucha de verdades, se 
busca una nueva forma para hablar del mundo y de su funciona-
miento. El “libro de la naturaleza” obedece a una lógica propia 
que ya no depende de modo directo de su Creador. En ese primer 
momento se inventará la formulación, en lenguaje matemático, 



120 / Norma Durán R.  A.

del funcionamiento del cosmos. En otras palabras, se irá dejando 
la causalidad de tipo aristotélica (metafísica) por una causali-
dad de tipo experimental. Esto produce que la explicación de las 
leyes de la naturaleza abandone las explicaciones morales o reli-
giosas: Dios creó al mundo, no hay duda, pero sus leyes ya no 
dependen de él directamente. 
	 La observación de culturas también implica que se abandone 
la retórica, es decir, el medio por el cual se daba cuenta de la al-
teridad. Desde la retórica, la noción de experiencia es distinta de 
la que se formula desde el mundo de la ciencia. La retórica no re-
configura la expectativa frustrada; al contrario, siempre encuentra 
una forma de conservarla al hacerlo en términos morales. Si algo 
sucede y cambia, en el resultado esperado siempre se encontrará 
la forma de justificarlo, pero la expectativa no se cambia. Por otro 
lado, en la nueva noción de verdad que emerge con la ciencia, si la 
hipótesis no se comprueba, ésta se formula de nuevo y se cambia 
por una nueva hipótesis que a su vez será puesta a prueba.4 Un 
ejemplo de cómo funcionaba una expectativa retórica podrían ser 
los ritos propiciatorios de la lluvia, las rogativas o peregrinaciones; 
si no llovía no se deducía que el ritual no funcionaba. Se infería 
que Dios no había concedido las lluvias por causa de los pecados 
de los hombres. En una cultura que estiliza su experiencia a par-
tir de la ciencia, la frustración de la expectativa hace que no se 
adjudique a Dios esta decisión, sino al funcionamiento mismo 
de la naturaleza. 
	 Cabe entonces constatar, como Mendiola lo hace ver,5 que en 
los siglos xvi y xvii la alteridad y su explicación o apropiación 
sólo pueden darse mediante la tópica y la representación figu-
rativa: la retórica y el arte de la memoria. En ese sentido es muy 
interesante la afirmación de Michel de Certeau, quien nos dice 

4 Cfr. Alfonso Mendiola, Retórica, comunicación y realidad, cap. ii.
5 Cfr. idem.



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 121 

que la palabra “etnología” también surge en el siglo xviii.6 Por 
lo tanto, esa nueva mirada que da cuenta de las culturas es un 
rasgo específico de la Modernidad del siglo xviii y no del Rena-
cimiento o temprana Modernidad del xvi. Los estudios de las 
sociedades primitivas y las cátedras sobre mitos y religiones com-
paradas empezarán a hacer su emergencia en el siglo xix con una 
antropología de corte evolucionista.
	 La antropología funcionalista que llega hasta nuestros días 
surge como respuesta a la pregunta siguiente: ¿qué funciones 
debe realizar una sociedad para reproducirse? La respuesta se 
concentraba en tres esferas: satisfacer las necesidades materiales 
(economía), tener organizaciones para poder tomar decisiones 
que implicaran a la totalidad de la comunidad (política) y cons-
truir convenciones en el uso de los símbolos (el utillaje mental o 
las representaciones). El antropólogo debía indagar cómo cada 
sociedad resolvía esas funciones. Al modo de resolverlas era a lo 
que llamaban cultura.7 Al haber diversas formas de solucionar es-
tos problemas había distintas formas culturales.
	 La cultura es entonces una noción que contiene en sí misma 
diversidad, es decir, no hay una cultura sino varias. La racionalidad 
que funda el concepto de cultura es comparativa. El problema se 
presenta en la manera como se opera la comparación. Para com-
parar, en general, hay que realizar la siguiente operación: a) tener 
dos entidades que se van a comparar, b) hacer abstracción de las 
cualidades concretas que componen a cada uno de los objetos 
y c) encontrar la especificidad de cada una de las entidades. El 
problema que se presentaba era el de hallar una unidad general 
que posibilitaba la comparación, es decir, un denominador co-
mún a ambas entidades. Pero, ¿cuál sería ese denominador común 
para comparar una pirámide azteca con una catedral gótica? La 
unidad que se utilizaba, a pesar de todo el esfuerzo que se hacía, 

6 Michel de Certeau, La escritura de la historia, p. 203.
7 Cfr. J.S. Kahn (comp. y pról.), El concepto de cultura: textos fundamentales.



122 / Norma Durán R.  A.

se cargaba a favor de la catedral gótica. Esto es lo que llamamos 
eurocentrismo. La cultura occidental siempre resultaba, en el pro-
ceso de comparación, superior a las otras.8

	 Para seguir con nuestro argumento, la retórica cumple hasta 
los siglos xvi y xvii la misma función que en los siglos xix y xx 
ejerce la noción de cultura. Ambas permiten la trasmisión de for-
mas de vida de una generación a otra. La retórica lo hacía para un 
cosmos cerrado y constituido por esencias, mientras que la cul-
tura, para un universo abierto e histórico. La cultura funcionaba 
como un esquema perceptivo y práctico que construía lo real. La 
primera trabajaba con paralelismos analógicos; la segunda, con 
comparaciones El concepto funcionalista de cultura al fin ha sido 
criticado desde sus mismos principios naturalistas: toda cultura 
tiene que responder a esas tres dimensiones, si no, no es una cul-
tura. Castoriadis nos recuerda que: 

el funcionalismo, que supone necesidades humanas fijas y ex-
plica la organización social como el conjunto de funciones que 
tienden a satisfacerlas [...] no explica nada. En toda sociedad hay 
una multitud de actividades que no cumplen ninguna función 
determinada en el sentido del funcionalismo; pero son sobre 
todo las banalidades las que eliminan o encubren lo que más 
importa: la cuestión de la diferencia entre las sociedades.9

	 Todavía siguiendo a este autor:

cada sociedad contiene un sistema de interpretación del mundo 
–pero [decir esto] sería insuficiente: cada sociedad es un sis-
tema de interpretación del mundo–. E incluso, de manera más 
rigurosa, cada sociedad es constitución, de hecho creación, del 
mundo que vale para ella, de su propio mundo. Y su identidad 
no es otra cosa que este sistema de interpretación, o mejor, de 
donación de sentido. Por esta razón, si usted ataca este sistema 

8 Cfr. Cornelius Castoriadis, La institución imaginaria de la sociedad.
9 Ibidem, p. 274.



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 123 

de interpretación, de donación de sentido, la ataca más mortal-
mente que si atacase su existencia física.10

Por lo tanto, la sociedad europea había creado su mundo y esa 
creación (interpretación, traducción, descripción, etc.) vale en 
exclusiva para ella. Luego entonces, la cultura es producción de 
sentido. Sólo hay realidad interpretada; no hay realidad en sí, 
toda comparación entre culturas es imposible, pues por fuerza 
una traduce en sus propios términos a la otra, es decir, la reduce. 
	 Por lo tanto, ¿cómo dar cuenta del choque de culturas en el 
siglo xvi? Desde esta concepción de cultura, no existe comuni-
cación entre ellas más que en términos de comunicación de lo 
observado como cultura. Comprender el punto de vista de la ob-
servación es lo que sería cultura, es decir, observación de la obser-
vación. En este punto insisto: el contacto de ambos mundos dio 
por resultado: 1) la incomprensión total del otro por parte de 
ambos mundos, con el resultado de que este contacto nos es re-
latado, traducido, interpretado a partir de la cultura europea, 
que lo realizó en términos comunicativos a partir de la retórica; 
2) la aniquilación de las sociedades americanas, puesto que la 
evangelización trajo consigo la imposición de cultura en tér-
minos luhmannianos: la significación del mundo, la realidad 
resignificada en términos cristianos esencialistas, por lo tanto, 
la desaparición de lo que se conocerá como “culturas america-
nas” que daban sentido al mundo en sus propios términos. La 
comprensión occidental parte tanto de la idea de conocimiento 
griego, como de la idea de religión mosaica y postula, como Ass-
mann nos dice: una “novedosa capacidad para la distinción, la 
negación y la exclusión”.11 En otras palabras, tanto las religiones 
monoteístas como la racionalidad occidental no permiten pensar 
la alteridad más que asumiéndola desde la superioridad que les 
asegura su propia cultura.

10 Cornelius Castoriadis, “Las significaciones imaginarias”, p. 81.
11 Jan Assmann, La distinción mosaica, p. 19.



124 / Norma Durán R.  A.

	 ¿Se puede entonces hablar de aculturación, inculturación, 
transculturación, hibridismo, sincretismo, etc., conceptos que la 
antropología social ideó, inventó, para hablar de los cambios so-
ciales? La concepción del cambio social de las culturas tiene como 
condición de posibilidad el plantearse como si la relación entre 
culturas no estuviera mediada por articulaciones de poder y de 
violencia. No se juntan dos culturas y se da un acoplamiento pací-
fico, una síntesis o un sincretismo. Desde luego hay intercambios 
y préstamos, pero nunca conciliación ni síntesis.

2. La cuestión de la religión

En el ámbito de lo simbólico, el tema preferido para la compara-
ción cultural ha sido la religión. Pero la religión no es un universal 
trascendental. No ha existido siempre, y puede dejar de existir, no 
hay nada esencial que la defina, ni existe un ámbito autónomo o 
propio de la religión. La primera premisa es: hasta el siglo xviii, 
la religión no existe como objeto de estudio, puesto que todos 
los sujetos están inmersos en una sociedad que no distingue es-
feras autónomas; el mundo es visto como un cosmos cerrado, 
que impide un distanciamiento o una perspectiva en la que se 
pueda contemplar la religión como objeto a analizar. Fue hasta el 
siglo de la Ilustración cuando la religión se volvió centro de una 
reflexión crítica y desmitificante. Más en concreto: la noción que 
tenemos de religión es la que se inicia cuando ésta es tematizada 
como objeto de estudio a partir del siglo xix.
	 A fines del siglo xviii la religión “fue concebida como una 
esfera autónoma y resultado de una libre elección de la concien-
cia individual. Esta mutación cultural de primera importancia no 
puede ser separada del conjunto de cambios sociales y políticos 
que marcan el fin del Antiguo Régimen”.12 De aquí se sigue que 

12 Jean-Claude Schmitt, “Une histoire religieuse de Moyen Âge est-elle posible?”, 
p. 32. Las traducciones de las citas originales en francés son mías.



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 125 

si la conquista y la evangelización de América se dieron en el siglo 
xvi, la comprensión de este hecho por parte de los conquistado-
res y los frailes fue pensada desde otro universo: un pensamiento 
cosmológico, es decir, un pensamiento cerrado, regido por una 
ética heterónoma que no puede distinguir espacios autónomos. 
En una cosmología todo tiene que ver con todo: lo religioso, lo 
político, lo económico, lo social formaban una unidad que debe 
pensarse desde un centro, ese centro es ocupado por la Iglesia y 
los reyes. Por eso es impensable hablar de conquista espiritual y de 
conquista militar, pues ambas son una sola.13

	 Por eso, para nombrar el proceso que comienza en el siglo xviii 
recurrimos a la “salida de la religión”,14 frase acuñada por Marcel 
Gauchet, quien explica: “el paso de un mundo donde las religio-
nes continúan existiendo, pero (únicamente) dentro de una forma 
política y de un orden colectivo que ellas ya no determinan más”.15

	 El estudio sistemático de las religiones, en plural, comienza 
con la posibilidad de escindir este rubro de otros componentes 
sociales, y esto se empezó a dar de manera paulatina con el pro-
ceso de secularización, concepto que Gauchet no usa por venir 
de un mundo que ya contenía ese término; por esa misma razón, 
tampoco emplea el de laicismo.16 

13 “¿Qué es un rey, en efecto, sino un concentrado de religión y de visión po-
lítica? Quien dice rey dice heteronomía materializada, y significa en la misma 
forma su poder; heteronomía difusiva a partir de un centro de poder, hasta las 
más mínimas ramificaciones de lazos sociales, bajo los rasgos de ataduras jerár-
quicas que van de lo superior a lo inferior, el poder desciende de otro, de dios, 
cae de lo alto y se impone desde lo alto a la voluntad de los hombres; las revolu-
ciones modernas (inglesa, norteamericana y francesa), llevan al rey a la tierra, a 
la altura del hombre, es un poder que llamaremos representativo. De un poder al 
otro, no hay nada en común, un abismo metafísico los separa”. Marcel Gauchet, 
La religion et la démocratie, p. 15.                                                                   
14 Marcel Gauchet, El desencantamiento del mundo. Una historia política de la 
religión, p. 10.                                                                   
15 Gauchet, La religion et la démocratie, op. cit., p. 14. Las cursivas mías.
16 “La razón por la que yo rechazo las categorías de ‘laicización’ y de ‘seculari-
zación’ [es] que ellas no dan cuenta del contenido último del proceso. Las dos 
nociones, es necesario decirlo, tienen un origen eclesial. Surgen del esfuerzo de 



126 / Norma Durán R.  A.

	 Los deístas del siglo xviii fueron los primeros en proponer la 
idea de una “religión natural”; es decir, pensaban que el hombre en 
estado primitivo habría creído en una deidad única, pero esta idea 
se había corrompido muy pronto con burdas supersticiones.17 La 
obra del inglés Edward Gibbon sobre la decadencia del Imperio 
romano18 expone con nostalgia cómo el cristianismo primitivo 
fue sólo al principio la vuelta al monoteísmo primario, pero muy 
pronto ganó el politeísmo, ahora sustituyendo los dioses romanos 
con los santos cristianos.19 
	 En el siglo xix la religión se vuelve un objeto de estudio para 
la academia y entra a las universidades. Fue Inglaterra la pri-
mera que promovió una cátedra de religiones comparadas.20 En 
el pensamiento de la segunda mitad del siglo (1880) privaba el 
pensamiento evolucionista y lo primero que se buscó era el origen 
de todas las religiones. Si Darwin iba en pos del origen de las 
especies, ¿por qué no buscar el origen de la religión? Se seguía 
pensando que la religión había surgido en un lugar y en un mo-
mento dados, y luego había evolucionado a otras formas, pero 
conservando siempre “algo esencial” que la hacía visible, sensible 

la institución para definirse ella misma. Designan, o aquello que no es de la 
iglesia o eso que sale de su jurisdicción”. Ibidem, p. 17.                                                                   
17 Esta idea es muy clara en los deístas jesuitas; desde luego su deidad única tiene 
las características del Dios cristiano. Cfr. el excelente capítulo de Michel de Cer-
teau, “Histoire et anthropologie chez Lafiteau”.
18 Edward Gibbon, Historia de la decadencia y ruina del Imperio romano. 
19 Ibidem, p. 396.
20 Inglaterra llevó en un momento la vanguardia de estos estudios; su presencia 
imperial hizo que muy temprano se formaran cátedras de historia comparada 
de las religiones. Cfr. Tomoki Masuzawa, In Search of Dreamtime. The Quest 
for the Origin of Religion. También vid. E.E. Pritchard, Las teorías de la religión 
primitiva, quien hace un análisis de los acercamientos disciplinarios a las reli-
giones, con una bibliografía enorme. En Alemania la “Escuela de historia de las 
religiones” se desarrolló bajo una perspectiva más filosófica. Cfr. Hans Kippen-
berg, Discovering Religious History in the Modern Age. Francia tuvo un desarrollo 
muy particular; en oposición de la “ciencia católica” se conformaron los espacios 
universitarios para el análisis de las religiones. Cfr. François Laplanche, La crise 
de l’origine. La science catholique des Évangiles et l’histoire au xxe siècle. 



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 127 

en cualquier cultura y en cualquier tiempo. Ya los ilustrados ha-
blaban de esa “religión natural” en la que ellos mismos creían, 
sin suscribirse a ninguna Iglesia. Aunque para la explicación de 
la vida y del universo Dios ya no era indispensable, se le ponía 
como el principio Creador; ya no incide en todo como sucedía en 
la Edad Media. El mundo es regido por sus propias reglas y leyes, 
como el mecanismo de un reloj, perfecto, pero creado. 
	 De Max Müller pasando por E.B. Tylor y James Frazer se ve 
lo que en la primera mitad del siglo xx predominará como una 
evidencia: la universalidad del fenómeno religioso; todos los pue-
blos habían de tener formas de ser religiosos. Desde luego, en una 
civilización como la occidental y a través del lente evolucionista, 
el monoteísmo tendría que ser la forma más acabada y perfecta de 
la religión. 
	 Las explicaciones sobre el origen de la religión habían seguido 
dos caminos:21 a) las teorías que la explican de manera psicolo-
gista como Müller, Tylor, Frazer, Freud, Eliade, Jung, y b) las que 
la explican socialmente, como Durkheim y Weber. Las primeras 
son teorías más bien interpretativas y las segundas son explicativas 
y, por decirlo así, funcionalistas. Dicho de otra forma, buscan el 
papel que juegan dentro de la sociedad. Los esfuerzos más im-
portantes para pensar la religión desde “la salida de la religión” 
fueron desde luego los de Marx, Freud y Durkheim. Se puede 
decir que estas teorías se encaminan sólo a desmontar la religión 
judeocristiana. El esfuerzo de estos intelectuales fue insuperable 
en ese aspecto; sin embargo no ayudan a analizar otras formas 
religiosas pues su postura es eurocéntrica, es decir, reflejan en ex-
clusiva el mundo que critican y desmontan, pero no sirven para 
analizar otras formas culturales. 
	 Algunas de ellas, como las de Tylor, Durkheim, Freud, Prit-
chard, entre otras, son teorías que han pensado que el origen de la 
religión se podía encontrar en los pueblos más primitivos del pla-

21 Aquí me apoyo en la obra de Daniel Pals, Seven Theories of Religion.



128 / Norma Durán R.  A.

neta, y el campo de la naciente antropología decimonónica fue su 
área de estudio. La ciencia de las religiones no nada más elaboraba 
sus teorías, sino que utilizaba una serie de conceptos para anali-
zar la “religión” de otros pueblos. Entre ellos están: mito, rito, 
sacrificio, ritual, cultura, etc. Las maneras de explicarlos fueron 
el animismo, el totemismo, el chamanismo, el binomio magia/
religión, los sueños, la neurosis, etc. 
	 Al renunciar a encontrar el origen de la religión siguió el es-
fuerzo por distinguir lo mínimo elemental (por no recurrir al 
término aristotélico de “esencial” o “sustancial”) de la religión. 
De ahí Durkheim dedujo que “lo sagrado” era ese “mínimo esen-
cial” de lo religioso, opuesto al término profano. Rudolph Otto22 
consagraría en un libro ya casi mítico “eso sagrado” como Lo santo 
(el mysterium tremendus et fascinans): lo numinoso. De ahí que 
se pasó a numerosas obras denominadas “Fenomenología de la 
religión”, que fueron lo común en la primera mitad del siglo xx.23 
No podía fundarse una ciencia de la religión sin definir con cla-
ridad su objeto de estudio. La primera mitad del siglo xx vio el 
ascenso y fama de las obras como la del holandés Gerardus van 
der Leeuw24 (1975), la de Geo Widengren25 (1969), la de Mi-
chel Meslin26 (1978), o la del español Martín Velasco27 (1978).28 
Desde luego fue muy importante toda la obra de Mircea Eliade 
(1907-1996), pues desde el mundo americano anglosajón llegó 
su influencia a México y ha sido referencia básica en las cátedras 
de historia de las religiones comparadas, mito y religión, etc., que 

22 Rudolph Otto, Lo santo: lo racional y lo irracional en la idea de Dios.
23 Inclusive Heidegger escribe una Introducción a la fenomenología de la religión.
24 Gerardus van der Leew, Fenomenología de la religión.
25 Geo Widengren, Fenomenología de la religión.
26 Michel Meslin, Aproximación a una ciencia de las religiones.
27 Martín Velasco, Introducción a la fenomenología de la religión.
28 Mencionamos sólo las más famosas y conocidas en nuestro país, mismas que 
se encuentran traducidas al español. Hay decenas de ellas en alemán, inglés 
italiano, etc. El franquismo inclinaba la balanza para favorecer todas estas pu-
blicaciones, que luego aparecían en editoriales mexicanas o latinoamericanas.



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 129 

han influido por completo en los estudios sobre las culturas pre-
hispánicas y la historia colonial.
	 Las obras de fenomenología de la religión fueron publicadas 
en español siempre por editoriales católicas. Había que insistir en 
que el hombre era “naturalmente religioso” y que, a pesar del 
ateísmo imperante de la sociedad moderna, ésta escondía su reli-
giosidad en nuevas formas, pero no podía dejar de ser lo que en 
su “naturaleza” ya estaba, a pesar de regirse por éticas distintas o 
de sentirse “autónomo” en su totalidad. Lo único que olvidaba 
esta ciencia, al igual que otras que se fundaban a fines del siglo 
xix, como la sociología y la antropología o la psicología, era la 
historia. 
	 Los elementos más favorecidos para comparar las “religiones” 
fueron: “mito”, “culto”, “sacrificio”, “cosmogonía”, el binomio 
“magia/religión”, “superstición”, “sagrado”, “profano”, etc.29 Se 
puede apreciar que estos elementos son parte de las religiones 
monoteístas; por lo tanto, desde este universo se trasladan a otras 
“formas religiosas”, tanto de la antigüedad como de los pueblos 
“primitivos” encontrados por los antropólogos de los siglos xix y 
xx. El sincretismo30 fue entre muchos términos el más favorecido 
para explicar los “préstamos” o “acoplamientos” de unas culturas 
con otras, y se denominó “religiones populares” a aquellas en que 
el proceso de evangelización no se completó o en el que los pue-
blos se “resistieron” a la imposición de la nueva religión.

29 Algunos conceptos ya han sido desmontados. Entre quienes lo han hecho 
están: Jean Wirth, “La naissance du concept de croyance”, 2003; sobre el mito, 
Marcel Detienne, La invención de la mitología; el concepto del sacrificio es des-
menuzado en Marcel Detienne y Jean-Pierre Vernant, La cuisine du sacrifice en 
pays grec. 
30 Un artículo muy importante es el de Pierre-Antoine Fabre, “‘Entrar con el 
otro y salir consigo’: Nouvelles recherches sur les missions d’evangélisation 
modernes”, que analiza la insistencia de los académicos por entender los temas 
misionales con el término de sincretismo. También es muy sugerente –en el 
análisis etnológico de las prácticas religiosas de los pueblos indígenas– el artículo 
de Alessandro Lupo, “Síntesis controvertidas. Consideraciones en torno a los 
límites del concepto de sincretismo”. 



130 / Norma Durán R.  A.

	 Si tomamos uno de los elementos más significativos de la cris-
tiandad, el sacrificio, podemos ver por qué hubo tanto azoro ante 
los sacrificios –ya sea humanos o no– ofrecidos a los “falsos dio-
ses”. Es decir, podemos suponer por qué lo que observaron los 
conquistadores fueron “sacrificios” y no otra cosa (podrían haber 
sido formas de castigo, o cumplir cualquier otra función) pero no 
había posibilidad de observar otra cosa, además de observar falsos 
“dioses” por doquier. 
	 Marcel Detienne y Jean-Pierre Vernant, en un estudio de 
1979,31 desmontaron el cuidadoso andamiaje que se construyó 
en torno al modelo sacrificial de los griegos. Ellos postulan que los 
“mitos” griegos conformaron el modelo de sacrificio para todas las 
culturas. En el artículo que abre esta obra Detienne sugiere cómo 
fueron los modelos sacrificiales griegos, y en especial los dioni-
siacos, en sus dos versiones (órfica y dionisiaca), los que armaron 
todo el aparato sacrificial sobre el que se montó el sacrificio. En su 
versión órfica, Dionisos toma la forma de un niño y es degollado 
por un grupo de titanes, que lo desmiembran para comérselo her-
vido o rostizado –todo, salvo el corazón, que se le ofrece a Zeus–; 
éste castiga a los titanes reduciéndolos a cenizas, de donde surgirá 
el género humano. En el de los misterios dionisiacos se invita a 
los fieles a devorar crudas todas las partes de un animal (a veces 
un toro, a veces una figura humana). Pero, se pregunta, ¿se puede 
explicar la institución autónoma del sacrifico y colocarlo en un 
orden específicamente religioso? En Grecia tenía que ver con la 
inclusión a un sistema de relaciones sociopolítico vinculado con 
la polis. Es decir, es la forma de inclusión a la religión cívica, pues 
el carnicero que mata a los animales que consume la polis es a la 
vez el sacerdote, y el ritual que debe seguir implica una gestuali-
dad y unas prácticas que justifican la violencia contra el animal 
sacrificado. Digamos que todo este modus operandi es para lograr 
la venia del animal (bovino o cordero) para ser alimento de los 

31 Detienne y Vernant, La cuisine du sacrifice, op. cit.



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 131 

humanos. Por eso se reservan ciertas vísceras que son ofrecidas a 
los dioses. La violencia hacia animales que los griegos no consu-
men, se dirige a la cacería. Las religiones mistéricas como los ritos 
órficos y dionisiacos son marginales de la polis, y representan tipos 
de sacrificio alternativos para quienes buscan otros fines. 
	 Ernest Cassirer32 (mencionado en libro de Detienne y Ver-
nant), a fines del siglo xix y en la primera mitad del xx, instaló 
la figura unitaria del sacrificio y lo situó en el centro mismo de lo 
que hasta ahora se ha denominado como religión. De ahí la bús-
queda de estos gestos (sacrificios) en toda manifestación cultural. 
El sacrificio tuvo como función, entre estos intelectuales, trazar la 
frontera entre los rituales “salvajes y repugnantes” que tenían los 
“pueblos de naturaleza” y los de los pueblos civilizados. La figura 
del totemismo, entre 1885 y 1920, no habría estado completa sin 
el sacrificio. Ahora bien, el sacrificio servía como ejemplo a los 
eruditos para verificar la existencia de la religión en los pueblos 
bárbaros. El jesuita Lafiteau dice en 1724: “Es [el sacrificio] tan 
antiguo como la religión misma y tan extendido, en las Naciones 
sometidas a la religión, que no teniendo nada más que el Sacri-
ficio hacen sólo uso de éste [por no tener nada más], siendo al 
mismo tiempo la prueba de que tienen religión”.33 La cuestión 
de la religiosidad de los pueblos quedaba zanjada mediante esta 
comprobación. En el siglo xix, el sacrificio llevaba a un estatuto 
teórico que se componía de dos factores esenciales: la comida en 
común y la alianza por la sangre. Desde estos parámetros, el sa-
crificio más sublime era el cristiano, ¡que más sacrificio que el 
del Dios mismo! Lo que ya no gustó nada a los teóricos de este 
“esencialismo religioso”, inherente a todo el género humano, fue 
la interpretación de Frazer, que postulaba una similar “antropofa-
gia ritual” en el rito católico de la comunión y lo equiparaba con 
otras formas sacrificiales de pueblos inferiores.34 

32 Ibidem, p. 33.
33 Apud ibidem, p. 26.
34 Apud ibidem, p. 31.



132 / Norma Durán R.  A.

	 Cito la conclusión de Detienne: 

la noción de “sacrificio” es una categoría de pensamiento de ayer, 
concebida tan arbitrariamente como el totemismo –denunciada 
desde hace tiempo por Lévi-Strauss– a la vez para conjuntar un 
tipo artificial de elementos deducidos aquí y allá, en el tejido 
simbólico de las sociedades, y para testimoniar el impresionante 
imperio que el cristianismo englobante no ha dejado de ejercer 
secretamente sobre el pensamiento de esos historiadores y soció-
logos convenciendo que habían inventado una “nueva ciencia”: 
la ciencia de las religiones.35

	 Así como el sacrificio fue tomado como punto de análisis y 
componente básico de lo religioso, podríamos hablar de otros 
elementos más con los que se analizan muchas de las prácticas 
que sin equivocación ya formaban parte de las religiones de las 
sociedades que se estudiaban. Con este ejemplo creo que se mues-
tra cómo son usados los conceptos –que contienen de antemano 
una significación precisa– para demostrar la crueldad –y la in-
ferioridad– de las prácticas en “religiones” encontradas en otros 
mundos, como fue el caso del mundo americano. 

3. El sincretismo en la explicación 
de la evangelización de América

La inteligibilidad de lo americano pasó, con el análisis antropo-
lógico, la criba de la comparación. Las “religiones” americanas 
fueron punto fundamental para dar cuenta de prácticas, cos-
tumbres y acciones de los vencidos. William Taylor36 hace una 
síntesis de las principales posturas para acercarse al proceso de 
evangelización. 

35 Ibidem, pp. 34-35.
36 William Taylor, Ministros de lo sagrado, pp. 78ss.



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 133 

	 Él encuentra tres: transformación al cristianismo, resistencia 
al cristianismo y sincretismo. En la primeras ubica a Kubler:37 
“En el siglo xvii tanto había sido olvidado y la extirpación de la 
observancia autóctona por las autoridades religiosas había sido 
tan enérgica, que los últimos alientos de los portadores de ritos y 
costumbres indígenas expiraron sin ser escuchados”.38 Kubler es 
lapidario, él no ve nada que demuestre supervivencia ni resistencia 
de los antiguos cultos. La violencia de la conquista, las enferme-
dades y la contundencia del celo evangelizador habían acabado 
con cualquier vestigio de las antiguas costumbres indígenas.
	 La segunda postura sostiene que hubo toda una resistencia 
triunfal de ídolos-tras-altares, es decir, que los indígenas “fin-
gieron” su “verdadera conversión”, primero para preservar sus 
creencias y segundo para evitar el contacto con el gobierno co-
lonial y su Iglesia. Esto se habría dado en los lugares donde los 
españoles no fueron capaces de imponer su voluntad por la fuerza, 
o que estaban muy alejados. Esta hipótesis fue muy socorrida en 
los años de “fervor posrevolucionario en favor del indigenismo”,39 
o sea, las décadas de los veinte y los treinta del siglo xx. No obs-
tante, la obra de Juan Carlos Estenssoro40 ha venido a cuestionar 
con contundencia esta tesis para el Perú, y la realidad que se pre-
senta para la Nueva España es muy semejante. 
	 La postura que más apoyo ha tenido entre intelectuales, pero 
que también ya se maneja inclusive en medios masivos de comu-
nicación (sobre todo en Día de Muertos o en festividades como 
la de la Virgen de Guadalupe) es la del sincretismo. Con ella se 
opta por tomar elementos de ambos lados, y propone, casi siem-
pre, una postura conciliatoria, que se inclina unas veces más a la 
resistencia, otras a la transformación, pero que viene a explicar 

37 Georges Kubler, Arquitectura mexicana del siglo xvi.
38 Taylor, Ministros, op. cit., p. 78.
39 Ibidem, p. 79.
40 Juan Carlos Estenssoro Fuchs, Del paganismo a la santidad. La incorporación de 
los indios del Perú al catolicismo 1532-1750.



134 / Norma Durán R.  A.

la “religiosidad popular”, permisible, pero ajena a la religiosidad 
oficial. Por otra parte, esta postura concilia el mestizaje de culturas, 
es decir, es muy útil para resolver la cuestión de la identidad del 
mexicano pues otorga una parte de la identidad a la raíz indígena 
y la otra a la española. De hecho, esto se vio reflejado hasta bien 
entrado el siglo xx cuando se celebraba el 12 de octubre como el 
“Día de la Raza”.41 Precisamente fue en el quinto centenario, en 
1992, cuando quedó enterrada esta conmemoración –en Chia-
pas–, como precedente de la aparición del Ejército Zapatista.42

	 Ahora bien, como he dicho, el término sincretismo empezó 
a utilizarse en las disciplinas que indagaban en el pasado “indí-
gena”, mediante dos vías: la del historiador, en las crónicas y en 
los archivos, y la de los etnólogos, en el trabajo de campo rea-
lizado en las comunidades más alejadas de la civilización. Estos 
últimos pensaron encontrar las costumbres petrificadas de los in-
dígenas prehispánicos en los poblados menos favorecidos por el 
embate secularizador realizado por los gobiernos posrevoluciona-
rios. Los primeros hallaron los “indios de papel”;43 los segundos, 
los resquicios y la resistencia de las religiones prehispánicas. La 
combinación de ambos trabajos dio por resultado el feliz hallazgo 
de las costumbres, creencias y religión de los antiguos mexicanos. 
	 En estas investigaciones el sincretismo aflora. Son múltiples 
los ejemplos en casi todas las obras que analizan y estudian tanto 
el periodo precolombino como los tres siglos de la colonia –por 
cierto, ya colocados los periodos en estricto orden cronológico 
para mostrar la historia de la nación–: el prehispánico, el virreinal 
o colonial y el independiente. No obstante, el estudioso francés 

41 Miguel Rodríguez, Celebración de “la raza”. Una historia comparativa del 12 de 
octubre, hace un análisis de la conmemoración de esta festividad desde el cuarto 
centenario en el xix, hasta a fines del xx. Es muy interesante ver cómo hace su 
emergencia la noción de raza y lo que indica a lo largo del periodo.
42 Ibidem, p. 54.
43 Guy Rozat, Indios imaginarios e indios reales en la conquista de México. Él usa de 
continuo la expresión “indios de papel” para referirse a estos indios imaginarios. 



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 135 

Robert Ricard, en un libro que se volvió un clásico, indicaba que 
había que irse con cuidado y no confundir rasgos propios del 
cristianismo rural europeo con la religiosidad indígena.44 
	 El sincretismo fue el feliz concepto para hallar “la religión” 
que los pueblos mesoamericanos tenían antes del contacto con los 
europeos. Los antropólogos lo confirmaban con la observación 
de las festividades y costumbres de los pueblos contemporáneos; 
la historia no había pasado por ellas… Esto resulta muy desa-
fortunado, pues además de lo que he dicho sobre el mundo de 
significación que implica cada sociedad, se añade la que vuelve 
equivalente tipos de comunicación por completo distintos: a) la 
“escritura” prehispánica (con todas sus variaciones, que van desde 
códices pictográficos con anotaciones en alfabeto latino, hasta 
fuentes escritas, ya sean manuscritas, impresas, etc., lo que de en-
trada añade una complejidad mayor)45, y b) las fuentes epigráficas, 
que involucran un lenguaje simbólico diferente, con su particular 
complejidad.46 ¿Cómo volver equivalentes tipos de comunicación 
tan distintos? 
	 La noción de sincretismo no es un término inocente; por eso 
es importante ver dónde y cómo surgió. No hay todavía una in-
vestigación sistemática del término; sin embargo existen artículos 

44 Robert Ricard, La conquista espiritual, pp. 404ss.
45 Nada más hay que ver la enorme bibliografía sobre la historia de la escritura 
y la lectura para reconocer todas las implicaciones que sugiere pasar de un uni-
verso de lectura manuscrita al del impreso. Cfr. Roger Chartier y Guglielmo 
Cavallo, Historia de la lectura en el mundo occidental; Walter Ong, Oralidad 
y escritura. Tecnologías de la palabra; David Olson, El mundo sobre el papel. El 
impacto de la escritura y la lectura en la estructura del conocimiento.
46 José Rabasa, Writting Violence in the Northern Frontier. The Historiography of 
Sixteenth-Century New México and Florida and the Legacy of Conquest. Véase so-
bre todo la introducción, que ofrece una compleja interpretación de la escritura 
glífica, la cual iba acompañada de toda una performance enunciativa que permite 
entrever lo distinto del universo prehispánico cuando se lee la transcripción en 
caracteres latinos de esta escritura. Para la diferencia de evangelización entre 
las órdenes, véase del mismo autor: “Los franciscanos y los dominicos bajo la 
mirada penetrante de un tlacuilo. Cómo residir en una pluralidad de mundos, 
según un códice pictórico”. 



136 / Norma Durán R.  A.

diseminados aquí y allá.47 El concepto es muy antiguo. “Erasmo 
la sacó de Plutarco, para quien tenía una acepción totalmente dis-
tinta, pero sólo pasó al uso general con el Barroco alemán, y fue 
desde el principio una contumelia”.48 La ciencia de las religiones 
lo comenzó a usar en el siglo xix.49 El sincretismo se presenta, 
ya lo he señalado, como una nueva religión que ha tomado ele-
mentos para formar una nueva religión; de esta manera todo lo 
que no se explica desde una u otra viene a ser sincretismo. Sin 
embargo, desde mi punto de partida, el sincretismo es una pro-
yección de lo cristiano occidental sobre el otro. Niega la diferencia 
anulándola a partir de una unidad de medida ajena a lo propio. 
¿Qué significa esto? Que multiplica el eurocentrismo desde el 
cual se han descrito los mundos colonizados desde el siglo xvi. 
Dicho de otra manera, designa lo ajeno a partir de lo que tiene 
el occidental, y ve como negativo sus “carencias o desviaciones”; 
por eso cuando se habla de “sincretismo religioso” o de “religión 
sincrética”, se designa de hecho la inferioridad.50 
	 Según los historiadores, el sincretismo explica las prácticas 
y creencias religiosas tanto de los indígenas de antaño como de 
los actuales. De cierta manera fosiliza las prácticas, pues da por 
supuesto que se guarda la esencia de las prácticas religiosas pre-
hispánicas; además de asumir la “resistencia” y de dar cuenta 
de la incompleta cristianización de los indígenas, pues si antes de 
la llegada de los españoles las comunidades americanas eran 
“profundamente religiosas”, no pudieron sino rehacer su mundo 
mezclando creencias suyas con las que trajeron los misioneros es-
pañoles. La definición más común de sincretismo es la siguiente: 
“cuando dos religiones se ponen en contacto, no se fusionan en 

47 Anita María Leopold y Jeppe Sinding Jensen, Syncretism in Religion. A Reader.
48 Elémire Zolla, Verdades secretas. Sincretismo y fantasía. Contemplación y esote-
rismo, p. 13.
49 Kurt Rudolph, “Syncretism: from Theological Invective to a Concept in the 
Study of Religion”, pp. 68-85.
50 Ibidem, p. 57.



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 137 

una por completo nueva (síntesis), ni se sobrepone una sobre otra 
manteniendo su total autonomía (yuxtaposición), sino que for-
man una nueva con elementos de las dos religiones originales”.51 
O sea, que desde esta noción se da por sentado: a) que los pueblos 
mesoamericanos tuvieron una religión, es decir, eran tan profun-
damente “religiosos” como los europeos; b) que en esa religión 
se distinguen con nitidez aspectos como los de mito, rito, culto, 
sacrificios, altar, sacerdotes, etc.; c) que al no quedar aculturados 
los pueblos sometidos (ya sea por la incapacidad de éstos para 
entender la nueva religión o por resistirse y seguir creyendo en 
sus antiguas deidades con sus ritos, mitos, sacrificios, etc.), esta 
incapacidad o resistencia se manifiesta ahora en sus formas re-
ligiosas que se separan de la religiosidad oficial o culta, y d) que 
estas manifestaciones quedaron petrificadas en el tiempo y en el 
espacio después de quinientos años de cristianismo.
	 Por estas razones, el término sincretismo es una salida falsa 
para comprender cómo se dieron el contacto, la comprensión y 
la imposición del mundo cultural europeo. Simplifica y reduce 
lo que fue la conquista y la evangelización, pues subsume toda la 
interpretación a los contenidos y significados de la cultura occi-
dental, es decir, compara a partir de la unidad cristiano-occidental 
el mundo descubierto, pero, como hemos dicho, no existe ámbito 
autónomo o propio de la religión que permita utilizar los mismos 
conceptos para todas las sociedades.

Para concluir

El tema de la evangelización es fundamental para entender la “oc-
cidentalización” de la América prehispánica. La marginación que 
han padecido las comunidades indígenas ha favorecido la per-
cepción de una evangelización incompleta y, por ende, de una 
“religiosidad popular”. La “reincidencia” de los indígenas en sus 

51 Manuel Marzal, Historia de la antropología indigenista: México y Perú, p. 81.



138 / Norma Durán R.  A.

prácticas “religiosas” es más comprensible si se analiza el cam-
biante cristianismo con el que fueron conviviendo. Una forma de 
cristianismo llegó a América a fines del siglo xv y principios del 
xvi; otra se establecerá con las resoluciones del Concilio de Trento 
en el último tercio del siglo xvi y con la llegada de los jesuitas, 
brazo derecho del cristianismo tridentino. Estudiando metódica y 
comparativamente la evangelización de los campesinos en Europa 
en los siglos xvi y xvii52 se puede ir viendo la historicidad de esta 
cristianización. La evangelización de los indígenas y su forma de 
practicar la religión es inteligible y equiparable a la que se fue 
realizando en el mundo rural europeo. La religiosidad urbana se 
vio como la religiosidad apropiada y mostró las prácticas rurales 
como supersticiones y formas religiosas falsas. Estas mismas for-
mas fueron perseguidas tanto en Europa como en América, sólo 
que aquí fueron vistas como reminiscencias paganas. 
	 Las rupturas y continuidades del cristianismo se pueden ver 
en los cambios que se dieron desde el siglo xiii –con el iv Conci-
lio de Letrán– y, más tarde, con el Concilio de Trento en el xvi. 
Entre estos dos concilios se dio la llegada a lo que sería llamado 
América y, con ello, el descubrimiento de una “nueva humani-
dad”, inesperada e inexplicable desde las Escrituras. El otro gran 
acontecimiento fue la ruptura del cristianismo –Reforma protes-
tante–. Estas circunstancias determinaron nuevas formas de ganar 
a los nuevos gentiles para la “verdadera religión”. Desde esta pers-
pectiva hay que pensar la primera evangelización que fue llevada 
a cabo por frailes de tres órdenes religiosas distintas y con poca 
consonancia. Si la uniformidad del cristianismo comenzó a darse 
después de Trento, antes los modos de evangelizar y las cuestio-
nes a privilegiar fueron diversos (ya Ricard muestra qué impulsó 
cada orden religiosa, a qué le dio más importancia y él aprecia 
diversas opciones y pautas incluso pugnas y pleitos entre ellas). 
Las órdenes mendicantes fueron improvisando, como lo hicieron 

52 Cfr. Jean Delumeau, La Reforma, e Id., El catolicismo de Lutero a Voltaire. 



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 139 

en Europa desde el siglo xiii. Hasta tiempos tan tardíos, y sólo 
después de Trento, hubo un catecismo universal (1565), con el 
que hubo la posibilidad real de imponer una ortodoxia en los 
postulados a enseñar. A través de muchas generaciones el cristia-
nismo se irá afirmando y, con el cambio que todo proceso sufre, 
nuevas prácticas suplen las anteriores. Ante el cambio histórico, 
el indígena, que asumía lo enseñado, iba siempre atrás de la nove-
dad, y era considerado siempre un menor de edad propenso a la 
reincidencia idolátrica. Ricard apunta con claridad a las prácticas 
europeas rurales, señaladas desde el siglo xvi como paganas, que 
dan cuenta de estas conductas y que se trasladaron a América con 
los españoles.53

	 Por último, las posturas de los estudios culturales o subalter-
nos han venido a analizar las prácticas y las interacciones entre los 
grupos sociales. El concepto de “resistencia” ha cobrado mucha 
importancia en este tipo de análisis, pues se dirige a las clases que 
han sido subyugadas de una u otra forma. En ese sentido, muchos 
investigadores se abocaron a estudiar las sociedades pasadas que 
sufrieron colonización y sometimiento. Aquí la noción de resis-
tencia cobró mucha importancia, pues trataba de encontrar cómo 
fue rechazada la cultura opresora. Esto era muy importante para 
construir la identidad; por eso los historiadores y los antropólo-
gos se enfrascaron en esfuerzos por encontrar resistencias. En el 
siglo pasado sirvieron para crear identidades nacionales fuertes 

53 Ricard, La conquista espiritual, op. cit., p. 404 (primera edición en francés, 
1947). Hay que hacer caso de la recomendación que esgrime este autor en sus 
conclusiones sobre las supuestas suposiciones paganas de los indígenas. Existe 
también en los países cristianos de la vieja historia –y conviene poner de relieve 
este hecho porque la teoría de la “religión mixta’” (en ese momento todavía no 
se usaba el término religiones sincréticas, o sincretismo) se desentiende de él–. 
“Casos de ‘pagano-cristianismos’ mexicano tales como los rezos del ratero de 
Tepito a la Virgen de la Soledad, para lograr fortuna, o la muchacha que cuelga 
a san Antonio de los pies son de banalidad extrema, y fácil fuera poner junto a 
ellos sus paralelos en los países más ilustrados de Europa. Si los partidarios de la 
‘religión mixta’ conocieran un poco más la vida religiosa de Europa, no habrían 
dado tan excesiva importancia a datos como estos”. 



140 / Norma Durán R.  A.

y hoy día son muy útiles para oponer resistencia a los procesos 
de globalización. No obstante, esto no significa que aporten una 
explicación convincente de la evangelización ni que resuelvan el 
problema de comprensión de la alteridad.
	 Para elaborar un concepto de cultura como forma de resisten-
cia hay que partir de la lucha por el reconocimiento, que tuvo su 
gran elaboración con Hegel en la Fenomenología del espíritu. El 
pasaje en que el filósofo trataba este problema se conoce como la 
lucha entre el amo y el esclavo.54 Queda esto en el tintero como 
tema de otro ensayo…

Bibliografía

Assman, Jan, La distinción mosaica, Madrid, Akal, 2006.
Brading, David. Los orígenes del nacionalismo mexicano, México, Ediciones 

Era, 2009.
Castoriadis, Cornelius. La institución imaginaria de la sociedad, México, 

Tusquets, 2013 (Fábula).
________. “Las significaciones imaginarias”, en Una sociedad a la deriva, 

Buenos Aires, Katz editores, 2006.
Certeau, Michel de. “Histoire et anthropologie chez Lafiteau”, en Le lieu de 

l’autre. Histoire religieuse et mystique, París, Gallimard, 2005.
________. La escritura de la historia, México, Universidad Iberoamericana, 

2006.
Chartier, Roger y Guglielmo Cavallo. Historia de la lectura en el mundo 

occidental, Madrid, Taurus, 1998. 
Delumeau, Jean. El catolicismo de Lutero a Voltaire, Barcelona, Labor, 1973.
________. La Reforma, Barcelona, Labor, 1967.
Detienne, Marcel, La invención de la mitología, Barcelona, Península, 1985.
________. “Pratiques culinaires et esprit de sacrifice”, en Marcel Detienne 

y Jean-Pierre Vernant, La cuisine du sacrifice en pays grecque, París, Ga-
llimard, 1979.

________ y Jean-Pierre Vernant. La cuisine du sacrifice en pays grecque, París, 
Gallimard, 1979.

54 Cfr. Axel Honneth, La lucha por el reconocimiento.



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 141 

Eliade, Mircea. El mito del eterno retorno, Madrid, Alianza editorial, 1986.
________. El tratado de historia de las religiones, Madrid, Cristiandad, 1974.
________. Historia de las creencias e ideas religiosas, Barcelona, Paidós Ibé-

rica, 1999.
Estenssoro Fuchs, Juan Carlos. Del paganismo a la santidad. La incorporación 

de los indios del Perú al catolicismo 1532-1750, Lima, ifea/Pontificia 
Universidad Católica del Perú, 2003.

Fabre, Pierre-Antoine. “‘Entrar con el otro y salir consigo’: nouvelles recher-
ches sur les missions d’evangélisation modernes”, en Archives de sciences 
sociales des religions, París, núm. 168, 2014/4; en línea, <http://www.
cairn.info/revue-archives-de-sciences-sociales-des-religions-2014-4-

	 page-43.htm>.
Gauchet, Marcel. El desencantamiento del mundo. Una historia política de la 

religión, Madrid, Trotta, 1985.
________. La religion et la démocratie, París, Gallimard, 1998.
Gibbon, Edward. Historia de la decadencia y ruina del imperio romano, Ma-

drid, Ediciones Turner, 1984.
Honneth, Axel. La lucha por el reconocimiento, Barcelona, Crítica, 1997.
Kahn, J.S. (comp. y pról.). El concepto de cultura: textos fundamentales, Bar-

celona, Anagrama, 1975.
Kamen, Henry. Cambio cultural en la sociedad del Siglo de Oro. Cataluña y 

Castilla, siglo xvi y xvii, Madrid, Siglo xxi, 1998.
Kippenberg, Hans G. Discovering Religious History in the Modern Age, Prin-

ceton/Oxford, Princeton University Press, 2002.
Kubler, Charles. Arquitectura mexicana del siglo xvi, México, fce, 1983.
Kurt, Rudolph. “Syncretism: from Theological Invective to a Concept in the 

Study of Religion”, en Anita Maria Leopold y Jeppe Sinding Jensen, Sy-
ncretism in Religion. A Reader, Nueva York, Routlege, 2004, pp. 68-85.

Laplanche, François. La crise de l’origine. La science catholique des Évangiles 
et l’histoire au xxe siècle, París, L’evolution de l’humanité/Albin Michel, 
2006. 

Leopold, Anita Maria y Jeppe Sinding Jensen. Syncretism in Religion. A Rea-
der, Nueva York, Routlege, 2004, pp.68-85

Luhmann, Niklas. “La cultura como un concepto histórico”, Historia y Gra-
fía, revista del Departamento de Historia de la Universidad Iberoameri-
cana (México), núm. 8, ene.-jun. 1997, pp. 11-33.

Lupo, Alessandro. “Síntesis controvertidas. Consideraciones en torno a 
los límites del conepto de sincretismo”, Revista de Antropología Social, 



142 / Norma Durán R.  A.

núm. 5, Servicio de Publicaciones, Universidad Complutense de Ma-
drid, 1996, en <http://revistas.ucm.es/index.php/RASO/article/view/
RASO9696110011A>. 

Marzal, Manuel, M. Historia de la antropología indigenista: México y Perú, 
Barcelona, Athropos/uam, 1993.

Masuzawa, Tomoko. In Search of Dreamtime. The Quest for the Origin of 
Religion, Chicago/Londres, University of Chicago, 1993.

McCutcheon, Russel T. Manufacturing Religion. The Discourse on Sui Ge-
neris Religion and the Politics of Nostalgia, Oxford, Oxford University 
Press, 1997. 

Mendieta, Jerónimo de. Historia eclesiástica indiana, ed. de Joaquín García 
Izcabalceta, México, Editorial Porrúa, 1980.

Mendiola, Alfonso, Retórica, comunicación y realidad. La retórica de las batallas 
en las crónicas de conquista, México, Universidad Iberoamericana, 2003.

Meslin, Michel. Aproximación a una ciencia de las religiones, Madrid, Cris-
tiandad, 1978.

Olson, David. El mundo sobre el papel. El impacto de la escritura y la lectura 
en la estructura del conocimiento, Barcelona, Gedisa, 1998.

Ong, Walter. Oralidad y escritura. Tecnologías de la palabra, México, fce, 1999.
Otto, Rudolph. Lo santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios, Ma-

drid, Alianza Editorial, 1980.
Pals, Daniel L. Seven Theories of Religion, Nueva York/Oxford, Oxford Uni-

versity Press, 1996.
Phelan, John L. El reino milenario de los franciscanos en el Nuevo Mundo, 

México, unam, 1972.
Pritchard, Evans E. Las teorías de la religión primitiva, Madrid, Siglo xxi, 

1984.
Rabasa, José. “Los franciscanos y los dominicos bajo la mirada penetrante 

de un tlacuilo. Cómo residir en una pluralidad de mundos, según un 
códice pictórico”, Historia y Grafía, núm. 12, 2000, pp. 125-147.

________. Writting Violence in the Northern Frontier. The Historiography of 
Sixteenth-Century New México and Florida and the Legacy of Conquest, 
Durham/Londres, Duke University Press, 2000.

Ragon, Pierre (comp.). Nouveaux chrétiens, nouvelles chrétientés, París, Pres-
ses de l’Université de Paris-Ouest, 2014.

Ricard, Robert. La conquista espiritual, México, fce, 1999 (1947).
Rodríguez, Miguel. Celebración de ‘la raza’. Una historia comparativa del 12 

de octubre, México, Universidad Iberoamericana, 2004. 



La evangelización de Mesoamérica en el siglo xvi / 143 

Rozat, Guy. Indios imaginarios e indios reales en los relatos de la conquista de 
México, México, Ed. Tava, 2012.

Schmitt, Jean-Claude, “Une histoire du Moyen Âge est-elle possible?” en Le 
corps, les rites, les reves, le temps. Essais d’anthropologie médiévale, París, 
Gallimard, 2001. 

Taylor, William, Ministros de lo sagrado, México, El Colegio de Michoacán/
Secretaría de Gobernación/El Colegio de México, 1999, 2 vols.

Van der Leew, Gerardus. Fenomenología de la religión, México, fce, 1975.
Vauchez, André. Les laïcs au Moyen Âge. Pratiques et experiences religieuses, 

París, Cerf, 1987.
Velasco, Martín. Introducción a la fenomenología de la religión, Madrid, Cris-

tiandad, 1982.
Widengren, Geo. Fenomenología de la religión, Madrid, Cristiandad, 1976.
Wirth, Jean. “La naissance du concept de croyance”, en Saint Anne est un 

sorcière et autres essais, Ginebra, Droz, 2003, pp.113-176. 
Zolla, Elémire. Verdades secretas. Sincretismo y fantasía. Contemplación y eso-

terismo, Barcelona, Paidós Ibérica, 2002.


