Voces ausentes y presentes: testimonio
y representacion en la historia oral

ABSENT AND PRESENT VOICES: TESTIMONY AND REPRESENTATION
IN OraL History

GRACIELA VELAZQUEZ
UNIVERSIDAD DE GUANAJUATO
México

ABSTRACT

This paper addresses multiple epistemic problems related to testimonial nar-
rative construction in historiography. My aim is to reflect on the limitations
and possibilities of the representation of historical events in this field, taking
into account the various facets of this practice, from the witness making bis
or her statement to its incorporation and interpretation by the historian. In
this discussion, I focus on three specific aspects: first, the witness’ ability to
give testimony; second, the historians capacity to listen; and third, the pos-
sibility of constructing and representing a given testimony in the historian’s
narrative. Every thought conveys a particular perspective. 1o that end, this
text is framed primarily within a constructivist epistemology as proposed by
Paul Watzlawick and Alfonso Mendiola — authors who promote a vision
emphasizing the act of creation via communication and its consequences
Jfor individuals and relationships, in this case between the source and the
historian.

Keywords: oral history, testimony, memory, construction, representation.

RESUMEN

Este articulo tiene como finalidad abordar algunos de los problemas
epistémicos de la construccién narrativa del testimonio en la operacién
historiografica. El punto central es la reflexion sobre los limites y las
posibilidades de la representacién de los acontecimientos histéricos en

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 23, nim. 46, enero-junio 2016, pp.211-232



la historiografia, teniendo en cuenta los distintos recorridos que realiza
el testimonio, desde su enunciacién por parte del testigo hasta su narra-
cién e integracién por parte del historiador. Para desarrollar lo anterior
ofreceré tres estrategias argumentativas y reflexivas: la primera, acerca
de la posibilidad de los actos de testimoniar; la segunda, sobre la posi-
bilidad de la escucha por parte del historiador; y la tercera, en torno de
la posibilidad de la representacién y la construccién narrativa del testi-
monio. Todo pensamiento mira desde algtin lugar, asi que este texto se
enmarcard principalmente dentro de una epistemologia constructivista
que han enunciado algunos autores como Paul Wartzlawick y Alfonso
Mendiola, quienes enfatizan una visién relacional, sistémica y construc-
tivista de la comunicacién que se establece entre los que participan en
ella, en este caso entre el testigo y el historiador.

Palabras clave: historia oral, testimonio, memoria, construccién, re-

presentacion.

Fecha de recepcidn: 20-5-2015
Fecha de aprobacién: 07-12-2015

INTRODUCCION

La irrupcién de algunos acontecimientos histdricos del siglo xx,
como el holocausto en la Segunda Guerra Mundial, los gulags,
los genocidios de Camboya, Ruanda y las guerras de Yugoslavia,
asi como los que se han acumulado en el siglo xx1, han hecho que
se vuelva a revalorar el testimonio. En particular, el holocausto
posibilité que se volviera a reflexionar sobre el testimonio como
la Gnica forma de poder reconstruir este acontecimiento. La his-
toriadora Annette Wieviorka considera incluso que después de
Auschwitz se instald la “era del testigo”, puesto que los sobrevi-
vientes representaban la tnica posibilidad de rememorarlo debido
a que no se encontraron evidencias materiales que pudieran dar
cuenta de lo que ahi sucedié. A partir de ese momento se le dio un
giro a la nocién de testimonio, considerado éste como la tinica po-
sibilidad de tener acceso directo al pasado. En este debate sobre el

212 / Graciela Velazquez



testimonio al menos podemos mencionar a grandes rasgos dos po-
siciones con respecto a él: la primera afirma que el testimonio de
los acontecimientos limite no tiene ninguna posibilidad, puesto
que quienes murieron en las cdmaras de gas son los tnicos que po-
drian atestiguar la experiencia, pero ya no estdn, asi que no puede
haber atestacién; la segunda es la posicién que considera que el
testimonio es un acceso privilegiado pues se conecta de manera
directa con la experiencia. Esta segunda posicién es la que guiard
el presente andlisis, pues considero que el testimonio, aunque con
limitaciones, es en algunas ocasiones la tinica posibilidad de acer-
carnos a la experiencia de determinadas situaciones extremas.

Dicho lo anterior, vale la pena reflexionar en si es posible que
en una narracion historiogréfica se puedan representar “las vo-
ces que nos llegan del pasado”, asimismo analizar algunos de los
problemas epistémicos del testimonio en su paso de la oralidad a
la escritura. El punto central de este articulo es la reflexién sobre
los limites y las posibilidades de la representacion de los aconte-
cimientos histéricos en la historia oral, teniendo en cuenta los
distintos recorridos que realiza el testimonio, desde su enuncia-
cién por parte del testigo hasta su integracién y narracién que
realiza el historiador. Para desarrollar lo anterior ofreceré tres
estrategias argumentativas y reflexivas: la primera, acerca de
la posibilidad de los actos de testimoniar; la segunda, sobre la
posibilidad de la escucha por parte del historiador; y la tercera,
respecto a la posibilidad de la representacion y la construccién
narrativa del testimonio. Todo pensamiento mira desde algiin
lugar, asi que este texto se enmarcard sobre todo dentro de una
epistemologia constructivista que han enunciado algunos auto-
res como Paul Wartzlawick y Alfonso Mendiola, quienes enfatizan
una vision relacional, sistémica y constructivista de la comunica-
cién que se establece entre quienes participan en ella, en este caso
entre el testigo y el historiador.

Voces ausentes y presentes / 213



I. LA POSIBILIDAD DE LOS ACTOS DE TESTIMONIAR

Dentro de la discusién sobre las nociones de testimonio y testigo
hay diversas posiciones epistémicas. En cuanto a la de testigo,
Giorgio Agamben menciona dos cuestiones que nos interesan
para este andlisis: en primer lugar, por su etimologfa la palabra
significa “aquel que se sitda como tercero (erstis) en un proceso
entre dos contendientes”; en segundo lugar, superstes hace refe-
rencia a la persona que ha vivido algiin acontecimiento y puede
estar en condiciones de ofrecer su testimonio sobre él."! De igual
manera, el testimonio tiene varios significados: por un lado es
un acto del habla en el que alguien declara en primera persona
y certifica que vivié determinado suceso;* ademds, es una fuente
privilegiada de acceso a los sujetos, que transmite no solamente
el suceso en tanto tal, sino apreciaciones morales, afectivas y de
sentido por parte del testigo.

La segunda definicién de testigo planteada por Agamben —ya
mencionada-— se centra en la posibilidad de testimoniar sobre al-
gln acontecimiento. Para este filésofo, el lenguaje del testimonio
es transmitido del testigo hacia quien lo quiera escuchar, y se re-
fiere mds que nada a la experiencia vivida por el testigo presencial
del acontecimiento, y que serd transmitida a otro para la recons-
titucion del pasado. Para Agamben hay algunos acontecimientos,
como los sacrificios de los judios en las cimaras de gas cidnico,
que no pueden ser testimoniados, puesto que los testigos que es-
tuvieron en ellas murieron a manos de los nazis. En este caso, no
puede haber “acceso a una realidad pasada” porque los testigos
no estin en condiciones de ofrecer su testimonio; en consecuen-
cia, no hay ninguna posibilidad de contarlo. Por otro lado, existe
una posibilidad de que el acontecimiento pueda ser reconstruido
en parte, recurriendo a los sobrevivientes de los campos de con-

! Giorgio Agamben, Lo que queda de Auschwitz, p. 15.
?Esteban Lythgoe, “Testigo; testimonio”, p. 213.

214 / Graciela Velazquez



centracién que puedan traer la palabra ausente del que ya no estd.
Lo anterior lo sefiala Agamben de la siguiente manera:

El testimonio vale en lo esencial por lo que falta en él; contiene
en su centro mismo algo que es intestimoniable, que destruye
la autoridad de los supervivientes. Los “verdaderos” testigos, los
“testigos integrales” son los que no han testimoniado ni hubie-
ran podido hacerlo. Son los que han tocado fondo [...] los que
lograron salvarse, como seudotestigos, hablan en su lugar, por
delegacién: testimonian de un testimonio que falta [...] Y eso al-
tera de manera definitiva el valor del testimonio, obliga a buscar

su sentido en una zona imprevista.

En este sentido, la experiencia es intransmisible, y no puede haber
un testimonio pleno, sino un testimonio incompleto por parte
de los sobrevivientes. Sin embargo, para Agamben, aunque los
sobrevivientes pueden contar lo que sucedié, el lenguaje no puede
expresar la experiencia en todas sus magnitudes, pues ningtin ser
humano puede restituir los acontecimientos tal como sucedieron,
ni tampoco puede imaginarlos ni expresarlos tal como sucedie-
ron, y mucho menos el historiador puede restituirlos.

Con base en lo anterior, si bien es cierto que los acontecimien-
tos no pueden ser restituidos tal como sucedieron en el pasado,
también es verdad que los historiadores tienen posibilidad de
investigarlos por medio de los testigos, ya sean éstos directos o se-
cundarios, es decir, a través de personas que tal vez no estuvieron
en contacto directo con el acontecimiento, pero que de alguna u
otra forma estuvieron relacionados con él.

Ahora bien, aunque la experiencia no pueda ser restituida por
parte del testigo, si puede ser construida a través de la comuni-
cacién que ofrece el testigo sobreviviente. De acuerdo con Paul
Watzlawick, Janet Beavin y Don D. Jackson,’ la comunicacién

SEn su obra Teoria de la comunicacion humana publicada en 1967, Paul
Watzlawick, Janet Beavin y Don D. Jackson contraponen su teoria de la comu-

Voces ausentes y presentes / 215



contiene cinco axiomas: el primero, es imposible no comunicar,
todo comportamiento de un miembro tiene un valor de mensaje
para los demds; el segundo, en toda comunicacién cabe distinguir
entre aspectos de contenido o semdnticos y aspectos relaciona-
les entre emisores y receptores; el tercero, la definicién de una
interaccion estd siempre condicionada por la puntuacién de las
secuencias de la comunicacién entre los participantes; el cuarto,
la comunicacién implica dos modalidades: la digital y la anals-
gica. La comunicacién digital es la que se da mediante palabras o
simbolos, mientras que la comunicacién analdgica es todo lo que
sea comunicacion no verbal (movimientos corporales, la postura,
los gestos, la expresion facial, la inflexién de la voz, la secuencia,
el ritmo y la cadencia de las palabras mismas);* el quinto y tltimo
axioma establece que toda relacién de comunicacién es simétrica
o complementaria, segin se base en la igualdad o la diferencia de
los agentes que participan en ella.’

De acuerdo con estos axiomas, cualquier experiencia puede ser
comunicada, incluso las que provienen de experiencias al limite.
Las voces que nos llegan del pasado en forma de testimonios se
hacen presentes en la narracién del historiador. Entre el testimo-
niante y el historiador se establece un proceso comunicacional
que involucra pautas de comunicacién en las que uno ofrece su
testimonio y el otro lo escucha, pero no con pasividad, sino que a
la vez interactiia en la informacién que le proporciona el testigo.

nicacién al modelo hegeménico y unidireccional de la comunicacién de Claude
E. Shannon y Warren Weaver basado en acciones y reacciones de los elementos
tradicionales de la teoria de la informacién: emisor, mensaje y receptor. En cam-
bio, la teorfa sistémica de la comunicacién la plantea como un proceso en sumo
grado complejo que se basa en la interaccién y retroalimentacién entre los agen-
tes que participan en el proceso comunicativo, ademds de incluir el contexto en
el que se desenvuelve éste.

#Watzlawick, Beavin y Jackson, “Algunos axiomas exploratorios de la comunica-
cién”, en ibidem, pp. 62-63.

> Para mayor detalle de estos axiomas, vid. todo el capitulo de Watzlawick, Bea-
vin y Jackson que acaba de citarse, pp. 49-71.

216 / Graciela Velazquez



Toda vez que se establece el proceso comunicacional entre el
testigo y el historiador, de inmediato comienzan a surgir los pro-
blemas epistémicos. Uno de ellos es el de la observacién de los
acontecimientos. Valga recordar que el testimonio estd delimitado
por la observacién del testigo, y como ya lo han afirmado varios
filésofos como Norwood Russell Hanson (Patrones de descubri-
miento, 1958) y el mismo Thomas Samuel Kuhn (La estructura
de las revoluciones cientificas, 1962), la observacién depende no
solamente de la visién sino también de la percepcién que tiene
cada uno de los individuos. La visién de las personas no sélo estd
influenciada por la carga tedrica sino también por el lenguaje y
por la forma en que lo expresan. En suma, la experiencia visual
es individual, y por esta razén, un testigo pudo haber visto algo
diferente a otro, aunque hayan estado en el mismo lugar y hora
en que sucedié el acontecimiento. Parafraseando a Watzlawick, el
observador es el que atribuye significado a sus experiencias en una
realidad de segundo orden. Por lo cual el observador, que en este
caso es el testigo, le atribuye significado a las experiencias que son
relevantes para él; en pocas palabras, es el constructor de su propia
realidad. Ademds, la observacién como percepcién no comunica,
es decir, no se realiza hasta que se convierte en un acto del habla.
La comunicacién de lo percibido convierte algo que en exclusiva
estaba en la conciencia en algo que pasa a estar en la sociedad.® En
este caso de la historia, la experiencia del testigo no es testimonio
hasta que es comunicado al historiador.

Ahora bien, ;qué es lo que se comunica en un testimonio?,
scudl es su contenido? Paul Ricceur plantea en La historia, la me-
moria, el olvido (2000) que el testimonio tiene dos contenidos: el
contenido fictico y el contenido de sentido. El primero de ellos
es contrastable de manera objetiva, pero el segundo se refiere no
nada mds a la factualidad de los hechos, sino al sentido que el

¢ Alfonso Mendiola, “Los géneros discursivos como constructores de realidad.
Un acercamiento mediante la teorfa de Niklas Luhmann”, p. 22.

Voces ausentes y presentes / 217



testimoniante imprime a su relato.” Sin embargo, el contenido de
sentido para este autor tiene un valor moral y no epistémico. Hay
que aclarar que aqui habla de la distincién analitica que realiza
el historiador entre el acto de testimoniar y el discurso histérico,
pero, a mi parecer, el testigo de ninguna manera tiene posibilidad
de hacer tales distinciones, pues para él las dos dimensiones estdn
interconectadas.

A la dificultad antepuesta agreguemos la que tiene el histo-
riador para establecer la condicién veritativa del testimonio. Por
supuesto, el testimonio no se corresponde en una escala #no a uno
con los acontecimientos del pasado; no se puede decir que haya
en él una verdad por correspondencia, sino a lo Gnico que puede
aspirar el historiador es a obtener del testigo una verdad como
discurso coherente entre el hecho atestiguado en el pasado y la
experiencia narrada en el presente.

Por supuesto, ninguna declaracién es precisa, mucho menos
aquellas que son producto de experiencias al limite, por la carga
emotiva que portan los testigos cuando rememoran dichos acon-
tecimientos. Asi que a mi entender, el testimonio no solamente
debe valorarse por su contenido féctico sino por el contenido de
sentido que le otorga el testigo. Pero, entonces, para el historiador
stodos los testimonios serfan validos por igual? Si y no. Si, si sélo
se toma en cuenta la dimensién de sentido, y no, si se privilegia la
dimensién factual.

Otra problemadtica que le impone el testimonio al historiador
para constituir la veracidad es que pertenece al campo perceptual
del testigo y, como vimos antes, tanto la percepcién como la co-
municacién deben conjuntarse para poder considerar algo como
testimonio. Ahora bien, siguiendo con la dimensién de sentido, la
primera consideracién es que el testimonio declarado es siempre
susceptible a las emociones que envuelven en ese momento al tes-
tigo, pues pretende describir una realidad pasada que impacte en

7 Paul Riceeur, La historia, la memoria, el olvido, p. 212.

218 / Graciela Velazquez



la realidad presente, y puede ser que el testigo haga una apelacién
hacia los sentimientos del historiador para lograr conmoverlo
con la narracién de su experiencia. Otra consideracién necesaria
es que la misma percepcidén puede afectar la rememoracién del
acontecimiento. Al respecto Renaud Dulong asevera que “El tes-
tigo ocular se ve sorprendido en un acontecimiento fortuito, su
percepcién puede estar aturdida por la emocién o la rapidez del
desarrollo del suceso, y su memoria puede verse influenciada por
las informaciones recibidas después sobre lo ocurrido”.?

Por lo tanto, el historiador no sélo debe estar atento al discurso
verbal, sino a las reacciones y emociones del testigo, asi como a su
capacidad para narrar lo acontecido, es decir, debe ser cuidadoso
con los silencios, los huecos, las pausas, los gestos, los tonos de
voz y los movimientos corporales, para tratar de restituir, en la
medida de lo posible, la realidad factual o el contexto en que se
produjo el acontecimiento, asi como la significacion que le otorga
a su testimonio.

A mi modo de ver, las dos dimensiones deben tomarse en
cuenta sin establecer jerarquias entre ellas. Por otro lado, la di-
mension féctica puede establecerse contrastando el testimonio de
varios testigos, mientras que la dimensién de sentido la imprime
cada individuo de acuerdo con su experiencia y, mds tarde, por
medio de un entramado comunicacional, convierte su testimonio
en una cuestién social. Por tanto, no nada mds son importantes
los datos factuales que el testigo informa al historiador, sino la
forma en la que el testigo recuerda el acontecimiento. Este no
s6lo aporta datos objetivos sobre el acontecimiento, sino también
datos de contenido subjetivo o de sentido en los que el historia-
dor debe tener especial cuidado de no perder de vista su objetivo
cognitivo y no convertirse en defensor o juez de la actuacién del
testigo por la empatia o rechazo que sienta hacia él.

8 Renaud Dulong, “La implicacién de la sensibilidad corporal en el testimonio
histérico”, p. 103.

Voces ausentes y presentes / 219



En suma, habrd que reconocer que un testimonio es un re-
lato o discurso de la experiencia, y por lo tanto tendrd que ser
considerado como un discurso subjetivo y selectivo de quien lo
aporta. En este sentido, el historiador no podrd valorarlo como
verdadero o falso, ni como mds verdadero que otro, puesto que
la palabra dada por el testigo pertenece al dmbito puramente ex-
periencial. En pocas palabras, investigar la palabra de quien narra
un acontecimiento histérico equivale a tratar de comprender las
atribuciones de sentido de su experiencia, pero no a conocerlas.
Enseguida se abordardn algunos de los problemas epistémicos so-
bre la escucha.

11. LA POSIBILIDAD DE LA ESCUCHA DEL HISTORIADOR

Ricceur afirma que las limitaciones para una representacién cabal
de los acontecimientos del pasado por los historiadores empie-
zan por la memoria del testigo. El historiador archiva la memoria
en la fase documental de la operacién historiogréfica en la que
se “abre un proceso epistemoldgico que parte de la memoria de-
clarada, pasa por el archivo y los documentos, y termina en la
prueba documental”.” En la operacién historiogréfica que realiza
el historiador, y en especifico en la fase de archivacién, no sélo las
limitaciones provienen de la memoria del testigo, sino de la pro-
pia escucha del historiador. En la escucha del historiador también
se dan varios condicionantes y limitaciones para la representa-
cién de los acontecimientos del pasado. Es de destacar que, en la
teorfa de sistemas, la comunicacion da primacia al acto de enten-
der; por lo tanto, no sélo es importante la emisién del mensaje,
sino también la recepciéon del mismo. Mendiola afirma que “sélo
es posible entender la comunicacién como unidad cuando se
parte de que la comunicacién se lleva a cabo hasta el momento en

?Ricceur, La historia, la memoria, op. cit., p. 208.

220 / Graciela Velazquez



que el receptor la comprende como tal”.'” Vista de esta manera,
la escucha del historiador es parte de la comunicacién, es decir, el
historiador es el receptor de la comunicacidn, es el elemento con
el que se completa el proceso comunicativo.

Entonces, en el circuito de transmisién de la informacién que
se realiza entre el historiador y el testigo, la palabra que es expre-
sada ya no le pertenece a quien la emite, sino también al receptor,
y luego vuelve al emisor por medio del vinculo con el otro que
es quien escucha la narracién en una entrevista, en este caso el
historiador. Es decir, hay una relacién recursiva en donde se pre-
senta un mutuo ejercicio de influencias reciprocas entre los que
intervienen en el circuito de la comunicacién. Esto es coincidente
con el primer axioma de la comunicacién de Watzlawick (men-
cionado antes), el cual dice que es imposible no comunicarnos ni
influirnos uno a otro entre los seres humanos. De acuerdo con
Alfonso Mendiola, “sélo hay comunicacién cuando el oyente ha
supuesto que habia una intencién de comunicar en lo percibido,
pues de otra manera no tendria por qué interrogarse por lo que se
le quiso decir”.!" Por tanto, la comunicacién es interactiva entre
el testigo y el historiador, entre quien emite el testimonio y quien
lo escucha, pues todo testimonio que es narrado ya supone una
elaboracién discursiva.

En la entrevista se realiza un pacto testimonial que consiste en
que el testigo narre los acontecimientos tal como dice que los ob-
servd y, a su vez, el historiador le concede crédito al narrador. Sin
embargo, de inmediato, el historiador apela a la critica historiogra-
fica al contrastar, de diferentes formas posibles, al testimonio para
convertirlo en evidencia del pasado que le interesa indagar. A pesar
de que el historiador escuche con atencién al testigo, ;qué tanto de
este proceso comunicacional logra captar a través de la escucha?

' Mendiola, “Los géneros discursivos”, op. cit., p. 44.

" Ibidem, p. 29.

Voces ausentes y presentes / 221



Podria suponerse que la escucha del historiador no tiene que
ver con la representacién de los acontecimientos del pasado,
puesto que el historiador no sélo escucha de manera directa el
testimonio, sino que lo graba, y por lo tanto puede restituirlo con
fidelidad; sin embargo, lo que no puede restituir son las pausas, los
silencios, los huecos del relato, en suma, todos los actos de habla.
Ademds, se debe tener en cuenta que al igual que la observacién
y la memoria son de naturaleza selectiva, la escucha también lo
es. Esta circunstancia es determinante para la representacion his-
térica, puesto que impacta con notoriedad en la reconstrucciéon
integral del acontecimiento.

Existe la creencia errénea de que la escucha se realiza de modo
automdtico y pasivo; sin embargo desde hace varios anos se sabe
que esto no es asi, pues se hace selectiva y activamente (efecto cock-
tail). En algunas investigaciones experimentales dadas a conocer
en 2012 en las ciencias cognitivas, efectuadas por Nima Mesga-
rani y Edward E Chang, se muestra que el cerebro de una persona
posee filtros que le permiten oir de forma selectiva e inconsciente.
Estos filtros pueden elegir sonidos en ambientes ruidosos y cen-
trar la atencién en alguna conversacién o ruido en particular.'* Si
esto es asi, la labor de escucha del historiador serfa de naturaleza
selectiva y, en consecuencia, la integracién del testimonio a la fase

12 <htep://www.ucsf.edu/news/2012/04/11868/how-selective-hearing-works-brain>
y <http://www.nature.com/nature/journal/v485/n7397/full/nature11020.heml>.
Consulté nada mds la sinopsis del experimento en esta pdgina. La versién
completa del articulo atin no se encuentra disponible en version digital. Sin
embargo, para una posterior consulta del articulo proporciono su referencia
completa: Nima Mesgarani y Edward F. Chang, “Selective cortical representa-
tion of attended speaker in multi-talker speech perception”, Nazure, 485, 7397,
abril de 2012. El experimento consistié en someter a tres pacientes con epilepsia
severa a una operacion cerebral. En la corteza cerebral se les implantaron 256
electrodos, de manera especifica en la region encargada de procesar los sonidos y
de la capacidad de escuchar. Los pacientes debian escuchar dos muestras de ha-
bla al mismo tiempo emitidas por dos individuos. Al final, en la investigacién se
observé que la corteza cerebral de los pacientes sélo reaccionaba cuando hablaba
el individuo que les interesaba escuchar.

222 / Graciela Velazquez



escrituraria serfa fragmentada y parcial. Por estas condiciones de
naturaleza selectiva, el historiador como narrador del testimonio
no lo puede transmitir con fidelidad, puesto que estd en juego un
constante proceso de interpretacion y reinterpretacién selectiva
en la escucha del historiador.

Segtin José Miguel Marinas, hay tres niveles de escucha: uno
comunicativo-social, otro psicoanalitico y otro biografico. En el
primero el historiador estd atento a las percepciones de aquellos
elementos que forman parte del entramado discursivo en que
vive quien emite el testimonio, es el campo de las historias y su
funcién significativa. En el segundo, se hace eco de algunas pre-
cisiones de la escucha analitica que pueden ayudarnos a esclarecer
la escucha de las historias: de las historias y su relacién con la otra
escena, con lo implicito. En el tercero, se puntualiza qué tipo
de escucha requiere el especifico traslado de los relatos de vida: de
las historias y su valor para los sujetos y la comunidad en que se
producen.”

En cuanto al primer punto, que se refiere a las historias y su
relacién con la comunicacién, qué tanto entiende el que escucha
de lo que le transmite el que habla. Retomando a Watzlawick, la
comunicacién no se da linealmente entre el emisor y el receptor,
sino que depende del significado que le puede dar cada uno de
los involucrados en ella. En cuanto a los elementos implicitos que
puede haber en la transmisidn del testimonio, el historiador estd
concentrado para observar lo que pueda informarle el testigo de
modo no sélo verbal, sino también en cuanto a silencios, huecos y
pausas que realiza, con la finalidad de percibir en la medida de lo
posible todas las emociones que sean manifestadas de manera ex-
plicita o implicita por parte de quien estd narrando su experiencia
de vida. El pasado se incorpora de forma dindmica, pues el sujeto
que recuerda lo hace a través de las emociones, los pudores, los
sentimientos y las mediaciones inconscientes.

13 José Miguel Marinas, La escucha en la historia oral, p. 90.

Voces ausentes y presentes / 223



Ahora bien, en el circuito de transmisién de la narracién testi-
monial, la escucha es muy importante, pues la experiencia vivida
ensefia que “quien escucha se hace depositario de la historia vy,
por consiguiente, ésta le seguird incumbiendo, importando, aun
en ausencia o en el caso de la desaparicién del protagonista del
relato”." La historia-relato sigue obrando mds alld del momento
de la transmisidn, lo sigue haciendo en quien la escucha y después
en quien lee la historia. Incluso, contintia obrando en quien la
otorga, puesto que es susceptible a la rememoracién dindmica.
Esto quiere decir que cada vez que es otorgado el relato, puede
ocurrir que el testigo ficcionalice su testimonio y que con recu-
rrencia cambie, aumente o disminuya datos cada vez que aporta
su testimonio al que escucha. Esto por supuesto, no debe to-
marse como imprecisién, sino como rememoracién de elementos
relevantes de su experiencia. Por esta razén, se considera que el
testimonio nunca es una construccién cerrada, sino abierta a las
posibilidades recursivas de construccién por parte de quien lo
enuncia y de quien lo escucha. Esta construccién recursiva puede
ilustrarse con lo que plantea Mendiola acerca de todo relato:
“Que en el momento en que el oyente lo escucha no sabe en qué
va a terminar. El acto de contar algo a alguien, implica que haya
disyuntivas en cada episodio, esto motiva el interrogarse constan-
temente por lo que sigue, pues esto no estd de ninguna manera
determinado”.

En la escucha, el historiador se encuentra comprometido de
manera no sélo racional sino también emocional con el testigo.
Es decir, en el momento en que otorga la entrevista, el testigo
apela a involucrar de modo emotivo al que lo escucha, busca
sensibilizarlo con la historia que narra y provocar una reaccién
de empatia hacia su experiencia. De tal suerte que el historiador

Y [bidem, p. 19.
15 Alfonso Mendiola, “La inestabilidad de lo real en la ciencia de la historia:
sargumentativa y/o narrativa?”, p. 106.

224 | Graciela Velazquez



puede verse implicado en lo emocional y escuchar con conciencia
de manera selectiva lo que le interese sobre la narracién testimo-
nial. En este proceso de narracién y escucha del testimonio, el
historiador puede ser presa de la subjetividad, de las opiniones, de
las actitudes y los comportamientos de aquellos a los que pretende
investigar. Pero a la vez, el testimonio que presenta el historiador
puede oscurecer la voz del testigo si no se tiene cuidado en el uso
del lenguaje.

Dados los condicionamientos de memoria, de observacién, de
enunciacién y de escucha por parte del testigo y del historiador,
la representacion se torna problemdtica en grado sumo, como lo
veremos enseguida.

11. LA POSIBILIDAD DE LA REPRESENTACION
DEL ACONTECIMIENTO EN LA HISTORIA ORAL

La fase de la representacién ha sido uno de los asuntos més debati-
dos por historiadores y por filésofos, y se han postulado diferentes
posiciones ontoldgicas y epistémicas al respecto. Para este andlisis
se pueden resumir dos: una que niega la posibilidad de que un
acontecimiento pueda ser representado, y otra que plantea la po-
sibilidad de lograr una representacién de los acontecimientos del
pasado (con todas las limitaciones y dificultades que pueden pre-
sentarse al narrar y fijar en texto los acontecimientos). Esta tltima
posicién es la que anima la discusién de este apartado.

La realidad pasada es inaccesible de manera directa para el
historiador, por lo cual la representacién que realiza de ella es
muy problemdtica. Para Frank R. Ankersmit, representar “es ha-
cer que algo se haga presente de nuevo”, o “hacer presente algo que
ahora estd ausente”.' Pero la cuestion a indagar es de qué manera
el historiador puede hacer presentes los acontecimientos del pa-
sado por medio del testimonio. De acuerdo con Ankersmit, la

1¢Frank Ankersmit, “Representacién, ‘presencia’ y experiencia sublime”, p. 140.

Voces ausentes y presentes / 225



representacién solamente es posible si asumimos una teoria de la
sustitucion, es decir, que la representacién que el historiador
hace de los acontecimientos sustituya a la realidad pasada. Por
supuesto, no se puede considerar que entre la representacién y
la realidad haya una equivalencia, o que la representacién refleje
dicha realidad. Aunque retomamos la definicién anterior, en este
texto se entenderd por “representacién” a la construccién narra-
tiva de los acontecimientos del pasado que realiza el historiador.
Dado esto, los historiadores se encuentran entre la ambivalen-
cia de la realidad pasada y la representacién que hacen de ella. Sin
embargo, en este punto es importante mencionar que los histo-
riadores no pueden tener acceso a una realidad pasada; a lo Gnico
que tienen acceso es a las huellas o testimonios que han quedado
de ella en el presente. Problematizando lo anterior, se podria de-
cir, como lo hace Gregory Bateson, que “no hay que confundir el

'7 0, como lo apunta Mendiola citando a

mapa con el territorio”
Michael Baxandall: “Nosotros no explicamos cuadros; explicamos
observaciones sobre cuadros —o, mds bien, explicamos cuadros
s6lo en la medida en que los hemos considerado a la luz de algtn
tipo de descripcién o especializacién verbal”.'® Las apreciaciones
anteriores sobre la realidad y su representacién muestran que los
acontecimientos narrados por el testigo y por el historiador son
construcciones sobre la realidad, no son la realidad misma ni son
espejos de ella.

En este sentido, el testimonio escapa a la representacién o a la
explicacién, incluso, podria decirse que queda disperso y alterado
en las etapas de la operacién historiografica: en la fase declarativa
del testigo, o en el de la escucha por parte del historiador, y al final
ser una constante construccién por parte del testigo y del histo-
riador. Por eso dice Paul Ricoeur que el testimonio no se queda

V7 Gregory Bateson, Espiritu y naturaleza, p. 41.
'8 Alfonso Mendiola, “El giro historiogrfico: la observacién de observaciones

del pasado”, p. 509.

226 / Graciela Velazquez



en exclusiva en la fase de la memoria archivada, ni en la fase de la
prueba documental, sino que resurge en la fase de la representa-
cién. Dicho con sus palabras:

Estos testimonios orales sélo constituyen documentos una vez
registrados; dejan la esfera oral para entrar en la de la escritura,
y se alejan asi de la funcién del testimonio en la conversacion
ordinaria. Se puede afirmar entonces que la memoria estd ar-
chivada, documentada. Su objeto ha dejado de ser un recuerdo,
en el sentido propio del término, es decir, retenido en relacién
de continuidad y de apropiacién respecto a un presente de la

conciencia."”

Es evidente que el testimonio varia en toda la operacién his-
toriografica, de tal forma que de inmediato asaltan las dudas de
qué posibilidades tiene la representacién. Philippe Joutard afirma
que el interés de la historia oral “no reside en la cantidad de in-
formaciones de hechos recogidas sino en la representacién de la
realidad, en la visién del mundo”.?® Sin embargo, qué tanta posi-
bilidad tiene el historiador de representar el pasado, dado que en
efecto, como afirma Walter Benjamin, “articular histéricamente el
pasado no significa ‘conocerlo como verdaderamente ha sido™”.*!
Para la historiadora Annete Wieviorka es muy problemdtico ha-
blar de una representacién de los acontecimientos puesto que sélo
el que los ha vivido tiene la autoridad moral para representarlos;
ademds, como la palabra del testigo estd prenada de efectividad y
no por fuerza de verdad, no puede ser analizada por el discurso
historiogréfico.*

De acuerdo con lo expuesto, el historiador no puede llegar a
conocer los acontecimientos del pasado o su contenido por me-

Y Riceeur, La historia, la memoria, op. cit., p. 232.

2 Philippe Joutard, Esas voces que nos llegan del pasado, p. 228.

2 Walter Benjamin, Zesis sobre la historia y otros fragmentos, p. 40.
22 Annette Wieviorka. 7he Era of Witness.

Voces ausentes y presentes / 227



dio del testimonio; pero, a mi entender, aunque la representacién
de la realidad sea problemdtica en extremo, el historiador puede
construir una narraciéon aproximadamente verdadera de ella.

Ahora bien, en la construccién de la narracién historiogréfica
aparece la voz del testigo que narra su experiencia, pero en una
narracion que ya le es ajena al testimonio declarado. Por lo tanto,
cel testimonio es una voz ausente o presente en la construccion
narrativa del historiador? ;El desplazamiento narrativo del testigo
al historiador oculta la voz del primero?

La primera consideracién serd que estd ausente porque ya no es
la voz del testigo, sino la voz del historiador, que narra por escrito
lo que se le confio de manera verbal, y nada mds de esta forma
el testimonio se hace presente. En este sentido, la construccién
narrativa es atravesada por multiples voces que la complejizan y
la enriquecen. La construccién narrativa del relato es tanto un
producto como una produccién intersubjetiva y dialégica, o “una
accién conjunta’ entre los que intervienen en el proceso de inves-
tigacion (el historiador y los narradores testimoniales). Se puede
decir que en la historia oral se da un proceso de construccion
conjunta que compromete a dos personas: narrador testimonial
e investigador, para producir un relato integrador que articule y
ordene con inteligibilidad los significados construidos de modo
social en una comunidad cultural y un tiempo determinados.”

De antemano habrd que resaltar que la construcciéon narra-
tiva comienza antes de que el historiador escuche el testimonio.
Esta construccién aparece prefigurada, por un lado, desde los in-
tercambios comunicativos entre el historiador y los que aportan
testimonios, y, por otro, en el bagaje tedrico del investigador y
el problema que formula antes de realizar la investigacién.”* En
cuanto a la construccién y constitucién del testimonio, Joutard
menciona lo siguiente:

» Darfo Mufioz Ofiofre, “Construccién narrativa en la historia oral”, pp. 98-99.

2 [bidem, p. 95.

228 / Graciela Velazquez



El historiador no debe olvidar todo lo que le aporta la memoria;
ademds de informaciones precisas que también deben transmi-
tirse: no sélo la comprensién de las mentalidades y el sentimiento
de lo vivido, sino también las imdgenes, los imaginarios y los
simbolos que no son sélo adornos de la memoria, sino una de las

claves de la historia.?®

Sin embargo, no hay que olvidar que el historiador es el que
tiene el rol dominante en la configuracién narrativa. Puede orien-
tar, oscurecer y ocultar el didlogo que sostuvo con el narrador
testimonial. Esto provoca una tensién continua entre el siste-
ma-observador y el sistema-observado, puesto que puede ser que
el historiador imponga o privilegie sus esquemas cognitivos por
encima de los que portan los testimoniantes. Esta tensién es muy
clara cuando Kenneth Gergen menciona que el problema her-
menéutico surge cuando “consideramos el texto (o cualquier otra
accién social) como algo opaco, y se supone un segundo nivel
(lenguaje interno) que debe determinarse para hacerlo transpa-
rente”.”® Al final la construccién narrativa contiene diversas voces
relacionadas e integradas en estructuras de relatos causales, circu-
lares, espiraladas, rizomdticas y muy complejas que dan cuenta de
acontecimientos dramdticos de experiencias de vida en su devenir
histérico.

CONCLUSIONES

Como podemos concluir de todo lo anterior, en cuestiones his-
toriograficas hablar de construccién nos da la posibilidad de no
insistir en el establecimiento de relaciones objetivas con el pa-
sado, puesto que el observador es un sujeto que investiga a otros
sujetos, y por tal motivo el conocimiento estard siempre constre-

® Joutard, Esas voces, op. cit., pp. 10-11.
% Kenneth Gergen, “La psicologfa posmoderna y la retérica de la realidad”, apud
Mufioz Ofiofre, “La construccion”, op. cit., p. 99.

Voces ausentes y presentes / 229



fiido a nuestras capacidades como observadores y comunicadores.
Siguiendo a Alfonso Mendiola, el historiador debe realizar un tra-
bajo autorreflexivo sobre su quehacer “en una teorfa de la historia
que introduzca al historiador, en tanto que observador empirico,
en la construccién de su conocimiento”.?” En resumen, las voces
testimoniales que se entretejen en una narracién historiografica
nos dan la posibilidad de construir y volver a construir represen-
taciones del pasado en una trama narrativa historiogréfica. De
esta forma el conocimiento histérico no solamente contemplard
relaciones causales lineales, sino relacionales complejas en grado
sumo que se establecen entre los individuos que intervienen en la
operacién historiografica.

Las fuentes orales consideradas desde una perspectiva cons-
tructivista plantean cuestiones sobre el papel del observador
(testigo-historiador), sobre el contexto social e histérico en el que
se dieron los acontecimientos, en el que se enuncia el testimonio,
elementos que hacen emerger y contemplar la subjetividad del
testigo y la del historiador.

Adoptar una posicién constructivista no quiere decir que se
tenga que desterrar el ideal regulativo de la verdad, que es una
de las pretensiones principales del historiador, pero tampoco
puede seguirse aceptando que el testimonio es una fotografia
estatica de los hechos, puesto que significaria que no hemos reco-
nocido su naturaleza constructiva, dindmica y compleja. Equivale
a no reconocer que el observador sélo puede realizar observacio-
nes de otras observaciones, o distinciones de otras distinciones,
por supuesto sin caer en un relativismo en el que cualquier obser-
vacién sobre el pasado es igual que cualquier otra.

Si bien es muy dificil de establecer la “verdad” sobre la realidad
pasada, si hay posibilidades de reconstruirla. Tal vez con muchos
huecos y limitaciones, pero pueden realizarse representaciones
aproximadamente verdaderas sobre la realidad pasada aportadas

¥ Mendiola, “El giro historiografico”, ap. cit., p. 514.

230 / Graciela Velazquez



por los testigos de un acontecimiento. Ademds, estas limitacio-
nes epistémicas permiten que haya una interaccién dindmica y
recursiva entre las diversas construcciones de la realidad, tanto en
el presente como en el pasado, y que el conocimiento histérico
sea de modo constante revisado, construido y corregido, a fin de
establecer interpretaciones con mayor poder explicativo.

BiBLIOGRAFIA

Agamben, Giorgio. Lo que queda de Auschwitz, Valencia, Pretextos, 2005.

Ankersmit, Frank R. “Representacién, ‘presencia’ y experiencia sublime”,
Historia y Grafia, 27, 20006, pp. 139-172.

Bateson, Gregory. Espiritu y naturaleza, Buenos Aires, Amorrortu, 2006.

Benjamin, Whalter. Tesis sobre la historia y otros fragmentos, México,
Universidad Auténoma de la Ciudad de México, 2008.

Dulong, Renaud. “La implicacién de la sensibilidad corporal en el testi-
monio histérico”, Revista de Antropologia Social, 13, 2004, pp. 97-111.

Joutard, Philippe. Esas voces que nos llegan del pasado, México, Fondo de
Cultura Econémica, 1999.

Lythgoe, Esteban. “Testigo; testimonio”, en Daniel Brauer (ed.), La historia
desde la teoria, vol. 2, Buenos Aires, Prometeo Libros, 2009, pp. 213-
224.

Marinas, José Miguel. La escucha en la historia oral, Madrid, Sintesis, 2007.

Mendiola Alfonso. “El giro historiogréfico: la observacién de observaciones
del pasado”, Historia y Grafia, 15, 2000, pp. 181-208. Consultado con
paginacién diferente en <http://laimagencomofuente.wikispaces.com/
file/view/El+giro+historiografico.pdf>, pp. 509-537.

. “La inestabilidad de lo real en la ciencia de la historia: ;argumen-
tacion y/o narrativa?”, Historia y Grafia, 24, 2005, pp. 93-122.

. “Los géneros discursivos como constructores de realidad. Un
acercamiento mediante la teorfa de Niklas Luhmann”, Historia y Grafia,
32, 2009, pp. 21-60.

Munoz Ofiofre, Darfo. “La construccién narrativa en la historia oral”, Nd-
madas (Colombia), 18, mayo de 2003, pp. 94-102.

Riceeur, Paul. La historia, la memoria, el olvido, México, Fondo de Cultura
Econdmica, 2000.

Voces ausentes y presentes / 231



Watzlawick, Paul, Janet Beavin y Don D. Jackson. Zeoria de la comunicacion
humana. Interacciones, patologias y paradojas, Barcelona, Herder, 2002.

Wieviorka, Annette. 7he Era of Witness, tr. de Jared Stark, Nueva York, Cor-
nell University Press, 1998.

232 / Graciela Velazquez



