
Voces ausentes y presentes: testimonio 
y representación en la historia oral
Absent and Present Voices: Testimony and Representation 
in Oral History

		G  raciela Velázquez

		U  niversidad de Guanajuato

		  México

Abstract

This paper addresses multiple epistemic problems related to testimonial nar-
rative construction in historiography. My aim is to reflect on the limitations 
and possibilities of the representation of historical events in this field, taking 
into account the various facets of this practice, from the witness making his 
or her statement to its incorporation and interpretation by the historian. In 
this discussion, I focus on three specific aspects: first, the witness’ ability to 
give testimony; second, the historian’s capacity to listen; and third, the pos-
sibility of constructing and representing a given testimony in the historian’s 
narrative. Every thought conveys a particular perspective. To that end, this 
text is framed primarily within a constructivist epistemology as proposed by 
Paul Watzlawick and Alfonso Mendiola — authors who promote a vision 
emphasizing the act of creation via communication and its consequences 
for individuals and relationships, in this case between the source and the 
historian.
	 Keywords: oral history, testimony, memory, construction, representation.

Resumen
Este artículo tiene como finalidad abordar algunos de los problemas 
epistémicos de la construcción narrativa del testimonio en la operación 
historiográfica. El punto central es la reflexión sobre los límites y las 
posibilidades de la representación de los acontecimientos históricos en 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 23, núm. 46, enero-junio 2016, pp. 211-232



212 / Graciela Velázquez

la historiografía, teniendo en cuenta los distintos recorridos que realiza 
el testimonio, desde su enunciación por parte del testigo hasta su narra-
ción e integración por parte del historiador. Para desarrollar lo anterior 
ofreceré tres estrategias argumentativas y reflexivas: la primera, acerca 
de la posibilidad de los actos de testimoniar; la segunda, sobre la posi-
bilidad de la escucha por parte del historiador; y la tercera, en torno de 
la posibilidad de la representación y la construcción narrativa del testi-
monio. Todo pensamiento mira desde algún lugar, así que este texto se 
enmarcará principalmente dentro de una epistemología constructivista 
que han enunciado algunos autores como Paul Watzlawick y Alfonso 
Mendiola, quienes enfatizan una visión relacional, sistémica y construc-
tivista de la comunicación que se establece entre los que participan en 
ella, en este caso entre el testigo y el historiador.
	 Palabras clave: historia oral, testimonio, memoria, construcción, re-
presentación.

Fecha de recepción: 20-5-2015
Fecha de aprobación: 07-12-2015

Introducción

La irrupción de algunos acontecimientos históricos del siglo xx, 
como el holocausto en la Segunda Guerra Mundial, los gulags, 

los genocidios de Camboya, Ruanda y las guerras de Yugoslavia, 
así como los que se han acumulado en el siglo xxi, han hecho que 
se vuelva a revalorar el testimonio. En particular, el holocausto 
posibilitó que se volviera a reflexionar sobre el testimonio como 
la única forma de poder reconstruir este acontecimiento. La his-
toriadora Annette Wieviorka considera incluso que después de 
Auschwitz se instaló la “era del testigo”, puesto que los sobrevi-
vientes representaban la única posibilidad de rememorarlo debido 
a que no se encontraron evidencias materiales que pudieran dar 
cuenta de lo que ahí sucedió. A partir de ese momento se le dio un 
giro a la noción de testimonio, considerado éste como la única po-
sibilidad de tener acceso directo al pasado. En este debate sobre el 



Voces ausentes y presentes / 213 

testimonio al menos podemos mencionar a grandes rasgos dos po-
siciones con respecto a él: la primera afirma que el testimonio de 
los acontecimientos límite no tiene ninguna posibilidad, puesto 
que quienes murieron en las cámaras de gas son los únicos que po-
drían atestiguar la experiencia, pero ya no están, así que no puede 
haber atestación; la segunda es la posición que considera que el 
testimonio es un acceso privilegiado pues se conecta de manera 
directa con la experiencia. Esta segunda posición es la que guiará 
el presente análisis, pues considero que el testimonio, aunque con 
limitaciones, es en algunas ocasiones la única posibilidad de acer-
carnos a la experiencia de determinadas situaciones extremas.
	 Dicho lo anterior, vale la pena reflexionar en si es posible que 
en una narración historiográfica se puedan representar “las vo-
ces que nos llegan del pasado”, asimismo analizar algunos de los 
problemas epistémicos del testimonio en su paso de la oralidad a 
la escritura. El punto central de este artículo es la reflexión sobre 
los límites y las posibilidades de la representación de los aconte-
cimientos históricos en la historia oral, teniendo en cuenta los 
distintos recorridos que realiza el testimonio, desde su enuncia-
ción por parte del testigo hasta su integración y narración que 
realiza el historiador. Para desarrollar lo anterior ofreceré tres 
estrategias argumentativas y reflexivas: la primera, acerca de 
la posibilidad de los actos de testimoniar; la segunda, sobre la 
posibilidad de la escucha por parte del historiador; y la tercera, 
respecto a la posibilidad de la representación y la construcción 
narrativa del testimonio. Todo pensamiento mira desde algún 
lugar, así que este texto se enmarcará sobre todo dentro de una 
epistemología constructivista que han enunciado algunos auto-
res como Paul Watzlawick y Alfonso Mendiola, quienes enfatizan 
una visión relacional, sistémica y constructivista de la comunica-
ción que se establece entre quienes participan en ella, en este caso 
entre el testigo y el historiador.
 



214 / Graciela Velázquez

i. La posibilidad de los actos de testimoniar

Dentro de la discusión sobre las nociones de testimonio y testigo 
hay diversas posiciones epistémicas. En cuanto a la de testigo, 
Giorgio Agamben menciona dos cuestiones que nos interesan 
para este análisis: en primer lugar, por su etimología la palabra 
significa “aquel que se sitúa como tercero (terstis) en un proceso 
entre dos contendientes”; en segundo lugar, superstes hace refe-
rencia a la persona que ha vivido algún acontecimiento y puede 
estar en condiciones de ofrecer su testimonio sobre él.1 De igual 
manera, el testimonio tiene varios significados: por un lado es 
un acto del habla en el que alguien declara en primera persona 
y certifica que vivió determinado suceso;2 además, es una fuente 
privilegiada de acceso a los sujetos, que transmite no solamente 
el suceso en tanto tal, sino apreciaciones morales, afectivas y de 
sentido por parte del testigo. 
	 La segunda definición de testigo planteada por Agamben –ya 
mencionada– se centra en la posibilidad de testimoniar sobre al-
gún acontecimiento. Para este filósofo, el lenguaje del testimonio 
es transmitido del testigo hacia quien lo quiera escuchar, y se re-
fiere más que nada a la experiencia vivida por el testigo presencial 
del acontecimiento, y que será transmitida a otro para la recons-
titución del pasado. Para Agamben hay algunos acontecimientos, 
como los sacrificios de los judíos en las cámaras de gas ciánico, 
que no pueden ser testimoniados, puesto que los testigos que es-
tuvieron en ellas murieron a manos de los nazis. En este caso, no 
puede haber “acceso a una realidad pasada” porque los testigos 
no están en condiciones de ofrecer su testimonio; en consecuen-
cia, no hay ninguna posibilidad de contarlo. Por otro lado, existe 
una posibilidad de que el acontecimiento pueda ser reconstruido 
en parte, recurriendo a los sobrevivientes de los campos de con-

1 Giorgio Agamben, Lo que queda de Auschwitz, p. 15.
2 Esteban Lythgoe, “Testigo; testimonio”, p. 213. 



Voces ausentes y presentes / 215 

centración que puedan traer la palabra ausente del que ya no está. 
Lo anterior lo señala Agamben de la siguiente manera: 

El testimonio vale en lo esencial por lo que falta en él; contiene 
en su centro mismo algo que es intestimoniable, que destruye 
la autoridad de los supervivientes. Los “verdaderos” testigos, los 
“testigos integrales” son los que no han testimoniado ni hubie-
ran podido hacerlo. Son los que han tocado fondo […] los que 
lograron salvarse, como seudotestigos, hablan en su lugar, por 
delegación: testimonian de un testimonio que falta […] Y eso al-
tera de manera definitiva el valor del testimonio, obliga a buscar 
su sentido en una zona imprevista. 

En este sentido, la experiencia es intransmisible, y no puede haber 
un testimonio pleno, sino un testimonio incompleto por parte 
de los sobrevivientes. Sin embargo, para Agamben, aunque los 
sobrevivientes pueden contar lo que sucedió, el lenguaje no puede 
expresar la experiencia en todas sus magnitudes, pues ningún ser 
humano puede restituir los acontecimientos tal como sucedieron, 
ni tampoco puede imaginarlos ni expresarlos tal como sucedie-
ron, y mucho menos el historiador puede restituirlos. 
	 Con base en lo anterior, si bien es cierto que los acontecimien-
tos no pueden ser restituidos tal como sucedieron en el pasado, 
también es verdad que los historiadores tienen posibilidad de 
investigarlos por medio de los testigos, ya sean éstos directos o se-
cundarios, es decir, a través de personas que tal vez no estuvieron 
en contacto directo con el acontecimiento, pero que de alguna u 
otra forma estuvieron relacionados con él. 
	 Ahora bien, aunque la experiencia no pueda ser restituida por 
parte del testigo, sí puede ser construida a través de la comuni-
cación que ofrece el testigo sobreviviente. De acuerdo con Paul 
Watzlawick, Janet Beavin y Don D. Jackson,3 la comunicación 

3 En su obra Teoría de la comunicación humana publicada en 1967, Paul 
Watzlawick, Janet Beavin y Don D. Jackson contraponen su teoría de la comu-



216 / Graciela Velázquez

contiene cinco axiomas: el primero, es imposible no comunicar, 
todo comportamiento de un miembro tiene un valor de mensaje 
para los demás; el segundo, en toda comunicación cabe distinguir 
entre aspectos de contenido o semánticos y aspectos relaciona-
les entre emisores y receptores; el tercero, la definición de una 
interacción está siempre condicionada por la puntuación de las 
secuencias de la comunicación entre los participantes; el cuarto, 
la comunicación implica dos modalidades: la digital y la analó-
gica. La comunicación digital es la que se da mediante palabras o 
símbolos, mientras que la comunicación analógica es todo lo que 
sea comunicación no verbal (movimientos corporales, la postura, 
los gestos, la expresión facial, la inflexión de la voz, la secuencia, 
el ritmo y la cadencia de las palabras mismas);4 el quinto y último 
axioma establece que toda relación de comunicación es simétrica 
o complementaria, según se base en la igualdad o la diferencia de 
los agentes que participan en ella.5 
	 De acuerdo con estos axiomas, cualquier experiencia puede ser 
comunicada, incluso las que provienen de experiencias al límite. 
Las voces que nos llegan del pasado en forma de testimonios se 
hacen presentes en la narración del historiador. Entre el testimo-
niante y el historiador se establece un proceso comunicacional 
que involucra pautas de comunicación en las que uno ofrece su 
testimonio y el otro lo escucha, pero no con pasividad, sino que a 
la vez interactúa en la información que le proporciona el testigo. 

nicación al modelo hegemónico y unidireccional de la comunicación de Claude 
E. Shannon y Warren Weaver basado en acciones y reacciones de los elementos 
tradicionales de la teoría de la información: emisor, mensaje y receptor. En cam-
bio, la teoría sistémica de la comunicación la plantea como un proceso en sumo 
grado complejo que se basa en la interacción y retroalimentación entre los agen-
tes que participan en el proceso comunicativo, además de incluir el contexto en 
el que se desenvuelve éste.
4 Watzlawick, Beavin y Jackson, “Algunos axiomas exploratorios de la comunica-
ción”, en ibidem, pp. 62-63.
5 Para mayor detalle de estos axiomas, vid. todo el capítulo de Watzlawick, Bea-
vin y Jackson que acaba de citarse, pp. 49-71.



Voces ausentes y presentes / 217 

	 Toda vez que se establece el proceso comunicacional entre el 
testigo y el historiador, de inmediato comienzan a surgir los pro-
blemas epistémicos. Uno de ellos es el de la observación de los 
acontecimientos. Valga recordar que el testimonio está delimitado 
por la observación del testigo, y como ya lo han afirmado varios 
filósofos como Norwood Russell Hanson (Patrones de descubri-
miento, 1958) y el mismo Thomas Samuel Kuhn (La estructura 
de las revoluciones científicas, 1962), la observación depende no 
solamente de la visión sino también de la percepción que tiene 
cada uno de los individuos. La visión de las personas no sólo está 
influenciada por la carga teórica sino también por el lenguaje y 
por la forma en que lo expresan. En suma, la experiencia visual 
es individual, y por esta razón, un testigo pudo haber visto algo 
diferente a otro, aunque hayan estado en el mismo lugar y hora 
en que sucedió el acontecimiento. Parafraseando a Watzlawick, el 
observador es el que atribuye significado a sus experiencias en una 
realidad de segundo orden. Por lo cual el observador, que en este 
caso es el testigo, le atribuye significado a las experiencias que son 
relevantes para él; en pocas palabras, es el constructor de su propia 
realidad. Además, la observación como percepción no comunica, 
es decir, no se realiza hasta que se convierte en un acto del habla. 
La comunicación de lo percibido convierte algo que en exclusiva 
estaba en la conciencia en algo que pasa a estar en la sociedad.6 En 
este caso de la historia, la experiencia del testigo no es testimonio 
hasta que es comunicado al historiador. 
	 Ahora bien, ¿qué es lo que se comunica en un testimonio?, 
¿cuál es su contenido? Paul Ricœur plantea en La historia, la me-
moria, el olvido (2000) que el testimonio tiene dos contenidos: el 
contenido fáctico y el contenido de sentido. El primero de ellos 
es contrastable de manera objetiva, pero el segundo se refiere no 
nada más a la factualidad de los hechos, sino al sentido que el 

6 Alfonso Mendiola, “Los géneros discursivos como constructores de realidad. 
Un acercamiento mediante la teoría de Niklas Luhmann”, p. 22.



218 / Graciela Velázquez

testimoniante imprime a su relato.7 Sin embargo, el contenido de 
sentido para este autor tiene un valor moral y no epistémico. Hay 
que aclarar que aquí habla de la distinción analítica que realiza 
el historiador entre el acto de testimoniar y el discurso histórico, 
pero, a mi parecer, el testigo de ninguna manera tiene posibilidad 
de hacer tales distinciones, pues para él las dos dimensiones están 
interconectadas. 
	 A la dificultad antepuesta agreguemos la que tiene el histo-
riador para establecer la condición veritativa del testimonio. Por 
supuesto, el testimonio no se corresponde en una escala uno a uno 
con los acontecimientos del pasado; no se puede decir que haya 
en él una verdad por correspondencia, sino a lo único que puede 
aspirar el historiador es a obtener del testigo una verdad como 
discurso coherente entre el hecho atestiguado en el pasado y la 
experiencia narrada en el presente. 
	 Por supuesto, ninguna declaración es precisa, mucho menos 
aquellas que son producto de experiencias al límite, por la carga 
emotiva que portan los testigos cuando rememoran dichos acon-
tecimientos. Así que a mi entender, el testimonio no solamente 
debe valorarse por su contenido fáctico sino por el contenido de 
sentido que le otorga el testigo. Pero, entonces, para el historiador 
¿todos los testimonios serían válidos por igual? Sí y no. Sí, si sólo 
se toma en cuenta la dimensión de sentido, y no, si se privilegia la 
dimensión factual. 
	 Otra problemática que le impone el testimonio al historiador 
para constituir la veracidad es que pertenece al campo perceptual 
del testigo y, como vimos antes, tanto la percepción como la co-
municación deben conjuntarse para poder considerar algo como 
testimonio. Ahora bien, siguiendo con la dimensión de sentido, la 
primera consideración es que el testimonio declarado es siempre 
susceptible a las emociones que envuelven en ese momento al tes-
tigo, pues pretende describir una realidad pasada que impacte en 

7 Paul Ricœur, La historia, la memoria, el olvido, p. 212.



Voces ausentes y presentes / 219 

la realidad presente, y puede ser que el testigo haga una apelación 
hacia los sentimientos del historiador para lograr conmoverlo 
con la narración de su experiencia. Otra consideración necesaria 
es que la misma percepción puede afectar la rememoración del 
acontecimiento. Al respecto Renaud Dulong asevera que “El tes-
tigo ocular se ve sorprendido en un acontecimiento fortuito, su 
percepción puede estar aturdida por la emoción o la rapidez del 
desarrollo del suceso, y su memoria puede verse influenciada por 
las informaciones recibidas después sobre lo ocurrido”.8

	 Por lo tanto, el historiador no sólo debe estar atento al discurso 
verbal, sino a las reacciones y emociones del testigo, así como a su 
capacidad para narrar lo acontecido, es decir, debe ser cuidadoso 
con los silencios, los huecos, las pausas, los gestos, los tonos de 
voz y los movimientos corporales, para tratar de restituir, en la 
medida de lo posible, la realidad factual o el contexto en que se 
produjo el acontecimiento, así como la significación que le otorga 
a su testimonio. 
	 A mi modo de ver, las dos dimensiones deben tomarse en 
cuenta sin establecer jerarquías entre ellas. Por otro lado, la di-
mensión fáctica puede establecerse contrastando el testimonio de 
varios testigos, mientras que la dimensión de sentido la imprime 
cada individuo de acuerdo con su experiencia y, más tarde, por 
medio de un entramado comunicacional, convierte su testimonio 
en una cuestión social. Por tanto, no nada más son importantes 
los datos factuales que el testigo informa al historiador, sino la 
forma en la que el testigo recuerda el acontecimiento. Éste no 
sólo aporta datos objetivos sobre el acontecimiento, sino también 
datos de contenido subjetivo o de sentido en los que el historia-
dor debe tener especial cuidado de no perder de vista su objetivo 
cognitivo y no convertirse en defensor o juez de la actuación del 
testigo por la empatía o rechazo que sienta hacia él. 

8 Renaud Dulong, “La implicación de la sensibilidad corporal en el testimonio 
histórico”, p. 103.



220 / Graciela Velázquez

	 En suma, habrá que reconocer que un testimonio es un re-
lato o discurso de la experiencia, y por lo tanto tendrá que ser 
considerado como un discurso subjetivo y selectivo de quien lo 
aporta. En este sentido, el historiador no podrá valorarlo como 
verdadero o falso, ni como más verdadero que otro, puesto que 
la palabra dada por el testigo pertenece al ámbito puramente ex-
periencial. En pocas palabras, investigar la palabra de quien narra 
un acontecimiento histórico equivale a tratar de comprender las 
atribuciones de sentido de su experiencia, pero no a conocerlas. 
Enseguida se abordarán algunos de los problemas epistémicos so-
bre la escucha. 
 

ii. La posibilidad de la escucha del historiador

Ricœur afirma que las limitaciones para una representación cabal 
de los acontecimientos del pasado por los historiadores empie-
zan por la memoria del testigo. El historiador archiva la memoria 
en la fase documental de la operación historiográfica en la que 
se “abre un proceso epistemológico que parte de la memoria de-
clarada, pasa por el archivo y los documentos, y termina en la 
prueba documental”.9 En la operación historiográfica que realiza 
el historiador, y en específico en la fase de archivación, no sólo las 
limitaciones provienen de la memoria del testigo, sino de la pro-
pia escucha del historiador. En la escucha del historiador también 
se dan varios condicionantes y limitaciones para la representa-
ción de los acontecimientos del pasado. Es de destacar que, en la 
teoría de sistemas, la comunicación da primacía al acto de enten-
der; por lo tanto, no sólo es importante la emisión del mensaje, 
sino también la recepción del mismo. Mendiola afirma que “sólo 
es posible entender la comunicación como unidad cuando se 
parte de que la comunicación se lleva a cabo hasta el momento en 

9 Ricœur, La historia, la memoria, op. cit., p. 208. 



Voces ausentes y presentes / 221 

que el receptor la comprende como tal”.10 Vista de esta manera, 
la escucha del historiador es parte de la comunicación, es decir, el 
historiador es el receptor de la comunicación, es el elemento con 
el que se completa el proceso comunicativo. 
	 Entonces, en el circuito de transmisión de la información que 
se realiza entre el historiador y el testigo, la palabra que es expre-
sada ya no le pertenece a quien la emite, sino también al receptor, 
y luego vuelve al emisor por medio del vínculo con el otro que 
es quien escucha la narración en una entrevista, en este caso el 
historiador. Es decir, hay una relación recursiva en donde se pre-
senta un mutuo ejercicio de influencias recíprocas entre los que 
intervienen en el circuito de la comunicación. Esto es coincidente 
con el primer axioma de la comunicación de Watzlawick (men-
cionado antes), el cual dice que es imposible no comunicarnos ni 
influirnos uno a otro entre los seres humanos. De acuerdo con 
Alfonso Mendiola, “sólo hay comunicación cuando el oyente ha 
supuesto que había una intención de comunicar en lo percibido, 
pues de otra manera no tendría por qué interrogarse por lo que se 
le quiso decir”.11 Por tanto, la comunicación es interactiva entre 
el testigo y el historiador, entre quien emite el testimonio y quien 
lo escucha, pues todo testimonio que es narrado ya supone una 
elaboración discursiva. 
	 En la entrevista se realiza un pacto testimonial que consiste en 
que el testigo narre los acontecimientos tal como dice que los ob-
servó y, a su vez, el historiador le concede crédito al narrador. Sin 
embargo, de inmediato, el historiador apela a la crítica historiográ-
fica al contrastar, de diferentes formas posibles, al testimonio para 
convertirlo en evidencia del pasado que le interesa indagar. A pesar 
de que el historiador escuche con atención al testigo, ¿qué tanto de 
este proceso comunicacional logra captar a través de la escucha?
 

10 Mendiola, “Los géneros discursivos”, op. cit., p. 44. 
11 Ibidem, p. 29. 



222 / Graciela Velázquez

	 Podría suponerse que la escucha del historiador no tiene que 
ver con la representación de los acontecimientos del pasado, 
puesto que el historiador no sólo escucha de manera directa el 
testimonio, sino que lo graba, y por lo tanto puede restituirlo con 
fidelidad; sin embargo, lo que no puede restituir son las pausas, los 
silencios, los huecos del relato, en suma, todos los actos de habla. 
Además, se debe tener en cuenta que al igual que la observación 
y la memoria son de naturaleza selectiva, la escucha también lo 
es. Esta circunstancia es determinante para la representación his-
tórica, puesto que impacta con notoriedad en la reconstrucción 
integral del acontecimiento. 
	 Existe la creencia errónea de que la escucha se realiza de modo 
automático y pasivo; sin embargo desde hace varios años se sabe 
que esto no es así, pues se hace selectiva y activamente (efecto cock-
tail). En algunas investigaciones experimentales dadas a conocer 
en 2012 en las ciencias cognitivas, efectuadas por Nima Mesga-
rani y Edward F. Chang, se muestra que el cerebro de una persona 
posee filtros que le permiten oír de forma selectiva e inconsciente. 
Estos filtros pueden elegir sonidos en ambientes ruidosos y cen-
trar la atención en alguna conversación o ruido en particular.12 Si 
esto es así, la labor de escucha del historiador sería de naturaleza 
selectiva y, en consecuencia, la integración del testimonio a la fase 

12 <http://www.ucsf.edu/news/2012/04/11868/how-selective-hearing-works-brain> 
y <http://www.nature.com/nature/journal/v485/n7397/full/nature11020.html>. 
Consulté nada más la sinopsis del experimento en esta página. La versión 
completa del artículo aún no se encuentra disponible en versión digital. Sin 
embargo, para una posterior consulta del artículo proporciono su referencia 
completa: Nima Mesgarani y Edward F. Chang, “Selective cortical representa-
tion of attended speaker in multi-talker speech perception”, Nature, 485, 7397, 
abril de 2012. El experimento consistió en someter a tres pacientes con epilepsia 
severa a una operación cerebral. En la corteza cerebral se les implantaron 256 
electrodos, de manera específica en la región encargada de procesar los sonidos y 
de la capacidad de escuchar. Los pacientes debían escuchar dos muestras de ha-
bla al mismo tiempo emitidas por dos individuos. Al final, en la investigación se 
observó que la corteza cerebral de los pacientes sólo reaccionaba cuando hablaba 
el individuo que les interesaba escuchar. 



Voces ausentes y presentes / 223 

escrituraria sería fragmentada y parcial. Por estas condiciones de 
naturaleza selectiva, el historiador como narrador del testimonio 
no lo puede transmitir con fidelidad, puesto que está en juego un 
constante proceso de interpretación y reinterpretación selectiva 
en la escucha del historiador.
	 Según José Miguel Marinas, hay tres niveles de escucha: uno 
comunicativo-social, otro psicoanalítico y otro biográfico. En el 
primero el historiador está atento a las percepciones de aquellos 
elementos que forman parte del entramado discursivo en que 
vive quien emite el testimonio, es el campo de las historias y su 
función significativa. En el segundo, se hace eco de algunas pre-
cisiones de la escucha analítica que pueden ayudarnos a esclarecer 
la escucha de las historias: de las historias y su relación con la otra 
escena, con lo implícito. En el tercero, se puntualiza qué tipo 
de escucha requiere el específico traslado de los relatos de vida: de 
las historias y su valor para los sujetos y la comunidad en que se 
producen.13 
	 En cuanto al primer punto, que se refiere a las historias y su 
relación con la comunicación, qué tanto entiende el que escucha 
de lo que le transmite el que habla. Retomando a Watzlawick, la 
comunicación no se da linealmente entre el emisor y el receptor, 
sino que depende del significado que le puede dar cada uno de 
los involucrados en ella. En cuanto a los elementos implícitos que 
puede haber en la transmisión del testimonio, el historiador está 
concentrado para observar lo que pueda informarle el testigo de 
modo no sólo verbal, sino también en cuanto a silencios, huecos y 
pausas que realiza, con la finalidad de percibir en la medida de lo 
posible todas las emociones que sean manifestadas de manera ex-
plícita o implícita por parte de quien está narrando su experiencia 
de vida. El pasado se incorpora de forma dinámica, pues el sujeto 
que recuerda lo hace a través de las emociones, los pudores, los 
sentimientos y las mediaciones inconscientes. 

13 José Miguel Marinas, La escucha en la historia oral, p. 90.



224 / Graciela Velázquez

	 Ahora bien, en el circuito de transmisión de la narración testi-
monial, la escucha es muy importante, pues la experiencia vivida 
enseña que “quien escucha se hace depositario de la historia y, 
por consiguiente, ésta le seguirá incumbiendo, importando, aun 
en ausencia o en el caso de la desaparición del protagonista del 
relato”.14 La historia-relato sigue obrando más allá del momento 
de la transmisión, lo sigue haciendo en quien la escucha y después 
en quien lee la historia. Incluso, continúa obrando en quien la 
otorga, puesto que es susceptible a la rememoración dinámica. 
Esto quiere decir que cada vez que es otorgado el relato, puede 
ocurrir que el testigo ficcionalice su testimonio y que con recu-
rrencia cambie, aumente o disminuya datos cada vez que aporta 
su testimonio al que escucha. Esto por supuesto, no debe to-
marse como imprecisión, sino como rememoración de elementos 
relevantes de su experiencia. Por esta razón, se considera que el 
testimonio nunca es una construcción cerrada, sino abierta a las 
posibilidades recursivas de construcción por parte de quien lo 
enuncia y de quien lo escucha. Esta construcción recursiva puede 
ilustrarse con lo que plantea Mendiola acerca de todo relato:  
“Que en el momento en que el oyente lo escucha no sabe en qué 
va a terminar. El acto de contar algo a alguien, implica que haya 
disyuntivas en cada episodio, esto motiva el interrogarse constan-
temente por lo que sigue, pues esto no está de ninguna manera 
determinado”.15 
	 En la escucha, el historiador se encuentra comprometido de 
manera no sólo racional sino también emocional con el testigo. 
Es decir, en el momento en que otorga la entrevista, el testigo 
apela a involucrar de modo emotivo al que lo escucha, busca 
sensibilizarlo con la historia que narra y provocar una reacción 
de empatía hacia su experiencia. De tal suerte que el historiador 

14 Ibidem, p. 19.
15 Alfonso Mendiola, “La inestabilidad de lo real en la ciencia de la historia: 
¿argumentativa y/o narrativa?”, p. 106.



Voces ausentes y presentes / 225 

puede verse implicado en lo emocional y escuchar con conciencia 
de manera selectiva lo que le interese sobre la narración testimo-
nial. En este proceso de narración y escucha del testimonio, el 
historiador puede ser presa de la subjetividad, de las opiniones, de 
las actitudes y los comportamientos de aquellos a los que pretende 
investigar. Pero a la vez, el testimonio que presenta el historiador 
puede oscurecer la voz del testigo si no se tiene cuidado en el uso 
del lenguaje. 
	 Dados los condicionamientos de memoria, de observación, de 
enunciación y de escucha por parte del testigo y del historiador, 
la representación se torna problemática en grado sumo, como lo 
veremos enseguida. 
	

iii. La posibilidad de la representación 
del acontecimiento en la historia oral

La fase de la representación ha sido uno de los asuntos más debati-
dos por historiadores y por filósofos, y se han postulado diferentes 
posiciones ontológicas y epistémicas al respecto. Para este análisis 
se pueden resumir dos: una que niega la posibilidad de que un 
acontecimiento pueda ser representado, y otra que plantea la po-
sibilidad de lograr una representación de los acontecimientos del 
pasado (con todas las limitaciones y dificultades que pueden pre-
sentarse al narrar y fijar en texto los acontecimientos). Esta última 
posición es la que anima la discusión de este apartado. 
	 La realidad pasada es inaccesible de manera directa para el 
historiador, por lo cual la representación que realiza de ella es 
muy problemática. Para Frank R. Ankersmit, representar “es ha-
cer que algo se haga presente de nuevo”, o “hacer presente algo que 
ahora está ausente”.16 Pero la cuestión a indagar es de qué manera 
el historiador puede hacer presentes los acontecimientos del pa-
sado por medio del testimonio. De acuerdo con Ankersmit, la 

16 Frank Ankersmit, “Representación, ‘presencia’ y experiencia sublime”, p. 140.



226 / Graciela Velázquez

representación solamente es posible si asumimos una teoría de la 
sustitución, es decir, que la representación que el historiador 
hace de los acontecimientos sustituya a la realidad pasada. Por 
supuesto, no se puede considerar que entre la representación y 
la realidad haya una equivalencia, o que la representación refleje 
dicha realidad. Aunque retomamos la definición anterior, en este 
texto se entenderá por “representación” a la construcción narra-
tiva de los acontecimientos del pasado que realiza el historiador. 
	 Dado esto, los historiadores se encuentran entre la ambivalen-
cia de la realidad pasada y la representación que hacen de ella. Sin 
embargo, en este punto es importante mencionar que los histo-
riadores no pueden tener acceso a una realidad pasada; a lo único 
que tienen acceso es a las huellas o testimonios que han quedado 
de ella en el presente. Problematizando lo anterior, se podría de-
cir, como lo hace Gregory Bateson, que “no hay que confundir el 
mapa con el territorio”17 o, como lo apunta Mendiola citando a 
Michael Baxandall: “Nosotros no explicamos cuadros; explicamos 
observaciones sobre cuadros –o, más bien, explicamos cuadros 
sólo en la medida en que los hemos considerado a la luz de algún 
tipo de descripción o especialización verbal”.18 Las apreciaciones 
anteriores sobre la realidad y su representación muestran que los 
acontecimientos narrados por el testigo y por el historiador son 
construcciones sobre la realidad, no son la realidad misma ni son 
espejos de ella. 
	 En este sentido, el testimonio escapa a la representación o a la 
explicación, incluso, podría decirse que queda disperso y alterado 
en las etapas de la operación historiográfica: en la fase declarativa 
del testigo, o en el de la escucha por parte del historiador, y al final 
ser una constante construcción por parte del testigo y del histo-
riador. Por eso dice Paul Ricœur que el testimonio no se queda 

17 Gregory Bateson, Espiritu y naturaleza, p. 41.
18 Alfonso Mendiola, “El giro historiográfico: la observación de observaciones 
del pasado”, p. 509. 



Voces ausentes y presentes / 227 

en exclusiva en la fase de la memoria archivada, ni en la fase de la 
prueba documental, sino que resurge en la fase de la representa-
ción. Dicho con sus palabras:

Estos testimonios orales sólo constituyen documentos una vez 
registrados; dejan la esfera oral para entrar en la de la escritura, 
y se alejan así de la función del testimonio en la conversación 
ordinaria. Se puede afirmar entonces que la memoria está ar-
chivada, documentada. Su objeto ha dejado de ser un recuerdo, 
en el sentido propio del término, es decir, retenido en relación 
de continuidad y de apropiación respecto a un presente de la 
conciencia.19 

	 Es evidente que el testimonio varía en toda la operación his-
toriográfica, de tal forma que de inmediato asaltan las dudas de 
qué posibilidades tiene la representación. Philippe Joutard afirma 
que el interés de la historia oral “no reside en la cantidad de in-
formaciones de hechos recogidas sino en la representación de la 
realidad, en la visión del mundo”.20 Sin embargo, qué tanta posi-
bilidad tiene el historiador de representar el pasado, dado que en 
efecto, como afirma Walter Benjamin, “articular históricamente el 
pasado no significa ‘conocerlo como verdaderamente ha sido’”.21 
Para la historiadora Annete Wieviorka es muy problemático ha-
blar de una representación de los acontecimientos puesto que sólo 
el que los ha vivido tiene la autoridad moral para representarlos; 
además, como la palabra del testigo está preñada de efectividad y 
no por fuerza de verdad, no puede ser analizada por el discurso 
historiográfico.22

	 De acuerdo con lo expuesto, el historiador no puede llegar a 
conocer los acontecimientos del pasado o su contenido por me-

19 Ricœur, La historia, la memoria, op. cit., p. 232. 
20 Philippe Joutard, Esas voces que nos llegan del pasado, p. 228.
21 Walter Benjamin, Tesis sobre la historia y otros fragmentos, p. 40. 
22 Annette Wieviorka. The Era of Witness.



228 / Graciela Velázquez

dio del testimonio; pero, a mi entender, aunque la representación 
de la realidad sea problemática en extremo, el historiador puede 
construir una narración aproximadamente verdadera de ella. 
	 Ahora bien, en la construcción de la narración historiográfica 
aparece la voz del testigo que narra su experiencia, pero en una 
narración que ya le es ajena al testimonio declarado. Por lo tanto, 
¿el testimonio es una voz ausente o presente en la construcción 
narrativa del historiador? ¿El desplazamiento narrativo del testigo 
al historiador oculta la voz del primero? 
	 La primera consideración será que está ausente porque ya no es 
la voz del testigo, sino la voz del historiador, que narra por escrito 
lo que se le confío de manera verbal, y nada más de esta forma 
el testimonio se hace presente. En este sentido, la construcción 
narrativa es atravesada por múltiples voces que la complejizan y 
la enriquecen. La construcción narrativa del relato es tanto un 
producto como una producción intersubjetiva y dialógica, o “una 
acción conjunta” entre los que intervienen en el proceso de inves-
tigación (el historiador y los narradores testimoniales). Se puede 
decir que en la historia oral se da un proceso de construcción 
conjunta que compromete a dos personas: narrador testimonial 
e investigador, para producir un relato integrador que articule y 
ordene con inteligibilidad los significados construidos de modo 
social en una comunidad cultural y un tiempo determinados.23

	 De antemano habrá que resaltar que la construcción narra-
tiva comienza antes de que el historiador escuche el testimonio. 
Esta construcción aparece prefigurada, por un lado, desde los in-
tercambios comunicativos entre el historiador y los que aportan 
testimonios, y, por otro, en el bagaje teórico del investigador y 
el problema que formula antes de realizar la investigación.24 En 
cuanto a la construcción y constitución del testimonio, Joutard 
menciona lo siguiente: 

23 Darío Muñoz Oñofre, “Construcción narrativa en la historia oral”, pp. 98-99. 
24 Ibidem, p. 95.



Voces ausentes y presentes / 229 

El historiador no debe olvidar todo lo que le aporta la memoria; 
además de informaciones precisas que también deben transmi-
tirse: no sólo la comprensión de las mentalidades y el sentimiento 
de lo vivido, sino también las imágenes, los imaginarios y los 
símbolos que no son sólo adornos de la memoria, sino una de las 
claves de la historia.25

 
	 Sin embargo, no hay que olvidar que el historiador es el que 
tiene el rol dominante en la configuración narrativa. Puede orien-
tar, oscurecer y ocultar el diálogo que sostuvo con el narrador 
testimonial. Esto provoca una tensión continua entre el siste-
ma-observador y el sistema-observado, puesto que puede ser que 
el historiador imponga o privilegie sus esquemas cognitivos por 
encima de los que portan los testimoniantes. Esta tensión es muy 
clara cuando Kenneth Gergen menciona que el problema her-
menéutico surge cuando “consideramos el texto (o cualquier otra 
acción social) como algo opaco, y se supone un segundo nivel 
(lenguaje interno) que debe determinarse para hacerlo transpa-
rente”.26 Al final la construcción narrativa contiene diversas voces 
relacionadas e integradas en estructuras de relatos causales, circu-
lares, espiraladas, rizomáticas y muy complejas que dan cuenta de 
acontecimientos dramáticos de experiencias de vida en su devenir 
histórico.

Conclusiones 

Como podemos concluir de todo lo anterior, en cuestiones his-
toriográficas hablar de construcción nos da la posibilidad de no 
insistir en el establecimiento de relaciones objetivas con el pa-
sado, puesto que el observador es un sujeto que investiga a otros 
sujetos, y por tal motivo el conocimiento estará siempre constre-

25 Joutard, Esas voces, op. cit., pp. 10-11.
26 Kenneth Gergen, “La psicología posmoderna y la retórica de la realidad”, apud 
Muñoz Oñofre, “La construcción”, op. cit., p. 99. 



230 / Graciela Velázquez

ñido a nuestras capacidades como observadores y comunicadores. 
Siguiendo a Alfonso Mendiola, el historiador debe realizar un tra-
bajo autorreflexivo sobre su quehacer “en una teoría de la historia 
que introduzca al historiador, en tanto que observador empírico, 
en la construcción de su conocimiento”.27 En resumen, las voces 
testimoniales que se entretejen en una narración historiográfica 
nos dan la posibilidad de construir y volver a construir represen-
taciones del pasado en una trama narrativa historiográfica. De 
esta forma el conocimiento histórico no solamente contemplará 
relaciones causales lineales, sino relacionales complejas en grado 
sumo que se establecen entre los individuos que intervienen en la 
operación historiográfica. 
	 Las fuentes orales consideradas desde una perspectiva cons-
tructivista plantean cuestiones sobre el papel del observador 
(testigo-historiador), sobre el contexto social e histórico en el que 
se dieron los acontecimientos, en el que se enuncia el testimonio, 
elementos que hacen emerger y contemplar la subjetividad del 
testigo y la del historiador. 
	 Adoptar una posición constructivista no quiere decir que se 
tenga que desterrar el ideal regulativo de la verdad, que es una 
de las pretensiones principales del historiador, pero tampoco 
puede seguirse aceptando que el testimonio es una fotografía 
estática de los hechos, puesto que significaría que no hemos reco-
nocido su naturaleza constructiva, dinámica y compleja. Equivale 
a no reconocer que el observador sólo puede realizar observacio-
nes de otras observaciones, o distinciones de otras distinciones, 
por supuesto sin caer en un relativismo en el que cualquier obser-
vación sobre el pasado es igual que cualquier otra. 
	 Si bien es muy difícil de establecer la “verdad” sobre la realidad 
pasada, sí hay posibilidades de reconstruirla. Tal vez con muchos 
huecos y limitaciones, pero pueden realizarse representaciones 
aproximadamente verdaderas sobre la realidad pasada aportadas 

27 Mendiola, “El giro historiográfico”, op. cit., p. 514.



Voces ausentes y presentes / 231 

por los testigos de un acontecimiento. Además, estas limitacio-
nes epistémicas permiten que haya una interacción dinámica y 
recursiva entre las diversas construcciones de la realidad, tanto en 
el presente como en el pasado, y que el conocimiento histórico 
sea de modo constante revisado, construido y corregido, a fin de 
establecer interpretaciones con mayor poder explicativo. 

Bibliografía

Agamben, Giorgio. Lo que queda de Auschwitz, Valencia, Pretextos, 2005.
Ankersmit, Frank R. “Representación, ‘presencia’ y experiencia sublime”, 

Historia y Grafía, 27, 2006, pp. 139-172. 
Bateson, Gregory. Espíritu y naturaleza, Buenos Aires, Amorrortu, 2006. 
Benjamin, Walter. Tesis sobre la historia y otros fragmentos, México, 

Universidad Autónoma de la Ciudad de México, 2008. 
Dulong, Renaud. “La implicación de la sensibilidad corporal en el testi-

monio histórico”, Revista de Antropología Social, 13, 2004, pp. 97-111.
Joutard, Philippe. Esas voces que nos llegan del pasado, México, Fondo de 

Cultura Económica, 1999. 
Lythgoe, Esteban. “Testigo; testimonio”, en Daniel Brauer (ed.), La historia 

desde la teoría, vol. 2, Buenos Aires, Prometeo Libros, 2009, pp. 213-
224.

Marinas, José Miguel. La escucha en la historia oral, Madrid, Síntesis, 2007.
Mendiola Alfonso. “El giro historiográfico: la observación de observaciones 

del pasado”, Historia y Grafía, 15, 2000, pp. 181-208. Consultado con 
paginación diferente en <http://laimagencomofuente.wikispaces.com/
file/view/El+giro+historiografico.pdf>, pp. 509-537. 

________. “La inestabilidad de lo real en la ciencia de la historia: ¿argumen-
tación y/o narrativa?”, Historia y Grafía, 24, 2005, pp. 93-122.

________. “Los géneros discursivos como constructores de realidad. Un 
acercamiento mediante la teoría de Niklas Luhmann”, Historia y Grafía, 
32, 2009, pp. 21-60.

Muñoz Oñofre, Darío. “La construcción narrativa en la historia oral”, Nó-
madas (Colombia), 18, mayo de 2003, pp. 94-102.

Ricœur, Paul. La historia, la memoria, el olvido, México, Fondo de Cultura 
Económica, 2000. 



232 / Graciela Velázquez

Watzlawick, Paul, Janet Beavin y Don D. Jackson. Teoría de la comunicación 
humana. Interacciones, patologías y paradojas, Barcelona, Herder, 2002. 

Wieviorka, Annette. The Era of Witness, tr. de Jared Stark, Nueva York, Cor-
nell University Press, 1998.


