
El devenir del acontecimiento 
en la operación historiográfica
The becoming of event 
in historiographical operation

		  Francisco J. Rivero

		  uia/ehess

		  México/Francia

Abstract

For the past three decades, the question regarding the event has gained steam 
in the intellectual horizon. What is percieved is the common idea that our 
epoch and its notion of time –be it narrative, mediatic, epistemologic, con-
ceptual or historiographic– is going through a transformation; this essay pre-
tends to describe the current “state of the question” of this discussion as it 
refers to historiography in particular. It will present the different moments 
in which the notion of “event” has been used, rejected, or reinterpreted as a 
way to make distinct observations of the past. This revision spans from the 
Posivitist Historiography of the xix century all the way to Cultural History 
of recent times. The main interest of this essay lies in understanding some of 
the proposals that have recently been advanced from the fields of Philoshophy 
and Literary Theory dealing with the notion of the event and the writing 
of history.

	 Keywords: event, historiography, Annales School

Resumen
En las tres últimas décadas la cuestión del acontecimiento ha tomado 
fuerza en el horizonte intelectual. Lo que se percibe es la idea común 
de que nuestra época y su noción “tiempo”; ya sea narrativa, mediática, 
epistemológica, conceptual o historiográfica, está atravesando por una 
transformación. Este ensayo pretende describir de forma general el esta-

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 21, núm. 41, julio-diciembre 2013, pp. 43-77



44 / Francisco J. Rivero

do de la cuestión de esta discusión referida de manera particular a la his-
toriografía. En concreto, se aboca a mostrar los diferentes momentos en 
que la noción de acontecimiento ha sido usada, rechazada o reinterpre-
tada como distinción para hacer observaciones del pasado. La revisión va 
desde la historiografía positivista del siglo xix hasta la historia cultural. 
El interés de este ensayo radica en entender algunas de las propuestas 
que recientemente se han construido desde la filosofía y la teoría literaria 
alrededor de la noción de acontecimiento y la escritura de la historia. 

	 Palabras clave: acontecimiento, historiografía, escuela de Annales

Artículo recibido: 21/06/2013
Artículo aceptado: 25/09/2013

Un acontecimiento no es lo que de él podamos ver o 
saber, sino aquello en lo que él deviene (y de inicio 
por nosotros)

Michel de Certeau

En las tres últimas décadas la cuestión del acontecimiento ha 
tomado fuerza en el horizonte intelectual. No es casualidad 

entonces que el presente número de Historia y Grafía esté consa-
grado a tal cuestión. En el escenario académico han surgido una 
variedad de obras que abordan el tema desde distintas perspec-
tivas. Por ejemplo, desde la discusión historiográfica la directriz 
más fuerte de esta discusión está en lo que se ha llamado el “re-
torno del acontecimiento”;1 directriz que cobra sentido como 
respuesta a la tradición de Annales que se constituyó en el rechazo 
de este objeto de estudio. Otras perspectivas abordan la cuestión 
poniendo atención en los medios masivos de comunicación como 
productores de los acontecimientos del siglo xx y el presente; so-
bre todo esta perspectiva está vigente en el terreno de lo que se 
ha llamado la historia del tiempo presente. La cuestión también ha 
sido abordada desde el terreno filosófico, en donde el aconteci-

1 Vid. Pierre Nora, “La vuelta del acontecimiento”.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 45 

miento se ha vuelto central para pensar la noción de devenir en la 
tan discutidamente llamada “filosofía posmoderna”. Por nombrar 
un último caso, está la discusión del acontecimiento en la teoría 
literaria, en donde se ha comenzado a abogar por la experimen-
tación de nuevas formas literarias capaces de producir narrativas 
consecuentes con nuestra época.
	 Aunque cada uno de los frentes desde los que se aborda la 
cuestión guardan características particulares, a la vez que estable-
cen préstamos y diálogos, lo que se percibe en ellos es la idea 
común de que nuestra época y su noción tiempo, ya sea narra-
tiva, mediática, epistemológica, conceptual o historiográfica, está 
atravesando por una transformación. En este ensayo pretendo 
describir de una forma general el estado de la cuestión de esta 
discusión. Dicho de otra manera, no aspiro a intentar resolver 
las preguntas que en la actualidad circulan sobre la cuestión del 
acontecimiento. Mi aporte es mucho más modesto y se reduce 
a mostrar la ruta historiográfica que ha seguido el tema. Me in-
teresa indagar cómo es que se ha afrontado este nuevo interés 
general por el acontecimiento a través de observar cómo es que 
la disciplina histórica se ve interrogada por las perspectivas de 
otras disciplinas vecinas, ver en que puntos se distancia o se acerca 
a ellas y cómo es que ha tratado de responder desde su propio 
lugar y tradición a la cuestión.
	 Una vez manifestado mi objetivo, señalo que su desarrollo 
consta de tres partes. En la primera hablaré sobre los lineamientos 
de mi análisis, pues queda claro que aun cuando mi ensayo se 
reduce a describir el panorama general de la cuestión, su elabora-
ción no es ajena a una perspectiva y a un lugar de observación que 
me parece importante explicitar. En concreto, mi argumentación 
tiene por base la noción de “observación de segundo orden”2 ela-

2 Para la noción de “observación de segundo orden”, vid. “Operación/observa-
ción”, en Claudio Baraldi, Giancarlo Corsi y Elena Espósito (eds.), Glosario sobre 
la teoría social de Niklas Luhmann, pp. 117-120.



46 / Francisco J. Rivero

borada por Niklas Luhmann en su Teoría de sistemas sociales.3 Esto 
es así en tanto que entiendo mi ensayo como la observación de 
las observaciones que se han generado sobre la cuestión del acon-
tecimiento. Como busco trazar dichas observaciones en lugares 
propios de enunciación dentro de una temporalidad, entonces la 
noción de observación de segundo orden que uso como base de 
mi planteamiento se inscribe en la perspectiva del giro historiográ-
fico elaborada por Alfonso Mendiola.4

	 A partir de lo anterior, la segunda parte de este ensayo se aboca 
a mostrar los diferentes momentos en que la noción de aconteci-
miento ha sido usada, rechazada o reinterpretada como distinción 
para hacer observaciones del pasado. Mi revisión arranca de la 
historiografía positivista del siglo xix en función de ver cómo su-
cedió que más tarde la noción de acontecimiento fue rechazada 
por la tradición de Annales en el siglo xx. A partir de ello llegaré 
a la que puede considerarse la tercera parte del ensayo, la cual 
supongo como central.
	 Es en la última parte donde intentaré mostrar que en el mo-
mento actual podemos identificar dos perspectivas generales 
sobre la noción de acontecimiento. Una que ha respondido a la 
cuestión sin rechazar el rumbo que la tradición historiográfica 
ha tenido desde la modernidad, y otra más radical que asume 
la cuestión bajo la perspectiva de un quiebre de paradigma que 
hace obsoleto todo modelo anterior y que por lo tanto invita a la 
experimentación de nuevas prácticas de observación del pasado. 
Cerraré mi ensayo sin presentar inclinación hacía alguna de estas 
dos perspectivas. En lugar de una conclusión, deseo compartir la 
incertidumbre de no saber cuál será el devenir del acontecimiento 
en la historiografía.

3 Vid. Niklas Luhmann, Sistemas sociales: lineamientos para una teoría general, 
p. 496.
4 Vid. Alfonso Mendiola. “El giro historiográfico. La observación de observacio-
nes del pasado”.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 47 

		  i

Cuando se aborda la cuestión del acontecimiento, es común no 
distinguir entre su uso como una distinción que permite referir 
a algo, de aquello que refiere en tanto distinción. Esto se puede 
entender como una ambigüedad en el uso de la palabra “aconte-
cimiento”, que al mismo tiempo puede ser entendida como una 
categoría teórica usada por los historiadores en su práctica histo-
riográfica, así como también uno de sus objetos de estudio. Por ello 
partiré de distinguir entre acontecimiento como distinción que 
permite observar el pasado, y el resultado de esta distinción que es 
la de referir, –permítase aquí la redundancia– acontecimientos en 
el pasado. Dicho de otra manera, la distinción que aquí hago es la 
misma que plantea Michel Trebitsch5 al preguntarse “¿qué es un 
acontecimiento histórico?, donde lo que él sugiere es descompo-
ner la pregunta en dos: ¿qué es lo histórico de un acontecimiento? 
(objeto de estudio) y ¿cómo leer un acontecimiento desde el 
ejercicio de la historia? (distinción teórica).
	 Podemos ver, al plantear así la pregunta sobre el aconteci-
miento, que, en tanto no podamos decir cómo es que el acon-
tecimiento se lee desde la práctica histórica, no podremos saber 
tampoco qué es lo histórico de un acontecimiento, y viceversa. 
Ahora bien, para poder describir cuáles son los usos del aconte-
cimiento como distinción teórica, es necesario poner atención en 
los lugares de enunciación que posibilitan su formulación y utili-
zación –épocas, escuelas, disciplinas, etcétera–. Poner atención en 
los lugares de enunciación nos permite trazar las diferencias que han 
existido y existen en el uso del acontecimiento como distinción 
teórica, y con ello mantenemos una distancia que nos previene de 
adherirnos a una perspectiva particular que busque establecer, in-
dependientemente de un observador, lo que es el acontecimiento.

5 Cfr. Michel Trebitsch, “El acontecimiento clave para el análisis del tiempo pre-
sente”, pp. 19-27.



48 / Francisco J. Rivero

	 Una vez dicho esto, hay una cuestión sobre la forma de la 
relación que se da entre acontecimiento como noción teórica y 
acontecimiento como suceso histórico, que considero importante 
aclarar. Comienzo diciendo que dicha relación no se da en la ló-
gica de la causalidad. Dicho de otra manera, las transformaciones 
en la noción de acontecimiento no son resultado de cambios en 
los sucesos históricos, y aunque resulte más obvio a la inversa, la 
emergencia de nuevos sucesos históricos no son consecuencia de 
transformaciones en la noción teórica de acontecimiento. Como 
diría Michel de Certeau:

Recíprocamente, la elaboración y la organización del discurso 
histórico implica a la vez que “eso” (objeto de estudio) tuvo lugar 
y ya no es más. Respecto a la historiografía, el acontecimiento 
ocurrió (de no ser así, no quedaría ninguna huella), pero sólo su 
desaparición permite el hecho diferente de una escritura o de una 
interpretación actuales. En cuanto real y en cuanto pasado, el 
acontecimiento “hace lugar” a otra cosa, el discurso historiográ-
fico, que no habría sido posible sin él y que, sin embargo, no se 
desprende de él a la manera en que el efecto se desprende de su causa.6

	 Si el discurso historiográfico no se desprende del aconteci-
miento, cabe entonces preguntar de dónde sí se desprende. En la 
escritura de la historia,7 De Certeau trabaja este problema a través 
de lo que él llama el “lugar social”. Ahí nos sugiere pensar en el 
discurso historiográfico como un producto que se desprende del 
presente, es decir, de una operación práctica inscrita en el lugar so-
cial del historiador. Así, me parece que la operación historiográfica 
en tanto inscrita en un lugar social está en el medio de la relación 
entre acontecimiento y discurso historiográfico, o, para decirlo en 
los términos que he venido manejando, entre acontecimiento como 

6 Michel de Certeau, “Historia y mística”, p. 55. Las últimas cursivas son mías.
7 Cfr. Michel de Certeau, La escritura de la historia, pp. 73-86.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 49 

noción teórica y objeto de estudio; es de ahí, de un lugar social y 
una operación, de donde se desprende el discurso histórico.
	 Para dejarlo aun más claro, entiendo al discurso histórico 
como el resultado de una operación que puede emplear la no-
ción teórica de acontecimiento para poder observar el pasado, y 
después, con el fin de permitir su comunicación, reintroduce la 
distinción de acontecimiento, pero esta vez en la forma de una 
escritura. Así, lo que me interesa sobre el acontecimiento es lo 
que los miembros de una comunidad, en este caso los historia-
dores, entienden de manera conceptual y hacen operar como una 
distinción en sus observaciones y discursos, y no lo que el aconte-
cimiento objetivamente es.
	 Ahora bien, de ninguna manera debe entenderse lo anterior 
como el rechazo a la existencia de acontecimientos reales. Para 
no negar la existencia de la realidad debemos hacer la distinción 
entre “acontecimiento” como evento que sucede en el mundo y 
“acontecimiento” como distinción utilizada por los historiadores 
para observar la realidad. Quisiera abundar más sobre el aconte-
cimiento en tanto evento que sucede en la realidad a partir de mi 
lectura de Nicklas Luhmann sobre este concepto, de manera que 
mi perspectiva quede más clara, pues esta distinción se encuentra 
en el núcleo teórico de mi ensayo.
	 Para ello, lo primero que debo hacer es referir como “evento” 
al tipo de acontecimiento que sucede en el mundo. Así, desde 
esta perspectiva, los eventos en tanto fenómenos reales carecen 
de temporalidad, o mejor dicho, tienen una duración temporal 
nula. Dicho de otro modo, son elementos de la realidad que des-
aparecen en cuanto surgen, pero no obstante su nula duración, se 
producen continuamente.
	 Ahora bien, para que un evento se vuelva significativo, es de-
cir observable y comunicable, debe adquirir temporalidad. En 
otras palabras, debe permanecer en el tiempo más allá del ins-
tante en el que se presenta. Precisamente la distinción de un 
evento como acontecimiento refiere a esta operación que permite 



50 / Francisco J. Rivero

su temporalización. Sin embargo, una vez que se le refiere como 
acontecimiento en referencia a un antes y un después, es porque, 
de manera paradójica, ha dejado de ser un evento. Así, una vez que 
el evento ha sido distinguido como acontecimiento y se le ha do-
tado de estabilidad temporal, entonces puede ser entendido como 
un elemento de cambio con relación a un antes y un después.
	 Para decirlo de manera inversa, cuando el evento es un ele-
mento de la realidad con temporalidad nula no puede pensarse 
como elemento de cambio ya que el cambio sólo puede pensar-
se con relación a la estabilidad, es decir, sólo lo estable cambia. 
Ahora bien, la distinción de evento y acontecimiento es hecha 
por un observador, que respecto a los eventos es una estructura 
estable, es decir, temporal. El observador en tanto estructura es-
table en el tiempo es pues susceptible de cambiar y junto con 
él cambiarán las operaciones con las cuales distingue al evento 
como un acontecimiento. En resumen, los eventos, a diferencia 
de los acontecimientos, que son elementos temporales, tienen un 
carácter paradójico, pues antes de la distinción hecha por un ob-
servador no son agentes de cambio entre lo que está antes y lo 
que está después, sino que son lo que constantemente hay entre 
el antes y el después.8 
	 Para terminar esta sección quiero enunciar de forma explícita 
el motivo por el cual he elegido esta perspectiva como modelo de 
análisis y referirla de manera más precisa a la teoría de sistemas 
y al giro historiográfico. Así, en primer lugar, a la pregunta ¿por 
qué asumir el acontecimiento como una distinción utilizada en 
la operación historiográfica en lugar de entenderla como un refe-
rente objetivo del mundo?, diría simplemente que al postular el 
acontecimiento como una distinción teórica es posible pensarlo 
de manera histórica, en tanto que podemos seguir el trazo de sus 
cambios semánticos, incluyendo aquel que lo postula como un 
“referente objetivo del mundo”. 

8 Cfr. “Evento” en Barandi, Corsi y Espósito, Glosario, op. cit., p. 99.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 51 

	 Detrás de esta estrategia de análisis está la teoría de sistemas 
sociales de Niklas Luhmann, en particular lo que se conoce como 
una observación de segundo orden: “Sólo realizamos una obser-
vación de observaciones cuando nos preguntamos por qué al usar 
tal distinción se ve el mundo de tal manera y no de otra. Por 
esto una observación de observaciones es una observación de se-
gundo orden, ya que al realizarla descubrimos la contingencia de 
la observación de primer orden, en otras palabras, historizamos la 
primera observación”.9 Glosando lo anterior, busco hacer una 
observación de observaciones ya que mi interés está en analizar 
la observación de primer orden que utiliza como distinción la 
noción de acontecimiento y con la cual se hace posible ver el pa-
sado de una forma y no de otra. La mía, en tanto observación de 
segundo orden, pretende descubrir la contingencia de la noción 
de acontecimiento empleada en la observación de primer orden. 
Dicho de manera más precisa, busco historizar el acontecimiento 
en tanto noción (distinción) utilizada por los historiadores en la 
producción del discurso historiográfico.
	 Por otra parte, en tanto que la observación de segundo orden 
que haré aquí tiene por interés describir, no de forma exhaustiva, 
pero sí clara, los diferentes usos de la noción de acontecimiento 
en la historiografía moderna y contemporánea, tal observación 
se inscribe en el llamado giro historiográfico. Lo anterior quiere 
decir que la observación de segundo orden que planeo hacer 
constituye además una autodescripción en el entendido de que es 
desde la historia donde pretendo relativizar la distinción de acon-
tecimiento usada por la historia. Así, la “reconstrucción sistémica 
de los conceptos que usa la investigación histórica, de los proble-
mas que se ha planteado, y de las soluciones que les ha venido 
dando son las cuestiones que estudia la historiografía”.10 

9 Alfonso Mendiola, Retórica, comunicación y realidad: la construcción retórica de 
las batallas en las crónicas de la conquista, p. 49.
10 Mendiola, “El giro historiográfico”, op. cit., p. 197.



52 / Francisco J. Rivero

	 Finalmente sólo me resta decir que en tanto ensayo historio-
gráfico, el propósito que intento alcanzar tiene que ver con lo que 
Alfonso Mendiola señala como la finalidad de una autodescrip-
ción: “Las autodescripciones de la historia tienen por finalidad 
posibilitar la continuidad de la ciencia a pesar de las invasiones 
que en ella se dan. Por medio de la historiografía, la historia puede 
diferenciarse de las otras disciplinas próximas a ella, y con eso 
mantener su identidad a pesar de los cambios que va sufriendo. 
En pocas palabras, la historiografía orienta la investigación histó-
rica gracias a la reconstrucción de su historia”.11

		  ii

Si es cierto que podemos identificar la noción de acontecimiento 
desde el nacimiento de la historia, es decir, desde la historiografía 
griega con Heródoto, también es cierto que la conceptualización 
de la que nosotros somos herederos no se forjó sino hasta la pro-
fesionalización de la historia en el siglo xix. Lamento no tener el 
espacio para poder referir, aunque fuera de manera breve, algunas 
de las diferencias teóricas e usos de la noción de acontecimiento 
que hay entre la Antigüedad y la Edad Media con respecto a la 
Modernidad. Por lo tanto, me veo obligado a comenzar a partir 
del momento en que nace la historia científica en el siglo xix, 
momento particularmente importante en tanto fue en él donde 
la noción de acontecimiento se volvió el fundamento teórico y 
práctico para la historia profesional.
	 Para entender cómo es que esta noción se volvió central en 
la historiografía que conocemos como positivista, es interesante 
reparar en que la definición precisa de acontecimiento para la his-
toria se dio junto con el intento discursivo de separarla de la li-
teratura. Hasta antes del siglo xix un “acontecimiento histórico” 

11 Ibidem, p. 196.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 53 

era algo tan ambiguo y general como decir “porque sucedió en el 
pasado”, lo cual, evidentemente, también podía ser dicho en una 
novela literaria, sobre todo en aquel género que a partir de este 
quiebre de disciplinas se reconocerá como novela histórica. Por 
lo anterior, no fue sino hasta el positivismo –momento en que la 
historia será constituida como una actividad profesional– cuando 
la noción de acontecimiento histórico adquirió una fuerza par-
ticular al volverse la noción angular de la disciplina histórica 
en tanto práctica científica. Para decirlo con pocas palabras, el 
acontecimiento histórico se volvió sinónimo de verdad fáctica. 
Si recordamos la distinción que he sugerido entre evento como 
acontecimiento en el mundo y acontecimiento como producto de 
una observación, diríamos entonces que el positivismo homologa 
los elementos de la distinción, pues reduce el proceso de realidad 
a la producción de realidad; dicho de otra manera, el positivismo 
es ciego a la distinción entre evento y acontecimiento.
	 Para ponderar cómo es que el acontecimiento adquirió este 
sentido, es útil reparar en los elementos que la teoría y la práctica 
historiográfica de entonces pusieron en juego. Para ello debemos 
considerar en primer lugar que la formulación decimonónica de 
acontecimiento está relacionada directamente con la construcción 
de un método fundamentado en la crítica de fuentes. Esta acti-
vidad suponía la labor de identificar el origen de una fuente para 
determinar su credibilidad, y a partir de ahí, poder obtener datos 
precisos y fácticos. Una vez obtenidos estos datos y clasificados en 
orígenes y causas, resultaba una cronología causal que los consti-
tuía en la prueba documental de los grandes acontecimientos del 
pasado. Para decirlo de manera breve, según la teoría positivista, 
los datos fácticos o hechos históricos daban cuenta por sí mis-
mos de los grandes acontecimientos que hacían comprensible el 
pasado según una causalidad lineal. De acuerdo con la cadena ló-
gica que acabo de esbozar, podemos ver que entonces los grandes 
acontecimientos fueron instaurados como el objeto principal de 
estudio en tanto ellos fueron asimilados de forma directa a la fac-



54 / Francisco J. Rivero

ticidad a través de la crítica documental. Investidos de facticidad, 
los acontecimientos se concibieron como el elemento clave con el 
cual la ciencia histórica pudo constituir su noción de verdad.
	 Lo que desde una observación de segundo orden se hace visi-
ble es que la historiografía positivista, no obstante que piensa su 
método como inductivo, en realidad su operación es deductiva. 
Para decirlo de manera más clara, el método positivista instaba a 
obtener datos fácticos para que, por inducción, el acontecimiento 
histórico se obtuviera como resultado. Sin embargo, si pensamos 
que la operación con la cual el historiador podía distinguir en 
los documentos los datos relevantes de los datos no relevantes 
(hechos históricos/hechos no históricos) estaba predeterminada 
por el acontecimiento al que quería llegar, entonces caemos en la 
cuenta de que su trabajo no era inductivo, en tanto que su con-
clusión estaba de manera necesaria incluida en su premisa. Dicho 
de otra forma, el historiador del siglo xix obtenía como datos 
positivos sólo aquellos que respondían de manera prefigurada al 
acontecimiento que buscaba representar. No obstante, lo caracte-
rístico de esta corriente es que ella es ciega a su propia operación. 
Por ello, cuando los historiadores describían su trabajo lo hacían 
como si se tratase de una operación inductiva a través de la cual 
el acontecimiento terminaba por revelarse a sí mismo. Es éste el 
sentido de la premisa de Otto von Ranke de dejar que el pasado 
hable por sí mismo so wie es gewessen ist (tal y como sucedió).12

	 Esta forma de proceder funcionó y tuvo sentido mientras 
la noción de acontecimiento fue sinónimo de veracidad. Quizá 
pueda parecer una formulación demasiado simple; no obstante, 
era lo que se necesitaba para mostrar que la historia podía cons-
tituirse como una ciencia. Ahora bien, una vez que la noción de 

12 Es de esto de lo que se dará cuenta Hempel al proponer un modelo nomoló-
gico deductivo de explicación científica para la historia. Cfr. Carl G. Hempel, 
“La función de las leyes generales en la historia”, en La explicación científica. 
Estudios sobre la filosofía de la ciencia, Barcelona, Paidós, 2005 (Surcos), pp. 
307-324.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 55 

acontecimiento como significado de veracidad perdió su sentido 
con la emergencia de nuevas disciplinas sociales, entonces la his-
toria positiva pasó a ser vista como una mera acumulación de 
datos.
	 De esta manera entramos en el siglo xx de la historiografía, 
marcado por la escuela de Annales que será la opositora más 
fuerte del modelo positivista.13 De entrada, para los historiadores 
de Annales los acontecimientos son un accidente superficial que 
no permite penetrar en el sentido del pasado. Así, a la historia 
positivista se le reclama el uso excesivo de acontecimientos en 
historias que se limitan a explicar el pasado como las acciones de 
algunos hombres dentro de la esfera política. Usando las palabras 
de François Simiand, podemos decir que Annales se erigió en el 
rechazo de los tres ídolos de la historia decimonónica: el ídolo de 
la política, el ídolo de la individualidad y el ídolo de la cronolo-
gía (o de los orígenes); todos estos enmarcados en una historia 
acontecimental.14

	 Como el mismo nombre de la revista Annales lo indicó en su 
inicio en 1929, esta escuela se dirigió hacia la esfera de lo econó-
mico y lo social. Al dirigirse a lo económico sustituyó las fechas, 
batallas y personajes por las series y las estadísticas. De esta forma 
se dio el primer paso para rechazar el acontecimiento como ele-
mento de cambio y explicación causal en tanto “la serie absorbe 
la singularidad y el contexto absorbe la cronología”.15 De ahí, que 
el interés de la historia como una ciencia social estuviera en los 
hechos repetitivos por contraste con los singulares; en los hechos 
económicos por contraste con los políticos; para así hacer una 
historia de lo social en contraste con lo individual.

13 Para el desarrollo de este tema me he guiado por la obra de François Dosse, La 
historia en migajas: de Annales a la “nueva historia”.
14 François Simiand, “Método histórico y ciencia social”, pp. 199-201.
15 Alban Bensa y Eric Fassin, “Les sciences sociales face à l’événement”, pp. 5-20. 
La traducción es mía.



56 / Francisco J. Rivero

	 Más adelante, con la emergencia del estructuralismo, el es-
píritu de confrontación contra el acontecimiento se extendió de 
la primera a la segunda generación. Bajo el entendido de que lo 
acontecimental dentro de una estructura se reduce a lo acciden-
tal, Fernand Braudel desarrolló sus tres dimensiones del tiempo 
para estudiar el pasado: la larga duración de las estructuras; el 
tiempo de las coyunturas o los ritmos cíclicos de la economía y la 
sociedad; y finalmente el tiempo corto de los acontecimientos.16 
Ahora bien, se puede objetar que Annales no eliminó la noción de 
acontecimiento. Primero, porque la negación del acontecimiento 
de alguna forma es su afirmación en negativo. Para decirlo de otra 
manera, hacer una historia de larga duración sólo tiene sentido en 
tanto que se debe evitar, y por tanto se reconoce, el papel de los 
acontecimientos singulares, aunque éstos sean, como diría Lucien 
Febvre, “crestas de ola que animan superficialmente el potente 
movimiento respiratorio de una masa oceánica”.17 En segundo 
lugar, porque al interesarse en las estructuras, una gran parte de 
los acontecimientos son reintroducidos en la serie, lo que sirve 
para confirmar la estabilidad de la misma estructura. Finalmente, 
cuando al acontecimiento se le ve en su extraña singularidad, o 
bien queda supeditado a la estructura en el sentido de que sus 
causas están determinadas por ella, o bien es un accidente que 
apoya la idea misma de la estabilidad temporal de la historia. Por 
lo tanto, es más correcto decir que la noción sufrió una reconfi-
guración que le hizo perder su función operativa como distinción 
para observar el pasado al ser sustituida por la estructura como 
nueva distinción, y no que fue desechada categóricamente de la 
historiografía estructuralista como por lo común se suele decir. 
Desde mi lectura, Annales, a diferencia del positivistmo del siglo 
xix, logra de una manera un tanto primitiva hacer la distinción 

16 Cfr. Fernand Braudel, “Histoire et sciences sociales: la longue durée”.
17 Lucien Febvre, Pour une histoire à part entière, apud Dosse, La historia en mi-
gajas, op. cit., p. 58.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 57 

entre evento como fenómeno que suceden en el mundo, y es-
tructura como objeto de estudio de una realidad observada. Al 
poder hacer esta distinción, esta escuela puede migrar la función 
operativa, que en el siglo xix tenía el acontecimiento, hacia las 
estructuras.
	 De esta manera, si para la historiografía política del siglo xix 
la noción de acontecimiento era la clave que daba al discurso 
histórico su fundamento de objetividad y veracidad a través de 
la lógica “inductiva” documento-autenticidad-dato fáctico-hecho 
histórico-acontecimiento, cabe preguntarse cómo es que Annales 
construye teórica y metodológicamente su fundamento científico 
tras el abandono de la noción de acontecimiento como distinción 
operativa. Para responder a esta pregunta me parece que es útil 
contrastar las operaciones historiográficas de ambas escuelas. 
	 A diferencia del positivismo, que principalmente reduce el uso 
de las fuentes a documentos oficiales y políticos, Annales expande 
la noción de fuentes para la historia. Al interesarse en las series y 
datos económicos, recurrió a los datos aportados por otras cien-
cias sociales, e incluso en un sentido de interdisciplinariedad se 
hizo de sus métodos de análisis. Por su parte, los métodos de estas 
emergentes ciencias sociales nacieron desviando su atención de 
la temporalidad. Así, la etnografía, dedicada a lo cotidiano y lo 
ritual, hace de la cultura su objeto de estudio en un sentido más 
regional que temporal; la antropología efectuará lo mismo al diri-
gir su atención hacia lo universal; tal como la sociología lo llevará 
a cabo al concentrarse en la lógica general de las estructuras con 
escasas referencias a sus cambios en el tiempo. De hecho, será la 
disciplina histórica la que, al tiempo que se apropia de los méto-
dos de otras ciencias, sostenga que es ella la que puede reunir y 
guiar el interés común de todas las ciencias sociales.18

	 Por lo tanto, la diferencia entre los datos usados por Annales, en 
tanto una ciencia social, de los que usaba la historiografía positi-

18 Cfr. ibidem, p. 23.



58 / Francisco J. Rivero

vista, radica en que en términos metodológicos éstos no necesitan 
de una crítica que determine su autenticidad, pues en lugar de ser 
pensados cualitativamente como datos dados en los documentos, 
éstos eran desde un principio datos obtenidos cuantitativamente 
a través de un método. Dicho de otra forma, el método ya no 
se centraba en reconocer la autenticidad de la fuente, sino en la 
óptima obtención, lectura e interpretación de los datos. De esta 
manera la historia económica y social rompe con la cadena que 
va del documento al acontecimiento, y sin embargo mantiene su 
estatuto de ciencia objetiva. Esto es así porque, a nivel de la prác-
tica, Annales mantiene la idea de que el método sirve para la ob-
tención de datos fácticos tal como se entendía desde el método 
positivista. La diferencia está en que los datos derivan en un ob-
jeto de estudio diferente: la estructura. En pocas palabras, lo que 
se hace evidente con Annales es que la historia ya no construye 
su noción de objetividad en torno a su objeto de estudio, sino 
alrededor de su método. Aun más, el objeto de estudio de Annales 
es inmaterial en tanto que se trata de estructuras latentes de la 
sociedad. Por ello el fundamento de veracidad positivista en torno 
a la autenticidad de los documentos para la reconstrucción (resu-
rrección)19 del pasado le es ajena.
	 En el nivel de escritura, Annales reconfiguró la narrativa his-
toriográfica al eliminar, junto con los acontecimientos, a los 
personajes. Como consecuencia, sustituyó la narración cronoló-
gica por la descripción estructural, es decir, el transcurrir de los 
hechos por una historia inmóvil. Sin embargo, al igual que White 
hizo con la historiografía del siglo xix,20 habría que hacer una crí-
tica para determinar qué tanto fue que Annales logró abandonar la 
trinidad acontecimiento, personaje y trama, pues, por ejemplo, no 

19 Tomo el sentido de la palabra resucitar de Michel de Certeau, quien así ca-
racteriza la función de la historiografía positivista. Vid. “Historia y mística”, op. 
cit., p. 55.
20 Vid. Hayden White, Metahistoria: la imaginación histórica en la Europa del 
siglo xix.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 59 

basta la ausencia de nombres propios para decir que la construc-
ción de personajes está ausente de la historiografía de Annales. En 
este sentido se ha dicho varias veces que en El Mediterráneo y el 
mundo mediterráneo en la época de Felipe II, Braudel elaboró una 
nueva concepción de sujeto histórico al hacer del Mediterráneo el 
gran personaje de su historia. En este sentido podemos decir que, 
en la trama braudeliana, lo que el Mediterráneo es al personaje 
histórico, la estructura lo es a la noción de acontecimiento. Al 
respecto, es muy pertinente la lectura que Paul Ricœur hace de 
Braudel.
	 En Tiempo y narración Ricœur parte de la premisa de que la 
configuración del tiempo en el relato histórico es un atributo de 
la narración. A partir de ello arroja la cuestión de si las connotacio-
nes de singularidad, desviación y contingencia que generalmente 
le son atribuidas al acontecimiento, le son inalienables en tanto 
que el acontecimiento es un concepto temporal y la temporali-
dad histórica es una función de la trama que es susceptible de 
cambios. Para Ricœur, el acontecimiento no se puede entender 
como un elemento puramente descriptivo, tal como lo hizo el 
positivismo bajo la noción de hecho; ni tampoco como un acci-
dente ahogado en la estructura; para él, el acontecimiento es el 
resultado de una narración que, paradójicamente, es lo que ambas 
corrientes pretendieron extirpar al considerarla como el elemento 
débil de la historia. Por el contrario, la narración, nos dice, es la 
guardiana del tiempo, y la operación historiográfica está sujeta a 
trabajar con la intriga.
	 En este sentido, el planteamiento de Ricœur es que la 
noción de acontecer se modifica invariablemente cuando la his-
toriografía configura nuevas formas de tramado, dado que “los 
acontecimientos mismos reciben una inteligibilidad derivada de 
su contribución a la progresión de la trama”.21 Así, el aconteci-

21 Paul Ricœur, Tiempo y narración: la configuración del tiempo en el relato histó-
rico. Apud Luis Vergara, Paul Ricœur para historiadores: un manual de operaciones, 



60 / Francisco J. Rivero

miento no tiene por qué tener exclusivamente la connotación de 
evento singular. La operación historiográfica reconstruye y re-
construye acontecimientos, por el hecho de contarlos. De esta 
manera, los acontecimientos pueden ser por igual “singulares y 
típicos, contingentes y esperados, desviadores y tributarios de pa-
radigmas, aunque sea de forma irónica”. Justo en este sentido es 
que insisto en que la noción de acontecimiento no fue rechazada 
por Annales, sino más bien, reconfigurada. En pocas palabras, 
pasó de ser empleaba para configurar un tiempo histórico lineal 
y causal, a un uso que la volvía “tributaria” de la estructura en la 
configuración de un tiempo histórico casi inmóvil.
	 Ahora bien, si lo apuntado arriba es cierto, también es verdad 
que se trata de una observación que sólo es posible a posteriori. 
Lo que quiero decir es que tenemos que tener presente la diferen-
cia entre la lectura que del acontecimiento hace Annales, de las 
lecturas que en la década de 1980 llevan a cabo acerca del mismo 
tema intelectuales como Ricœur. Queda claro que las primeras 
son importantes en tanto nos permiten pensar mejor el pasado 
historiográfico, pero también debe quedar clara su distinción con 
respecto a lo que ellas describen. Dicho de otra manera, debe-
mos tener cuidado en no confundirlas. En este sentido se vuelve 
relativo al observador decir si Annales, en lugar de rechazar el 
acontecimiento, lo reconfiguró.
	 Lo importante para nosotros es que sólo en la lógica del 
rechazo tiene sentido la propuesta de la tercera generación de An-
nales, a la cual Jacques Le Goff y Pierre Nora nombraron la nueva 
historia, y la cual buscó reintroducir en la historiografía la noción 
de acontecimiento. A diferencia de las generaciones anteriores, la 
tercera se distingue por su heterogeneidad de métodos y propues-
tas, lo cual François Dosse caracterizó como el desmigajamiento de 
la historia.22 De manera general, podemos decir que, a pesar del 

p. 64.
22 Vid. Dosse, La historia en migajas, op. cit., p. 249.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 61 

redescubrimiento de objetos de estudio antes rechazados, la ter-
cera generación no marca una ruptura definitiva con la tradición 
que la primera y segunda generaciones ya habían construido. Así, 
aunque el objeto de estudio “acontecimiento” fue reintroducido 
en la disciplina, no obstante la noción bajo la cual fue entendi-
do se ajustó de cierta manera a la tradición estructuralista de la 
segunda generación junto con un renovado interés por el estudio 
de las mentalidades de la primera generación. Para decirlo de otro 
modo, durante la década de 1970 el acontecimiento se enten-
dió como un medio para estudiar estructuras y mentalidades. En 
pocas palabras, podemos decir entonces que su retorno no signi-
ficó un rechazo al estructuralismo, sino más bien, su reconcilia-
ción con él.
	 La obra El domingo de Bouvines es representativa de esta fase. 
En ella Georges Duby se centra en una batalla concreta. A pesar 
de que la obra tiene por objeto el acontecimiento indicado, su 
estudio deviene, por una parte, en un análisis sociológico de la 
forma en que se hace la guerra medieval, y por otra, en un ele-
mento para estudiar el imaginario colectivo de los franceses. Así, 
la batalla particular representa un medio para estudiar el todo 
de la guerra medieval y la mentalidad de una sociedad. Así, la rela-
ción que Duby establece entre la batalla de Bouvines y la memoria 
colectiva de los franceses tiene eco en el programa académico de 
Pierre Nora sobre los lugares de la memoria.23

	 En dicho proyecto Nora configura la noción de “lugar de la 
memoria” para describir la intersección que se da entre la realidad 
histórica y su simbolización social. En concreto, la distinción que 
hace Nora invita al historiador a poner atención en la verdad sim-
bólica del acontecimiento antes que en su realidad histórica. Si 
comparamos esta noción de acontecimiento con la usada por los 
positivistas, vemos que la tercera generación observa el aconteci-
miento desde una observación de segundo orden. Dicho de otra 

23 Pierre Nora, Les Lieux de mémoire.



62 / Francisco J. Rivero

manera, no se interesa en el acontecimiento mismo, sino en la 
recepción de éste, con lo que la noción de acontecimiento pierde 
su función como elemento de temporalidad lineal y causal, y por 
lo tanto, su función como garante de veracidad. En su lugar, el 
acontecimiento ya no es el dato duro del pasado, sino un deposi-
tario de varios sentidos y significados potenciales. Estudiar estos 
significados y sentidos es lo que permite al historiador acceder a la 
mentalidad de una época, la cual no deja de ser una de las grandes 
estructuras latentes de la sociedad.
	 A partir de la generación de historiadores contemporáneos a 
Pierre Nora la noción de acontecimiento ha devenido ambigua en 
la historiografía. En el mismo caso de Nora, su uso a través de la 
distinción de los lugares de la memoria la sigue haciendo tributa-
ria de una tradición estructural al referirla a memorias colectivas; 
pero, al mismo tiempo en sus trabajos relacionados con la pro-
puesta de una historia del tiempo presente, Nora parece reinventar 
esta noción lejos de toda tradición. Pero esto no sólo es exclusivo 
de un historiador. En los últimos treinta años el estatuto de la 
noción no ha logrado quedar fijo. Me atrevo a decir que el desmi-
gajamiento del que hablo Dosse en su revisión de la historiografía 
realizada en 1987 sigue su curso. La noción de acontecimiento ha 
devenido ambigua en la reapropiación y reinvención de algunas 
de las corrientes historiográficas más recientes como la historia cul-
tural24 encabezada por Roger Chartier o la microhistoria atribuida 
a Carlo Ginzburg.25 Como lo dije en la introducción, me parece 
que en el momento actual podemos identificar dos perspectivas 
generales sobre cómo debe ser abordado y entendido el acon-
tecimiento. Aunque ambas son prueba del clima actual que ha 
puesto en la mesa de debate la cuestión sobre el acontecimiento, 

24 Vid. Roger Chartier, El mundo como representación: estudios sobre historia cul-
tural.
25 Vid. Carlo Ginzburg, “Microhistoria: dos o tres cosas que sé de ella” en El 
hilo y las huellas. Lo verdadero, lo falso y lo ficticio, Buenos Aires, fce, 2010 pp. 
351-394.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 63 

sus respuestas han sido divergentes. Una ha respondido de ma-
nera ambigua a la cuestión, sin poder rechazar del todo el rumbo 
que la tradición historiográfica ha tenido desde la modernidad, 
mientras que la otra ha asumido la cuestión del acontecimiento 
bajo la perspectiva de un quiebre de paradigma que hace obsole-
to todo modelo anterior, lo cual no sólo atañe a la historia o a las 
humanidades, sino a la sociedad en general; y que por lo tanto, en 
lo que se refiere a la historia, invita a la experimentación de nue-
vas prácticas de observación del pasado. Intentaré esbozar estos 
dos escenarios en la siguiente y última parte de mi ensayo.

		  iii

Podemos constatar que el tema del acontecimiento se ha vuelto 
central en la sociedad contemporánea no sólo por el interés que 
ha provocado en la disciplina histórica, sino también porque la 
cuestión ha tomado fuerza en otros espacios sociales como el 
del periodismo. Tal como lo dibuja Michel de Certeau: “El gran 
silencio de las cosas ha mutado en su contrario gracias a los me-
dios. Si ayer la verdad se constituía como un secreto, hoy lo hace 
como una charlatana. Por todos lados hay noticias, información, 
estadísticas y sondeos. Jamás historia alguna había hablado ni 
mostrado tanto”.26 No obstante, a pesar de la circulación de la in-
formación en medios que construyen el acontecimiento con una 
continuidad, teatralidad y circulación acelerada,27 los historia-
dores parecen tener dificultades para contener su advenimiento. 
Ante esta situación, la historia en tanto ciencia social ha tenido un 
problema para enfrentar las preguntas que la sociedad constante-
mente lanza sobre el acontecimiento, y que a los medios masivos 
de comunicación no les toca responder. 

26 Michel de Certeau, L’invention du quotidien. 1. Arts de faire, p. 270. La tra-
ducción es mía.
27 Michel Trebitsch “El acontecimiento, clave para el análisis del tiempo pre-
sente”, en Cuadernos de Historia Contemporánea, p. 29-40.



64 / Francisco J. Rivero

	 Como ya lo ha propuesto François Dosse en su reciente obra 
El renacimiento del acontecimiento,28 se vuelve pertinente pre-
guntarnos si acaso nuestra época no debe ser pensada como la 
del régimen de los acontecimientos. En este sentido, es innega-
ble que ciertos tipos de acontecimientos, puestos en la escena 
de manera inmediata por los medios de comunicación, han al-
canzado una gran fuerza social al abrir, usando los términos de 
Reinhart Koselleck, horizontes de expectativa particulares. Así, el 
11 de septiembre puede ser pensado como ejemplo paradigmá-
tico de un acontecimiento traumático, de la misma forma que la 
caída del muro de Berlín se constituyó como un acontecimiento 
esperanzador. No obstante, a pesar de estar cargados con con-
notaciones sensibles particulares, no hemos dejado de reclamar 
una explicación concreta de ellos. Esta demanda quizá se deba a 
la educación escolar que en gran medida se ha mantenido en la 
enseñanza de la historia acontecimental y, por ello, de una manera 
un tanto automática se tiende a categorizar a los eventos mediati-
zados como acontecimientos históricos. Una vez que sucede ello 
es natural que en tanto espectadores estemos interesados en su ex-
plicación causal o hermenéutica. El problema que tenemos como 
espectadores, es que no alcanzamos a percibir que la mediatiza-
ción es una situación novedosa ante la cual los historiadores aún 
no pueden responder de manera eficaz y rápida.
	 El historiador, como “supuesto experto” del acontecer his-
tórico, se queda en silencio ante tales acontecimientos. Sus 
herramientas de análisis parecen inútiles. En tanto científicos so-
ciales los historiadores dicen necesitar más datos, más fuentes, 
pero sobre todo, más tiempo. Es curioso, entonces, que ante la 
falta de lecturas históricas profesionales la sociedad supla la ne-
cesidad de explicación con la fabulación de múltiples conjeturas 
e interpretaciones conspirativas que se distribuyen y cambian 

28 Vid. François Dosse, Renaissance de l’événement. Un défi pour l’historien: entre 
sphinx et phénix.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 65 

casi a la misma velocidad que los acontecimientos en los medios. 
La caracterización que del problema actual hacen Alban Bensa 
y Eric Fassin es sumamente pertinente.29 Desde su perspectiva, 
las ciencias sociales deben prestar atención a los acontecimientos 
pero con autonomía, es decir, sin imitar el trato presentista que 
del acontecimiento hace el periodismo, pero tampoco negando 
el acontecimiento al no poder renunciar a una tradición de las 
ciencias duras que, en las series y las generalidades, elimina el 
acontecimiento bajo la metáfora de las largas duraciones, las es-
tructuras, la cultura, o las mentalidades.
	 Ante esta coyuntura, una primera respuesta la podemos en-
contrar en Jacques Le Goff y Pierre Nora quienes desde muy 
temprano han tratado de enfrentar esta situación con el proyecto 
Hacer la historia. En un artículo cuyo título es “El regreso del 
acontecimiento”, publicado dentro de dicha colección, Nora esta-
blece un programa teórico para una historiografía contemporánea. 
Nora considera que lo que define al acontecimiento moderno 
es que éste sólo puede existir gracias a los medios masivos de 
comunicación, es decir, ellos son la condición de su existencia. 
Así, las transformaciones contemporáneas sobre el estatuto del 
acontecimiento se juegan en un contexto donde los medios de 
comunicación hacen que la historia se vuelva inmediata.
	 Con esta perspectiva Nora transita de la propuesta que ins-
cribe al acontecimiento como un lugar de la memoria, hacia las 
bases de lo que se conoce como la historia del tiempo presente. Si 
a través de la noción de los lugares de la memoria el aconteci-
miento se constituía como la base de una memoria colectiva que 
hacia señas a la historia de las mentalidades, y con ello a toda 
una tradición a cuestas, con la historia del tiempo presente el 
acontecimiento es asumido como el producto de los medios de 
comunicación, lo cual es ya una sugerencia innovadora dentro del 

29 Cfr. Bensa y Fassin, “Les sciences sociales face à l’événement”, op cit., p.p. 
5-20.



66 / Francisco J. Rivero

campo historiográfico. Como podemos ver, este tránsito implica, 
en la propuesta de Nora, una inversión en el papel de la noción 
de acontecimiento; pues de ser la base de la cual se alimenta la 
memoria colectiva ahora se vuelve un producto mediático. No 
obstante, esta inversión no cancela una propuesta a favor de la 
otra. Esto se debe a que en la lógica de ambas perspectivas el acon-
tecimiento no es directamente el objeto de estudio. En la primera, 
el objeto de estudio es la significación que en la memoria recibe el 
acontecimiento, y en la segunda, el objeto de estudio son los me-
dios de comunicación que producen el acontecimiento.
	 Ahora bien, al deslindar al acontecimiento de una memoria 
colectiva, la propuesta de una historia del tiempo presente ad-
quiere, por lo menos en el discurso, la prerrogativa de haberse 
liberado de la tradición estructuralista de Annales. El problema 
es entonces que ella sólo puede aplicarse al tiempo inmediato, y 
en ese sentido su estatuto como historia se pone en cuestión. Por 
otra parte, algunas críticas a esta propuesta apuntan a que, en 
el intento de darle un giro al astigmatismo del acontecimiento, 
reconociéndolo como un producto de los medios, la historia del 
tiempo presente no consigue hacer de él un objeto de estudio 
propio, es decir, corre el riesgo de confundir al acontecimiento 
con su manifestación espectacular.30

	 Otro intento por responder al contexto actual al que se enfrenta 
la historiografía lo encontramos en la propuesta de Roger Char-
tier. Aunque muchos consideran a Chartier como el fundador de 
una cuarta generación de Annales, él mismo dice no reconocer, 
más allá de una leyenda, la existencia de algo como “la tradición 
de Annales”.31 No obstante, su propuesta historiográfica responde 
a lo que a finales de la década de los ochenta él consideraba como 
una profunda crisis de las ciencias sociales. Esta crisis, anunciada 

30 Idem. 
31 Cfr. Roger Chartier, Alfonso Mendiola e Ilán Semo, “Discusión: el malestar 
en la historia”, pp. 153-175.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 67 

desde que el paradigma estructuralista se venía desmoronando, 
es de cierta forma la misma crisis a la que respondió Pierre Nora 
como representante de la tercera generación de Annales.
	 Para Chartier, si bien los movimientos hechos por la tercera 
generación fueron “liberadores de la tradición instituida”, tam-
bién le parece que fueron poco certeros, pues afirma que éstos 
no lograron constituir un sistema unificado de comprensión, lo 
que sitúa a la historia en un “punto crítico”.32 En consecuencia, 
su propuesta es “separar […] de la manera más neta posible, la 
disciplina histórica (salvable al precio de ‘revisiones desgarrado-
ras’) de las ciencias sociales otrora dominantes (la sociología y la 
etnología) condenadas por su apego mayoritario a un paradig-
ma obsoleto”.33 Este objetivo incluye por tanto constituir un 
sistema unificado de comprensión del pasado. De esta manera, 
Chartier define bajo el nombre de historia cultural de lo social (en 
contraste a una historia social de la cultura) lo que correspondería 
a su programa historiográfico.34

	 Para entender el papel que juega la noción de aconteci-
miento en esta propuesta historiográfica, lo primero que tenemos 
que hacer es atender a su propia lógica. De entrada diré que el 
fundamento de su propuesta se encuentra en la noción de repre-
sentación. A través de esta noción la historia cultural dice hacer de 
su objeto de estudio el sentido que al mundo dan los individuos 
y los grupos dentro del territorio de la cultura.35 Ricœur nos hace 
recordar que, para Chartier, “ante la unilateralidad, indiferenciada 
y masiva de mentalidad, la idea de representación expresa mejor 
la plurivocidad, la diferenciación, la temporalización múltiple de 
los fenómenos sociales”.36 Con la noción de representación como 

32 Chartier, El mundo como representación, op. cit., p. 48.
33 Idem.
34 Vid. Idem.
35 Cfr. idem.
36 Paul Ricœur, apud Alfonso Mendiola, “Las representaciones como tema de 
estudio de la historia. Una aproximación desde Louis Marin”, p. 346.



68 / Francisco J. Rivero

fundamento, Chartier logra reunir a “los movimientos libera-
dores” que se venían dando en la historiografía. Dicho de otra 
manera, consigue jugar de forma ecléctica con métodos, teorías, 
fuentes y objetos de estudio, incluido el acontecimiento. Así lo 
describe Ilán Semo:

Los trabajos de Chartier sobre la historia del libro y la lectura son, 
por supuesto, algo más que la historia de la lectura y del libro. 
La producción de un libro nos lleva a la imprenta, la industria 
del papel y la cultura técnica; su lectura, al terreno de la difusión 
de las ideas y al reino de los lectores; su escritura, al mundo de 
los autores, sus vidas e ideas, sus límites y posibilidades; su cir-
culación, al de la censura y la propaganda; su comercialización, 
al mercado y los libreros; su resguardo, a las bibliotecas y los 
coleccionistas. La historia del libro puede ser escrita como una 
historia de la sociedad.37

	 Precisamente, para poder decir que la historia cultural que 
trabaja con la plurivocidad, la diferenciación y la múltiple tempo-
ralidad deviene una historia de la sociedad, Chartier estipula que 
“desde las ruinas de la idea de totalidad es preciso pensar en for-
mas de generalización”.38 El presupuesto formas de generalización 
me parece ambiguo en tanto que permite decir lo generalizable 
a través de lo particular, al tiempo que la generalización se rein-
troduce en lo especifico.39 En otras palabras, la historia cultural 
pretende que de un acontecimiento o caso particular se pueda de-
cir algo generalizable a través de su especificidad, lo cual es posible 
en tanto que todo finalmente refiere a una representación.

37 Chartier, Mendiola y Semo, “Discusión”, op. cit.,
38 Ibidem. 
39 En este ensayo no tengo el especio para desarrollar un análisis a fondo de 
la ambigüedad que encuentro en esta idea. Dejo al lector la tarea de referirse 
al mismo; Sólo indico la parte de la obra en donde encuentro elaborada esta 
formulación. Vid. Chartier, El mundo como representación, op. cit., pp. 56-60. 



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 69 

	 Podemos ver que tal como Chartier usa la noción de representa-
ción, ésta permite incluir casi todo: estructuras y acontecimientos, 
grupos e individuos, lo institucional y lo extraordinario, la mi-
croescala y la macroescala, lo material y lo inmaterial, etcétera. 
Desde mi lectura, la noción de representación en Chartier viene a 
ser lo que la noción de acontecimiento en el positivismo; es decir, 
que si bien ella valida la operación historiográfica de la historia 
cultural, no obstante, le hace falta una crítica profunda. Sin esta 
reflexión considero que la historia cultural termina siendo ciega a 
su propia distinción, lo que, a partir del giro historiográfico, ya no 
debería ser tan asequible. Por otra parte, es cierto que en términos 
funcionales la historia cultural ha resultado en lo que la disci-
plina histórica necesitaba para solucionar su “desmigajamiento”. 
No por nada su fuerza de atracción es tal que en ella pueden 
inscribirse otras corrientes historiográficas como la microhistoria, 
por citar un ejemplo. No tengo yo ninguna certeza al respecto, 
pero quizás algún día se diga de la historia cultural lo que alguna 
vez Annales expresó del positivismo: es ella una acumulación de 
métodos, discursos, objetos de estudio, técnicas de análisis y fuen-
tes que no dan cuenta del sentido del pasado; o quizá no, y sea 
la historia cultural el mejor síntoma de que la especificidad que 
en la modernidad tenía la historia se ha diluido en lo que ahora 
se llama estudios culturales. De cualquier forma, considero que la 
noción de acontecimiento en la historia cultural no es una distin-
ción operativa, sino, como todos sus demás elementos, un medio 
tributario de la noción de representación y cultura.
	 Finalmente me resta apuntar la perspectiva que piensa la cues-
tión del acontecimiento como un quiebre de paradigma que hace 
obsoleto todo modelo anterior. Desde ella, si el acontecimiento se 
ha vuelto importante en el debate intelectual, es porque además 
de su inscripción en los medios o, si quiere, junto a su inscripción 
en los medios, el mismo constituye una ruptura de inteligibi-
lidad. Al menos éste es el planteamiento de Gilles Deleuze en 
su obra Lógica del sentido. Las reflexiones que han seguido esta 



70 / Francisco J. Rivero

directriz son importantes en tanto que permiten pensar el acon-
tecimiento bajo una nueva óptica desapegada de la epistemología 
moderna. De la manera más breve posible, su argumento es que 
no se puede seguir pensando el acontecimiento bajo la distinción 
“acontecimiento real versus acontecimiento ideal”. En este sen-
tido, su argumento justamente le plantea una gran cuestión a la 
historia en tanto ciencia social, ya que, como hemos visto, ella ha 
intentado reintroducir la noción de acontecimiento bajo esque-
mas como el de lugar de la memoria o el de representación.
	 Deleuze piensa el acontecimiento como el devenir de rupturas 
de inteligibilidad. En este sentido, el acontecimiento de nuestros 
días es paradójicamente el devenir de una ruptura de inteligibi-
lidad que hace obsoleta la configuración moderna de aconte-
cimiento. En pocas palabras, el acontecimiento no es ni aquello 
que se ha materializado en un accidente, ni una idea abstracta 
de su manifestación; el acontecimiento es aquello problemático y 
problematizante del devenir o, mejor dicho, con el acontecimiento 
el devenir mismo deviene problemático y problematizante.40 Evi-
dentemente, en Deleuze no encontramos ninguna propuesta 
concreta que indique cómo historizar el acontecimiento en tanto 
devenir. Podríamos incluso decir que, según la distinción que he 
planteado entre evento y acontecimiento, la propuesta de Deleuze 
es un giro que esconde el acontecimiento en el evento, lo cual 
vuelve complicada la tarea de historización en tanto el evento en 
sí mismo es lo que se resiste a una construcción de temporalidad. 
No obstante, sus planteamientos sobre el acontecimiento son 
provocativas para la historiografía. ¿Acaso, siguiendo a Deleuze, 
el acontecimiento refiere a una ruptura de inteligibilidad hacia 
la cual los historiadores aún deben responder? ¿Cómo puede la 
disciplina histórica reformular sus operaciones para abordar el 
acontecimiento como devenir?

40 Giles Deleuze, Lógica del sentido, p. 69.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 71 

	 Ante este panorama me parece curioso que la disciplina litera-
ria sea quizá la que ha asumido con más radicalidad esta situación. 
En concreto me refiero a dos historiadores que tal vez a causa 
de su formación como teóricos de la literatura han podido hacer 
algunas propuestas provocativas. Me refiero a Hayden White y 
a Hans Ulrich Gumbrecht. Entre la frontera de la historia y la 
literatura ambos han sugerido, cada uno a su manera, auténticas 
renovaciones al modelo historiográfico.
	 En el caso de White, encontramos su argumentación al 
respecto en un artículo cuyo título es “El acontecimiento mo-
dernista”. Ahí White parte de la idea de que los acontecimientos 
del siglo pasado y del presente son inéditos y por tanto se resisten 
a los esquemas tradicionales de escritura historiográfica; es de-
cir, son casos límite para la historiografía moderna. Por nombrar 
algunos, éstos serían: “las dos guerras mundiales, la Gran Depre-
sión, las armas nucleares y la tecnología de las comunicaciones, la 
explosión demográfica, la mutilación de la zooesfera, el hambre, 
el genocidio como una política conscientemente emprendida por 
regímenes ‘modernizados’, etc.”.41

	 White propone entonces que ante acontecimientos como los 
enumerados se vuelve pertinente explorar nuevas formas de es-
critura como las del modernismo literario, es decir, experimentar 
con formas de tramado que no sean las que tradicionalmente 
usan los historiadores: “[…] me parece que los tipos de no-rela-
tos antinarrativos producidos por el modernismo literario ofrecen 
la única perspectiva para alcanzar representaciones adecuadas de la 
clase de acontecimientos ‘no-naturales’ –incluyendo el Holocausto– 
que marcan nuestra era y la distinguen absolutamente de toda la 
historia que ha sucedido antes de él”.42

	 Para White, el modernismo ha logrado superar los problemas 
tradicionales de representación de la realidad al disolver la dis-

41 Hayden White, “El acontecimiento modernista”, p. 226.
42 Ibidem, p. 246.



72 / Francisco J. Rivero

tinción entre hecho y ficción que se encuentra en el centro de 
la literatura e historiografía modernas. En otras palabras, con su 
narrativa, el modernismo intenta abandonar las funciones refe-
renciales del lenguaje y con ello rompe el tradicional contrato 
que se establecía entre lector y la obra literaria que obligaba al 
primero a distinguir entre lo real y lo imaginario, y que en el caso 
de la historiografía, se entiende como la distinción entre hechos 
e interpretación. El abandono del esquema referencial puede en-
tenderse como una novedosa forma de ficcionalizar fenómenos 
históricos, lo cual deja al lector sin un contrato que lo hace libre 
de apropiarse el texto de manera contingente, es decir, sin un 
esquema estable de significados.
	 La propuesta anterior es ejemplificada por White con el ho-
locausto. Para él, los acontecimientos de este tipo se resisten a 
lecturas hermenéuticas, pues, como muchos pensadores del tema 
han declarado, el holocausto escapa a cualquier significación posi-
ble, y justo por ello, es diferente de cualquier otro acontecimiento 
histórico. Así, el modernismo rompe con uno de los fundamentos 
de la historiografía moderna que desde el siglo xix consideró a los 
hechos como el significado de los acontecimientos. De manera 
consecuente, el modernismo, al evitar hacer del acontecimiento 
una unidad significativa, socava el estatus de los hechos con rela-
ción a los acontecimientos.
	 Para White, y esto es importante con respecto a la descripción 
que hemos hecho de los cambios en la noción de acontecimiento 
dentro de la historiografía, la transformación radical que ha su-
frido el acontecimiento dentro del modernismo es también la 
respuesta a la desmantelación que esta noción fue sufriendo a lo 
largo del siglo xx. Además de ello, White, como Pierre Nora y 
otros, también consideran que ha sido la revolución electrónica 
de los medios de comunicación la que ha terminado por quebran-
tar de forma radical la noción moderna de acontecimiento.
	 La propuesta concreta de White es entonces poner atención 
en los modernos medios de comunicación, los cuales logran hacer 



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 73 

que los acontecimientos estallen ante los ojos de los espectadores. 
Acontecimientos que, si bien son virtuales, también son ininte-
ligibles, y en ello parece que White no encuentra ningún pesar. 
En lugar de resistir este escenario, White apuesta porque los his-
toriadores aprendan a renovar la práctica historiográfica. Dado 
que los acontecimientos contemporáneos están tan documenta-
dos, el exceso de material hace imposible inscribirlos dentro de 
un único relato objetivo. Tanta documentación produce una 
desorientación cognitiva, a la vez que muestra el sentido de eva-
nescencia del acontecimiento. Con ello el modernismo literario 
ha sabido emprender el camino hacia el fin del relatar; en pocas 
palabras, ha logrado lo que White llama la “des-realización” del 
acontecimiento.
	 Por su parte, Hans Ulrich Gumbrecht en un artículo cuyo 
título es “¿Debemos seguir escribiendo historias de la literatura?” 
parte de la tesis, de manera cercana a White, de que el “cronotopo 
historicista” bajo el cual la cultura occidental forja la construc-
ción del tiempo está pasando por una profunda transformación 
que vuelve obsoleta a la “historia literaria”. Aunque la cuestión 
se dirige al estudio “histórico” de cuerpos textuales, la tesis que 
presenta también incumbe a la práctica general de la historia. 
A partir de la afirmación de que “[…] entramos en un proceso 
de transformación epistemológica que, en un modo mucho más 
profundo y radical, socavó para siempre las premisas de […] 
la ‘Historia’, como nuestra moderna relación con el pasado”,43 
surge la propuesta de experimentar nuevos discursos que, fuera 
del “cronotopos historicista”, den a los lectores “el sentimiento de 
estar rodeados por un mundo material y de estar inscritos en su 
transformación rítmica”.44

43 Hans Ulrich Gumbrecht “¿Debemos seguir escribiendo historias de la litera-
tura?” p. 127.
44 A esto Gumbrecht lo llama “concretud” [concreteness]. Cfr. ibidem, p. 132.



74 / Francisco J. Rivero

	 Como podemos ver, la perspectiva de ambos autores es la de 
que los esquemas de narración tradicionales, hoy son obsoletos en 
el contexto actual, ya sea porque nos enfrentamos a fenómenos 
que en sí mismos no habían tenido precedente alguno, como en el 
caso de White, o porque hay un cambio epistemológico que nos 
invita a aprender el mundo de diferentes maneras, como también 
parece sugerir Deleuze con su noción de acontecimiento-devenir. 
Sin importar los matices, la conclusión de ambos autores coincide 
en que lo que se debe hacer es experimentar con nuevas formas 
narrativas. Me parece que esta reflexión venida de teóricos de la 
literatura no es ajena a los historiadores. En este sentido, quizá 
la insistencia de Michel de Certeau y Paul Ricœur sobre el papel 
de la narrativa en la operación historiográfica tenga más actuali-
dad que nunca. Concluyo entonces con una pincelada del plantea-
miento que de Certeau hace sobre la noción de acontecimiento.
	 Podemos decir que de Certeau, fuera de Annales, desde la fron-
tera, también fue testigo de la crisis estructural, de los intentos de 
renovación, de las disputas historiográficas. Desde fuera, al pensar 
la relación entre el discurso historiográfico y la noción de acon-
tecimiento, indica que la novedad acontecimental no puede ser 
pensada a través de elementos conocidos pero combinados de 
distinta manera, es decir, tal como los hijos de la tercera genera-
ción de Annales parecían hacer. Aun más, desde su perspectiva, 
la transformación social se da gracias a la novedad, la cual se pre-
senta como “lo extraño” ante las estructuras “regulares”. Así, si la 
historia desea enfrentar la cuestión del acontecimiento, entonces 
debe asumir su sentido de extrañeza, sin por ello abandonar sus 
propios terrenos. Dicho de otra manera, una vez que De Certeau 
ha puesto el acento en que el acontecimiento tiene en sí mismo 
un carácter excepcional y extraño, nos indica entonces que el his-
toriador no puede pensar en él de manera separada al discurso 
historiográfico. El acontecimiento y el discurso historiográfico 
–según él– deben pensarse juntos y no por aparte, pues los dos 
reciben préstamos propios en tanto que son circulares el uno al 



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 75 

otro. Aquello que provoca el acontecer –de un evento histórico y 
su discurso– es precisamente el juego de préstamos e interferen-
cias entre el discurso y el acontecimiento. No obstante, no es una 
tarea fácil, pues, como dice De Certeau, “el historiador, al poner 
en escena las piezas de la historia gracias a las cuales desea re-
construir el rompecabezas del presente, no alcanza a comprender 
que la puesta en escena es ya el acontecimiento mismo”.45 Por lo 
tanto, y con esta última frase cierro el ensayo, en tanto historiado-
res, estamos invitados a poner atención en cómo se están colando 
las piezas de la historia, para saber cuál es y está siendo ya y siem-
pre el devenir del acontecimiento en la historiografía.

Fuentes consultadas

Bibliografía
Baraldi, Claudio, Giancarlo Corsi y Elena Espósito (eds.). Glosario sobre la 

teoría social de Niklas Luhmann, México, Uia/Iteso/Anthropos, 1996.
Chartier, Roger, El mundo como representación: estudios sobre historia cultu-

ral, Barcelona, Gedisa, 1992.
De Certeau, Michel. “Historia y mística”, en El lugar del otro, Buenos 

Aires, Katz Editores, 2007 (1972). pp. 51-64.
________. L’invention du quotidien. 1. Arts de faire, Gallimard, 1990 

(1980), p. 270.
________. La escritura de la historia, México, Universidad Iberoamericana, 

1993.
Deleuze, Gilles. Lógica del sentido, Barcelona, Paidós, 2005.
Dosse, François. La historia en migajas: de Annales a la “nueva historia”, 

México, Uia, 2006.
________. Renaissance de l’événement. Un défi pour l’historien: entre sphinx 

et phénix, Puf, 2010.
Duby, Georges. El domingo de Bouvines, Madrid, Alianza, 1988.
Hartog, François. Regímenes de historicidad, México, Uia, 2007.

45 Michel de Certeau, “Pour une nouvelle culture: prendre la parole”, op. cit., p. 
40 [la traducción es mía].



76 / Francisco J. Rivero

Koselleck, Reinhart. Futuro pasado: para una semántica de los tiempos his-
tóricos, Barcelona, Paidós, 1993.

Luhmann, Niklas. Sistemas sociales: lineamientos para una teoría general, 
México, Alianza/Uia, 1991 (1927).

Mendiola, Alfonso. “Las representaciones como tema de estudio de la his-
toria. Una aproximación desde Louis Marin”, en Valentina Torres Sep-
tién, Producciones de sentido II: algunos conceptos de la historia cultural, 
México, Universidad Iberoamericana, 2006, pp. 343-356.

________. Retórica, comunicación y realidad: la construcción retórica de las 
batallas en las crónicas de la conquista. México, Uia, 2003 (El mundo 
sobre el papel).

Nora, Pierre. “La vuelta del acontecimiento”, en Jaques Le Goff y Pierre 
Nora (eds.), Hacer la historia, Barcelona, Laia, 1985, pp. 221-239.

________. Les lieux de mémoire, Paris, Gallimard, 1984-1993. [Una selec-
ción de artículos de esta colección traducidos al español por Laura Ma-
sello, se encuentra en Pierre Nora, Pierre Nora en Les Linux de mémoire, 
Montevideo, Ediciones Trilce, 2008].

Ricœur, Paul. Tiempo y narración: la configuración del tiempo en el relato 
histórico, México, Siglo xxi, 2009.

Trebitsch, Michel. “El acontecimiento, clave para el análisis del tiempo pre-
sente”, Cuaderno de la Historia Contemporánea, núm. 20, 1998, pp. 29-40.

Vergara, Luis. Paul Ricœur para historiadores: un manual de operaciones, 
México, Universidad Iberoamericana/Plaza y Valdés, 2006.

White, Hayden. “El acontecimiento modernista”, en El texto histórico como 
artefacto literario y otros escritos, Barcelona/Buenos Aires/México, Pai-
dós/Universidad Autónoma de Barcelona, ice, 2003, pp. 217-252.

________. Metahistoria: la imaginación histórica en la Europa del siglo xix, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1992.

Hemerografía
Bensa, Alban y Eric Fassin. “Les sciences sociales face à l’événement”, Ter-

rain, núm. 38, 2002, pp. 5-20.
Braudel, Fernand. “Histoire et sciences sociales: la longue durée”, Annales 

ESC, núm. 4, oct.-dic. 1958, pp. 725-753. [Versión en español: Fer-
nand Braudel “La larga duración” en La historia y las ciencias sociales, 
Madrid, Alianza, 1984, pp. 60-106].

Chartier, Roger, Alfonso Mendiola e Ilán Semo. “Discusión: El malestar 
en la historia”, en Fractal, núm. 3, oct-dic. 1996, pp. 153-175.



El devenir del acontecimiento en la operación historiográfica / 77 

De Certeau, Michel. “Pour une nouvelle cultura: prendre la parole”, 
Études, t. 329, junio-julio 1968, pp. 29-42.

Gumbrecht, Hans Ulrich. “¿Debemos seguir escribiendo historias de la 
literatura?” Historia y Grafía, núm. 34, 2010, pp. 113-136.

Mendiola, Alfonso. “El giro historiográfico. La observación de observacio-
nes del pasado”, Historia y Grafía, México, Universidad Iberoamericana, 
núm. 15, 2000, 99. 181-208.

Simiand, François. “Método histórico y ciencia social”, Empiria. Revista de 
Metodología de Ciencias Sociales. núm. 6, 2003, pp. 163-202.


