
Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 20, núm. 39, julio-diciembre 2012, pp. 125-145

Luhmann: Examen de sus ideas 
sobre el oficio del historiador

Luhmann: An Analysis of his Theories about History 
and the Historian’s Craft

Paulo César León
el colegio de méxico

Abstract
This essay addresses fundamental questions in historicism and historiogra-
phy by analyzing the theory of evolution posited by the German intellectual 
Niklas Luhmann. One line of thinking dictates that evolution is history, 
and history is a story about evolution—about how things evolve over time. 
Placing this theory of evolution within Luhmann’s social system framework, 
however, leads to a different conclusion: history may be about the evolution-
ary order of certain things, but evolution in and of itself is not history. The 
essay explores the implications of this assertion for understanding the role of 
the historian and history, more broadly. It examines key concepts and places 
them in dialogue with other intellectuals, such as Pierre Bourdieu, to draw 
conclusions that contribute to the historiographical debates on the subject.
	 keywords: Niklas Luhmann, historiography, constructivism, Pierre 
	 Bourdieu
	 received: October 29, 2011; accepted: March 12, 2012

Resumen
Una línea muy sólida del pensamiento histórico impone pensar en la 
evolución como historia y en la historia como relato de cómo evolucio-
nan las cosas. Plantear una teoría de la evolución dentro del constructi-
vismo luhmanniano lleva al resultado contrario: la historia bien puede 
centrarse en ordenar ciertos aspectos de la evolución, pero la evolución 
no es histórica. Pese a esta ruptura, Luhmann postuló que una tarea fun-
damental de su teoría de la evolución era producir un programa de inves-
tigación histórica. Con el objetivo de nutrir el debate en la investigación 
histórica, este artículo propone examinar dicho planteamiento, abordar 
sus fundamentos conceptuales, y ponerlo en diálogo con otros pensa-
dores relevantes para la historiografía, en especial con Pierre Bourdieu.
	 palabras clave: Niklas Luhmann, historiografía, constructivismo, 
	 Pierre Bourdieu
	 recibido: 29 de octubre, 2011; aceptado: 12 de marzo, 2012



Luhmann / 125 

Luhmann
Examen de sus ideas sobre el oficio del historiador

	 Paulo César León

	 El Colegio de México-Centro de Estudios Históricos
	 México

Introducción: La presencia de la institución histórica 
y el reto constructivista

En 1978, el respetado historiador inglés E. P. Thompson pu-
blicó lo que puede considerarse su manifiesto epistemológico 

en The Poverty of Theory and Other Essays. Allí Thompson afirmó 
que la concepción materialista de la historia, “es tal vez la dis-
ciplina más robusta procedente de la tradición marxista”.1 Éste 
era el marco para debatir con Popper y Adorno, que —según 
Thompson— consideraban prácticamente incognoscible la his-
toria. Una de las conclusiones que más llaman la atención (por 
“obvia”) es que el historiador debe suponer que el hecho históri-
co es “real”, que es indicativo de un proceso histórico y que ese 
proceso constituye un objeto de conocimiento… de lo contrario, 
sería sorprendente que la historia, en “tres mil años de ejercicio”, 
no hubiera desarrollado su propio “discurso de demostración”, su 
propia “lógica histórica”.2

	 Casi tres décadas más tarde, otro influyente historiador inglés 
(también marxista) se fue lanza en ristre contra Francis Fucuyama 

1. Thompson, Miseria de la teoría, p. 9.
2. Ibidem, pp. 60, 51, 67.



126 / Paulo César León

y su The End of History and the Last Man. Perry Anderson planteó 
dos tesis fuertes en contra: uno, Fucuyama malinterpretó a Hegel 
y, dos, su interpretación estaba inspirada en el colapso del socia-
lismo real.3 No sería injusto aprobar la afirmación de Anderson 
de que en Fucuyama “el fin de la historia representa el fin del 
socialismo”.4 Pero, a pesar de que desde los años sesenta Anderson 
fue un gran crítico (desde la New Left Review) del “radicalismo” 
teórico thompsiano, tampoco sería injusto decir que uno y otro 
pensaban el oficio del historiador como la vía de la sociedad para 
conocer la realidad de su pasado. 
	 Estos dos casos5 son un buen ejemplo de la permanencia —y 
la fuerza institucional— de la historiografía cuya crítica es posi-
ble nutrir leyendo a Niklas Luhmann.6 Su teoría de la evolución 
propone —sostenemos— que la “operatividad”7 de los sistemas 
sociales ha desarrollado dos sentidos. El primero es el sentido de 
la “realidad”, donde la operatividad es temporalizada como alter-
nativa de orden; allí, la historia es la herramienta de los sistemas 
sociales para decidir qué se olvida y qué se recuerda y, en tal sen-
tido, para contribuir a que la sociedad no se colapse. Esto afecta 
directamente al pensamiento histórico y al oficio de la historia, 
pues, plantea Luhmann, la única realidad que podemos tener por 
segura es la realidad de la propia operatividad de los sistemas so-
ciales (el esquema 1 se refiere a este problema).
	 El segundo sentido es exactamente el que pertenece a este úl-
timo aspecto: la operatividad del sistema es no-temporalizada, y 

3. Anderson, Los fines, p. 95.
4. Ibidem, p.139.
5. Ejemplos que, para elevarse a una mirada sistemática, tendrían que com-

pletarse con las escuelas historiográficas, diferenciadas de la historia marxista. 
¿Qué decir de la “escuela de los Annales”? ¿Qué decir del rankismo en Latinoa-
mérica? ¿Qué decir de un Alan Knight en la historiografía mexicana?

6. Resulta curioso que Fukuyama, si bien no es tomado como fuente teórica 
ni nada por el estilo, es visto con consideración por Luhmann.

7. Por “operatividad” se entiende la constante dinámica y automática de “va-
riación”, “selección” y reestabilización”, que permite “evolucionar” a los sistemas.



Luhmann / 127 

la realidad es, a lo sumo, un “horizonte inalcanzable”; como acti-
vidad social, la historia no sólo es real sino necesaria, pero como 
discurso no revela nada real, no puede reflejar el referente al que 
pretende referirse. Con esto se plantea un reto de base a las insti-
tuciones de la investigación histórica. 
	 A continuación exponemos los fundamentos de la teoría de la 
evolución luhmanniana, que llevarían a comprender la pertinen-
cia del esquema 1.

Esquema 1. 
Teoría de la evolución de Luhmann8

8. Se sobreentiende que en la realidad de primer orden es posible desarrollar 
observaciones de segundo orden de modo relativo, y según el sistema parcial en 
que se esté. Aquí, por “realidad de segundo orden” se entiende la realidad de la 
operatividad o, paradójicamente, la realidad de la teoría constructivista.



128 / Paulo César León

1. Concepto de evolución

Para pensar la teoría de la evolución hay que asumir a la socie-
dad no como sumatoria de personas o instituciones, sino como 
sistema comunicativo, en el que cada operación reproduce, pre-
supone y produce sentido, a partir de su propia memoria.9 Para 
que esta idea sea comprensible es necesario 1) hacer abstracción 
de cualquier representación de la evolución (especialmente como 
temporalidad)10 y 2) conocer dos grupos de conceptos que permi-
ten observar la operatividad de la evolución: de un lado, la doble 
distinción variación–selección–reestabilización, y, de otro, la me-
moria como recurso operativo del sistema societal. Procedemos 
entonces a desarrollar estos dos puntos.

1.1 Construcción de la distinción 
variación–selección–reestabilización
La teoría de la evolución es una aplicación de los conceptos de ob-
servación y comunicación al problema de en qué sentido se puede 
hablar de cambio de los sistemas sociales. Así como observar es ope-
rar distinciones (comenzando por la distinción sistema–entorno), 
también la evolución es producto de una operación de distin-

9. Luhmann, Introducción, p. 344.
10. Leer a Luhmann presupone, al menos como primer paso, hacerlo desde 

dentro de su sistema teórico. Estamos ante un método de construcción socioló-
gica que no toma como punto de partida el yo (aunque, como documento, su-
pone una persona), y que se sirve de una metodología especulativa que se valida 
a sí misma dentro de sí misma, de lo abstracto a lo concreto. Como consecuencia, 
para pensar, como se piensa, en su teoría, debemos hacer abstracción de nuestro 
modo cartesiano de pensar, entre otras razones porque “es característico de la 
sociedad moderna un aplazamiento de eso que no se puede ver” (ibidem, p. 159), y 
precisamente el concepto de “evolución” remite a algo que no se puede ver. Igual-
mente, estamos en una esfera sociológica constructivista, ajena a los conceptos 
modernos de “cultura” y de “investigación sociológica”, que automáticamente 
comprenden la diferenciación social como diferenciación de prácticas e interac-
ciones entre personas, es decir en el marco de alguna teoría de la acción, cuando 
la comunicación —se dice en el sistema de Luhmann— no se debe atribuir a la 
acción de personas, si bien no hay comunicación sin personas.



Luhmann / 129 

ciones (variación–elección–reestabilización). Esto se debe a que los 
sistemas autopoiéticos no pueden desarrollarse como paradojas; 
se “desparadojizan” para re-producirse. Así, en el caso de la distin-
ción sistema–entorno, el poder hablar de “mundo”, “sociedad”, 
etcétera, presupone que la observación resuelve la paradoja de la 
unidad y la diferencia con el uso del lenguaje (produciendo sen-
tido): el observador opta por el lado de la diferencia al comunicar 
algo11 (“bueno”, “rápido”, “Napoleón”, etcétera). Esto permite la 
construcción de descripciones (que la observación de primer orden 
asume como realidad).12 No es necesario ahondar en esto, pues 
simplemente queríamos establecer que la teoría de la evolución 
aplica los conceptos de “observación” y “comunicación”, para lo 
cual era necesario ofrecer un marco mínimo al respecto. 
	 Ahora bien, la paradoja a la que se enfrenta el problema del 
cambio es “la probabilidad de lo improbable” o, en otras palabras, 
la pregunta de ¿cómo asumen los sistemas autopoiéticos el que 
haya cambio pese a que es casi improbable, y cómo asumen el que 
el cambio estabiliza el sistema? La solución a esto es el punto de 
partida de la teoría de la evolución (y de un programa de inves-
tigación histórica inspirado por ella): “la evolución transforma la 
baja probabilidad del surgimiento en una alta probabilidad de la 
preservación.”13 
	 ¿Qué es lo que cambia cuando hay cambio? ¿Por qué “baja 
probabilidad” de cambio? ¿Qué relación hay entre evolución e 

11. Entender el lenguaje como una red relacional de nombres (donde, por 
ejemplo, el concepto de “antes” se define por su relación con “después”, pero 
no por la unidad de los dos) permite al historiador acercarse a la idea de que la 
historia como observación es ella misma una forma de desparadojizar, producida 
por la “cultura” de los sistemas sociales.

12. Tengamos presente que esta realidad se construye bajo la ilusión de con-
tacto con el entorno, aun cuando la clausura operativa no lo permite, advierte 
Luhmann. Esta forma es propia de la observación de primer orden, la cual se fija 
en qué hay pero no en cómo se observa: aquí, “la fenomenología se practica como 
ontología” (Luhmann, La sociedad, p. 67).

13. Ibidem, p. 326.



130 / Paulo César León

historia? Para contestar es necesario 1) partir de que una evolución 
sucede cuando una posibilidad se selecciona como “estructura”, 
y 2) desarrollar un concepto de estructura como “expectativa”. 
Esto suena extraño, sobre todo teniendo en cuenta que nuestras 
“estructuras” son las mismas de Luhmann: “estado”, “mercado”, 
“gobierno”, etcétera. Lo que sucede es que para Luhmann la so-
ciedad es comunicación y lo que llamamos estructuras no son 
más que sentidos (matrices de sentidos) que atribuimos a la ope-
ratividad de los sistemas; esta operatividad es “expectativa” en el 
sentido de que dichas estructuras son pautas que regulan la comu-
nicación con cierta consistencia (el “estado” es la expectativa de 
las comunicaciones relacionadas con el “poder”; el “mercado” es 
la expectativa de las comunicaciones relacionadas con el dinero, 
etcétera). Recapitulando: las estructuras sociales son reguladores 
autorreferenciales de la comunicación (cuya función es restringir 
los enlaces operativos para que la comunicación funcione); aun-
que en la historia se los ha construido como reguladores de larga 
duración de la acción, esto se debe a que la historia trabaja en la 
intersección de la teoría de la acción (atribuye la comunicación a 
la acción de personas, en un lógica cartesiana), del tiempo (orde-
na la operatividad del sistema como antes y después) y de la lógica 
de la conciencia (asume que las estructuras son un objeto de la 
realidad, del yo).14

	 Ahora sí podemos entrar de lleno en la distinción variación–
selección. La variación es una comunicación “desviante” (es decir 
la alternativa del no en comunicación) producida por “elementos” 
singulares del sistema (i. e., son comunicaciones muy sectorizadas, 
muy particulares). Ahora bien, “La selección —dice Luhmann— 
se refiere a las estructuras del sistema, es decir, a las expectati-
vas que guían la comunicación. Con base en la comunicación 
desviante, la selección elige las referencias de sentido que tengan 
valor de formar estructuras […] capaces de construir y condensar 

14. Ibidem, p. 345; cfr. Luhmann, Introducción, p. 334.



Luhmann / 131 

expectativas”.15 Queda claro que “variación” es producción social 
de la posibilidad (o comunicación alterna) y “selección” es la es-
tructuración de aquellas variaciones que tengan potencial de llegar 
a ser referentes sociales de comunicación (estructuras). 
	 Si bien tenemos los conceptos de variación y selección, todavía 
no sabemos qué relación hay entre estas operaciones. La respuesta 
es que no hay relación (al menos en el sentido de relación como 
control o causalidad); variación y selección están separadas por la 
“casualidad”, ya que no hay nada en la una que determine a la otra 
(según intentamos mostrar en el esquema 2).16 Y ¿si la evolución 
es casualidad, cómo sería una buena historia de la evolución? No 
podemos contestar, pues aún no se ha resuelto en términos más 
concretos qué es lo que evoluciona, y qué es lo que hace posible 
que la sociedad se construya y auto-observe como evolución.
	 El siguiente paso es la distinción selección–reestabilización. Las 
selecciones llevan a la formación de estructuras, pero la sociedad 
es autopoiética, tiende a reproducirse. La reestabilización es una 
reacción en vistas de la autopoiesis; la sociedad “reacciona” a la 
selección, independientemente de si es positiva o negativa. 
	 Vistas en su conjunto, para entender la relación entre las dos 
distinciones (variación–selección–reestabilización) es posible re-
currir a casos “históricos” —según propuso Luhmann—, pero 
antes de que revisemos esta alternativa hay que aclarar los dos 
sentidos en que se puede hablar de evolución a partir de la teoría 
de sistemas.

15. Luhmann, La sociedad, p. 358.
16. La condición que garantiza esta separación es que las comunicaciones 

particulares y las estructuras comunicacionales están en esferas que no se tocan 
(como pretende ilustrar el esquema 2). Por ejemplo, ningún individuo o grupo 
de individuos puede proponerse cambiar la lógica del mercado, aunque es po-
sible que éste cambie como resultado de la evolución de una serie de iniciativas 
particulares. 



132 / Paulo César León

Esquema 2. 
Casualidad en la relación entre variación y selección

1.2 Illusio: ¿Por qué la historia opera con sentidos 
pero construye realidades?
El primer sentido atribuido por el constructivismo a la evolución 
es el de una relación circular. Son operaciones que se presupo-
nen las unas a las otras: la circularidad se hace presente porque 
la variación supone la estabilidad; la selección, la variación, y la 
reestabilización, la selección (pero la determinación de una no 
significa nada para la otra); no hay origen, es una operatividad que 
no requiere de tiempo.17 
	 El segundo sentido es el que surge con el efecto ontológico 
de la observación. El observador de primer orden (instituciona-
lizado en el épico personaje del historiador) pone la constante del 
tiempo en cumplimiento de una perenne necesidad: no chocar 
con la paradoja de la unidad y la diferencia. La desparadojización 
del tiempo consiste en crear “la ilusión de la no simultaneidad”, 
deslizando la distinción hacia (la comunicación de) la referencia 

17. Luhmann, Introducción, pp. 359, 398. Aquí nos encontramos ante una 
posible respuesta al acertijo que ha rondado a la historia por mucho tiempo: “el 
mito de los orígenes”.



Luhmann / 133 

que hace posible que el sistema social describa (o mejor: comu-
nique descripciones) y desarrolle el concepto de mundo como 
historia (que es de la forma [algo es], otro fue antes de algo [algo 
será]).18

	 Como se nota, el segundo sentido es una descomposición 
del pensamiento histórico, dentro del cual se encuentra “el ofi-
cio del historiador”. Luhmann atribuye la temporalización a la 
desparadojización de la observación (sin la cual no habría cul-
tura), dejando el problema en una esfera abstracta; esto se debe 
probablemente a su compromiso de diferenciarse de la teoría de 
la acción, ya que considera que si no lo hace no se lograr atribuir 
suficientemente la comunicación a los sistemas sociales. 

1.3 Ejemplo luhmanniano de aplicabilidad del concepto 
de evolución en la investigación histórica

Caso “1789”

Acontecimiento
(variación)

Observación 
de primer 
orden

Observación 
de segundo 
orden Selección Reestabilización

“revueltas” ‘revolución’ Revolución. 
Fracasó, 
si se la 
compara 
con otras 
revoluciones

No obstante, 
hubo una 
selección 
positiva 
pues “sus 
consecuencias 
transformaron 
el sistema 
político de 
Francia en una 
democracia 
representativa”

Secularización, 
codificación 
de la ley, 
economía 
de mercado

18. Cfr. ibidem, pp. 214-215.



134 / Paulo César León

1.4 Hacia un cuestionamiento de la causalidad histórica 
por la casualidad evolutiva del constructivismo
El caso de “1789”19 resalta que no hay problema en cruzar del 
sentido operativo al sentido temporal, en lo que a la teoría de la 
evolución se refiere, siempre que se diferencien los dos sentidos 
como la única realidad (la operatividad) y la ilusión de la realidad 
(la historia). Ahora bien, el centro del ejemplo (“1789”) es más 
bien cuestionar el modo en que se cruza, es decir, cuestionar los 
modelos causales de la historia.
	 Tengamos en cuenta: 1) Desde la evolución como operativi-
dad sin tiempo, los sistemas tienen una unidad paradójica; es de-
cir, se mantienen y se bifurcan simultáneamente20 —por decirlo 
de alguna manera—; y entre las comunicaciones particulares y 
sectorizadas de cambio y las selecciones que estructuran algunas 
de esas improbabilidades no hay ningún nexo sistemático, sólo 
casualidad, así como son contingentes la trayectoria evolutiva de 
una selección, o el grado de éxito que puede tener una reestabili-
zación. 2) Desde la evolución temporalizada la historia construye 
la evolución causalmente (con “orígenes”, finales, episodios, 
causas individuales y efectos evidentes). ¿Sería posible, dada la 
convicción de que la historia es en todo caso una función social 
esencial, que desde el segundo sentido se buscara al menos un 
acercamiento al primer sentido? Si esto es viable, sería a través de 
cuestionar (no necesariamente reemplazar) la idea de causalidad 
por la de casualidad y, como veremos adelante, reexaminando a 
fondo qué son las fuentes, cómo se leen, cómo se consiguen, etcé-
tera.
	 Como consecuencia inmediata —diría la teoría luhmannia-
na— la evolución de la sociedad debería poder d-escribirse supe-
rando paulatinamente (y éstas no son preocupaciones nuevas en 
la historiografía) los modelos habituales: a–no-a, estable–inesta-

19. Luhmann, La sociedad, p. 385.
20. Ibidem, p. 391.



Luhmann / 135 

ble, estructura–proceso, estática–dinámica, discontinuidad–con-
tinuidad, cambio–etapa, principio–final. También se debería ir 
abandonando la distinción entre causas internas y causas exter-
nas, causalidad lineal, las explicaciones monofactoriales y la idea 
de que la evolución necesariamente va de relaciones simples a 
complejas.21

2. Memoria y escritura

2.1 Tiempo
Sólo un observador puede fijar inicio y final usando la distin-
ción antes–después, que permite observar históricamente. Pero, 
esto no es más que una forma de autoorganizar como realidad 
algo que es simultáneo en la realidad de su operatividad.22 Y es 
la densidad comunicacional que implica el uso del tiempo lo que 
produce la inquietud comunicacional de la historia (al punto de 
crear un campo compuesto de una compleja trama institucional). 
Según Luhmann, es la evolución —y su uso del tiempo— la que 
“pone a trabajar a los historiadores”. Todo lo anterior se ilustra en 
el siguiente ejemplo:

el Estado que se diferencia en virtud del principio de soberanía 
presupone estructuras de dominio de corte antiguo. Luego, en 
retrospectiva, comprende dichas estructuras de manera totalmen-
te nueva, como si la concentración soberana del derecho hubiera 
existido siempre, y como si los abusos de la nobleza hubieran 
sido los que llevaron a la ruina al sistema antiguo. Con la pro-
clamación del Estado soberano, en particular en la Francia de la 

21. Cfr. ibidem, pp. 359, 386, 399, 352, 342, 376.
22. El observador puede construir temporalmente, pero “bajo condición 

estricta de la simultaneidad de sus propias operaciones de observación con todo 
lo que acontece” (Luhmann, La sociedad, pp. 220, 347, y cfr. Luhmann, Intro-
ducción, p. 218).



136 / Paulo César León

segunda mitad del siglo xvi, se ponen a trabajar a los historia-
dores. El presente tiene necesidad de un pasado que se adecue.23 

2.2 Memoria como recurso operativo del sistema sociedad
Hay dos formas de comunicación básicas: la “interacción”, que es 
la única de las sociedades simples, y la escritura, la cual permite 
la separación entre variación y selección. ¿Por qué es necesaria 
la memoria?24 Un sistema no puede operar si tiene que aclarar 
constantemente qué es lo que los participantes dan por conocido 
del pasado.25 Con la escritura, la memoria social se hace compleja.
	 Desde su cubículo, un anónimo trabaja con el mismo supues-
to de cualquier observador consagrado a ordenar las distinciones 
que constantemente surgen de la comunicación societal. Empero, 
la pregunta es ¿por qué y cómo ciertas distinciones se prefieren y 
otras no? Desde un examen de la teoría de sistemas pueden pos-
tularse las siguientes respuestas:
	 En primer lugar, un sistema en su complejidad puede autoob-
servarse,26 pero esto significa que es intransparente para sí mismo; 
no puede solucionar en sí mismo y por sí mismo su modo de 
funcionamiento, si no quiere chocar con la paradoja de la unidad 
y la diferencia (y con esto introducir un virus en su concepto de 
realidad). 

23. Luhmann, La sociedad, p. 350.
24. Ibidem, p. 462. La memoria social se distingue de la memoria de los 

sistemas de conciencia en que es menos compleja, pues tiende a construir “un 
común denominador en la comunicación”.

25. Luhmann, La sociedad, p. 462.
26. Esto obedece al concepto de Spencer-Brown de re-entry, que consiste en 

que “las distinciones utilizadas por el sistema reingresen en lo ya diferenciado”; 
en otras palabras, que los sistemas tienden a observar su modo de observar, se 
doblan (observan) y se “redoblan” (autoobservan), por ejemplo, haciendo escri-
tura sobre la escritura (Luhmann, Teoría de los sistemas, p. 197, n. 17). Para Luh-
mann, el requerimiento de este concepto en la teoría de sistemas tiene su origen 
en que la distinción sistema/entorno sólo puede ser un concepto de orientación 
en el sistema si vuelve a entrar de su lado (ibidem, p. 85). Ahora, desde el punto 
de vista de las temporalizaciones de la teoría de la evolución, esto está ligado a la 
escritura y al uso moderno de la imprenta.



Luhmann / 137 

	 Segundo, los sistemas no pueden controlar su evolución, sino 
que temporalizan y memorizan, construyendo su operatividad 
con un sentido de realidad histórica. Al hacer esto contraen y ex-
panden la complejidad. Detengámonos en este último punto, que 
es oscuro.
	 La contracción y la expansión se deben a que el sistema ne-
cesita ahorrar y aumentar capacidad operativa al mismo tiempo; 
es decir, requiere de una operatividad flexible. Siguiendo a Spen-
cer-Brown, la memoria, para Luhmann, no es la posibilidad de 
un regreso al pasado, ni un dispositivo cerebral o de la conciencia 
(aunque usa dichos soportes), sino un mecanismo social (com-
puesto de comunicaciones) que “verifica la consistencia de todas 
las operaciones que suceden en vista de lo que el sistema cons-
truye como realidad”. Esta verificación se hace de dos maneras: 
garantizando un límite para las posibles pruebas de consistencia 
y liberando capacidad a través del olvido.27 En otras palabras, la 
memoria funciona como límite, sustancia y regulador de la reali-
dad de la sociedad.28

	 Como la memoria funciona con distinciones,29 opera con lo 
designado “y tiende a olvidar el otro lado de la distinción”. Para 

27. Luhmann, La sociedad, p. 457.
28. En general, el sistema requiere sólo memorias de corto plazo, suficientes 

para afirmar el presente como distinción entre pasado y futuro (ibidem, p. 459). 
La memoria de largo plazo tiene que ver más bien con otras funciones de la 
memoria atribuidas a la ciencia. Luhmann no trabaja con esta distinción entre 
memoria de corto y largo plazo.

29. Alguien puede preguntarse por qué la memoria trabaja con distinciones, 
que quedan en el lugar de la distinción algo–“unmarked place”. Si se piensa 
desde dentro del sistema, esto sucede porque la memoria necesita desarrollar su 
operatividad, y para hacerlo debe trabajar con el lenguaje, que funciona como 
una red relacional de “conceptos” binarios de la forma blanco/negro. Otra ma-
nera de la misma respuesta sería: si no trabaja con el lenguaje, la memoria no es 
operativa; por tanto se evapora. De aquí se deriva que un cambio en la memoria 
sólo es posible con la aparición de nuevos lenguajes, lo cual podría empezar con 
la aparición de otros conceptos de lengua y signo, como queda frente a nosotros 
si comparamos la concepción saussuriana (dialéctica) de la “lengua” y el signo 
(Saussure, Curso de lingüística, pp. 132s, 142-146), y que es la misma que parece 



138 / Paulo César León

Luhmann esto tiene que ver con que la memoria trabaja a través 
del lenguaje, siendo él mismo un mecanismo de distinción e indi-
cación, que por tanto inclina al sistema a olvidar lo que de hecho 
no ha sido visto (vale decir lo no nombrado); para la historia esto 
significaría: lo que no es construido como acontecimiento (a través de 
una fuente), no existió. Con el lenguaje y con las comunicaciones 
históricas de su documentación, la historia construye distinciones 
de la forma nobleza–burguesía, feudo–estado, etcétera, “para ga-
nar un pasado que ponga a disposición, para el futuro, un mar-
gen de oscilaciones”. Esta idea, que se muestra extraña, no quiere 
decir otra cosa que el conocimiento va construyendo las bases para 
seguirse construyendo. Por eso una reconstrucción de cómo la 
ciencia conoce supone un concepto más o menos desarrollado 
sobre cómo ha operado la ciencia en general (ésta es una de las de-
mandas que busca satisfacer la teoría de la evolución). Esto signi-
fica que una crítica al conocimiento histórico sólo es posible sobre 
la base de un gran conocimiento historiográfico, pero también de 
una teoría de sistemas,30 que, para poner un ejemplo capital, per-
mita entender que la historia no puede sumergirse en el pasado y 
sacar algo.31

	 Finalmente, por la misma perspectiva macroestructural de la 
cultura como “metanivel”, Luhmann considera superflua la rela-
ción entre memoria y desigualdad social (y de hecho lo es dentro 
de su sistema). Pero eso que Luhmann deja en un plano secun-
dario es un complemento estratégico fundamental para el debate 

señalar Luhmann en su concepto de “memoria”, con la concepción pierciana, 
que propone entender el signo como triplicidad (implementada por Luhmann 
especialmente en su teoría de la comunicación, al plantear que el acto de enten-
dimiento permite escapar a la teoría de la acción —que sólo ve la información 
y el acto de comunicar, pero no su unidad social— (Luhmann, La sociedad, pp. 
306-307, 313). Finalmente, ¿cómo favorecen las estructuras binarias la evolu-
ción? Con rapidez; por tanto, ventaja en construir complejidad, y es una forma 
sencilla de ordenar la memoria (ibidem, p. 445).

30. Cfr. Luhmann, Teoría, p. 194.
31. Cfr. Ibidem, p. 203.



Luhmann / 139 

contemporáneo del uso social de la historia, la historiografía y la 
“memoria”. Y esto de cara a tres temas que preocupan actualmen-
te: la difusión de la historia, su recepción y el acceso a las condi-
ciones de posibilidad de su producción. Insistimos en el mismo 
punto en el numeral 3.1: la teoría de la memoria operativa de los 
sistemas sociales no completa su recorrido sin una teoría de la 
dominación simbólica.

3. Elementos para un programa de investigación 
propuesto dentro del constructivismo

Luhmann consideró que su teoría de la evolución “genera un pro-
grama de investigaciones históricas (e hipótesis) prácticamente 
sin fin”.32 A lo mejor no se trata de cosas completamente nuevas; 
en todo caso nosotros ubicamos lo siguiente:

1) estudiar las comunicaciones u ofrecimientos de sentido di-
rigidos al cambio, independientemente del resultado. (La 
historia acostumbra a estudiar, con raras excepciones, sólo 
aquellas posibilidades de cambio que se hicieron visibles 
como acontecimiento histórico). Esto implica nuevos con-
ceptos de qué es una fuente.

2) Estudiar casos de selección para comprender la evolución: 
en qué condiciones se da la estructuración de posibilidades 
de variación. (La historia acostumbra a estudiar los proce-
sos “desde su comienzo”; ve la selección como consecuen-
cia de los hechos precedentes).

3) Estudiar las “adquisiciones evolutivas”, que son programas 
que hacen posible la evolución con mayor complejidad. La 
agricultura, la escritura, el dinero, las telecomunicaciones, 
pertenecen a este género. Ésta sería una contribución al 
rompimiento del estado y la política moderna como blo-

32. Luhmann, La sociedad, pp. 395, 451, 454-5.



140 / Paulo César León

que analítico desde el cual se sigue haciendo gran parte de 
la historia.33 

4) Hay una divergencia entre la evolución sistémica y la evolu-
ción semántica. Del mismo modo que en la observación, 
las semánticas sobre la evolución sistémica no coinciden 
con la realidad operativa del sistema.34 En el caso de la his-
toria, se podría decir, por ejemplo, que ella ha trabajado 
con la semántica de las edades o con la semántica de la 
historia magistra.35 ¿Cómo investigar estas semánticas? Re-
construyendo la “plausibilidad” de sus scripts;36 es decir, en 
qué contexto se hicieron eficaces como modelos de cogni-
ción. Las premisas metodológicas de tal trabajo serían las 
siguientes: 1) los scripts se ajustan a lo que se da por hecho 
en el entorno interno y externo de la sociedad; 2) dan por 
suficiente lo que la situación da como evidencia; 3) son 
altamente dependientes del “índice de realidad” impuesto 
por la forma de diferenciación dominante (coincidencia 
importantísima con Pierre Bourdieu); 4) en el transcurso 
de cambios estructurales profundos es muy difícil la au-
toobservación (no es posible un autoanálisis), y 5) la dis-
continuidad no se marca sino que se designa con nombres 
como “estado moderno”, que son tan complejos que se 
vuelven indefinibles.37 

33. Cfr. Abrir las ciencias sociales; Luhmann, La sociedad, p. 401.
34. Luhmann, La sociedad, p. 426.
35. Hartog, Regímenes de historicidad, pp. 29, 173.
36. Se trata de mapas cognitivos que proveen formas esquematizadas de me-

moria, que pueden ir desde distinciones básicas como bueno/malo o verdadero/
falso hasta asociaciones como “pobre” y “violencia”. Para Luhmann son “reduc-
ciones de complejidad estructural para construir complejidad operativa”, con el 
fin de que el acoplamiento entre sistemas sociales y sistemas psíquicos se adapte 
permanentemente. Teun A. van Dijk, Racismo y análisis, pp. 38-40 y passim, 
ha construido precisamente una crítica sistemática a estos modelos cognitivos 
con su concepto de cognición social, como creador de modelos ideológicos en la 
memoria de largo plazo.

37. Luhmann, La sociedad, pp. 81, 432, 433-435.



Luhmann / 141 

	 Con estas cinco posibilidades no sólo “se abre en gran medida 
la posibilidad de interpretar las fuentes nuevamente”,38 sino que 
se cuestiona “la identidad” de la historia —como hábito y como 
institución— y se invita a jugar con nuevas formas de construc-
ción temporal. Esto llevaría a que la diferencia entre historia y 
sociología histórica ya no podría sustentarse en que la historia 
narra de atrás para adelante mientras la sociología “va y vuelve” 
(como se solía enseñar en los cursos de antaño). 

3.1 ¿Cómo resolver la distancia entre la teoría de la evolución 
y el socioanálisis del “oficio del historiador”?
Consideremos la siguiente pregunta: ¿puede una teoría de “la 
práctica” acoplarse con la teoría de la evolución, sin caer en la idea 
tradicional de la acción? Para intentar responderla hay dos tareas. 
La primera, acoplar la idea de que la reproducción del pensamiento 
histórico produce a la historia como un “campo” relativamente 
diferenciado y jerarquizado. La hipótesis sería que la historia es un 
campo de distribución desigual de recursos en “posiciones” ocu-
padas por “agentes” (historiadores), ordenados por la lógica pro-
pia del campo (el ethos o habitus del historiador y las instituciones 
en que se estructura), en relaciones de competencia, ortodoxia y 
heterodoxia.39 
	 La creencia en “el juego”, que pasa por la asunción de la tempo-
ralidad como forma “real” de la evolución, se puede asumir como 
producto de la desparadojización (como planteó Luhmann), pero 
no se entiende, de cara al análisis del “oficio del historiador”, sin 
la construcción cultural de la coacción, y sobre todo de la auto-
coacción, que las relaciones de poder del juego ejercen en “la posi-
ción del agente” (historiador) dentro del campo (de la historia).40 

38. Ibidem, p. 455.
39. Véase Bourdieu, La distinción, capítulos 2 y 4.
40. Bien podría verse el campo de la historia como un “mercado lingüísti-

co”, entendido como “un sistema de sanciones y censuras específicas” que pesan 



142 / Paulo César León

La teoría de la desparadojización no completa su recorrido sin 
una teoría de la dominación simbólica.
	 La segunda tarea es más simple: asumir que esa cultura del his-
toriador, como “estructura incorporada”,41 trabaja bajo la ilusión 
de realidad (o “contacto con el entorno”).42

Epílogo: subversión y evolución de la historiografía

¿Qué pasaría si aplicáramos la propia teoría de la evolución al 
actual momento epistemológico de la historia? La variación se 
produce porque se pueden poner en duda comunicaciones, pero 
eso no es garantía de nada. En la perspectiva de Luhmann no tie-
ne sentido pensar cómo es posible la selección de una posibilidad 
evolutiva (por ejemplo la emergencia de una semántica histórica 
que mute los conceptos tradicionales de tiempo). Pero no deja de 
ser legítimo preguntarse: ¿cuál es el costo de la desviación en el 
caso de la historia? ¿Qué métodos, recursos tecnológicos y formas 
organizativas requiere este paso, que más que una heterodoxia se-
ría una subversión? ¿Si en esta épica de dos caras, donde hay un 
observador público y otro anónimo pero imprescindible, los me-
dios de masas tienden a dominar el “conocimiento” del mundo,43 
por encima de la ciencia (y la historia), qué actitud podría tomar 
la historia?
	 El fenómeno de desnaturalización de la historiografía44 ha su-
puesto una interacción autoobservante de la historia con otras 

sobre el discurso y modelan su consumo (Bourdieu, ¿Qué significa hablar?, pp. 
12, 40 y ss). Algo cercano sugirió De Certeau con su “lugar de la historia” (Cer-
teau, La escritura, pp. 67, 71, 75, 81). 

41. Bourdieu, La distinción, pp. 257 y ss.
42. Bourdieu no se interesó mucho en este problema porque se inclinó más 

a pensar la cultura como cognición, como “arbitrio social”, que como cognición 
societal. 

43. Cfr. Luhmann, La realidad, pp. 112, 142, 162.
44. Podemos mencionar algunos casos significativos: Miguel Ángel Cabre-

ra llega a la idea de que el “hecho histórico” no es un acontecimiento, sino un 



Luhmann / 143 

disciplinas (literatura, filosofía analítica, sociología, etcétera), y 
con otros fenómenos científicos (como el “giro lingüístico”, el 
“posmodernismo”, etcétera). Pero no deja de ser impresionante 
que la historia aún no entra del todo en la “sociedad informacio-
nal”, en la que el trabajo se basa en el conocimiento de un campo 
sobre el conocimiento propio y de otros campos.45 La pregunta 
no es ¿qué conceptos aplicar de Luhmann para mejorar la histo-
ria? sino ¿qué tantas veces podemos salir y entrar de nuestro campo de 
conocimiento?

Bibliografía
Abrir las ciencias sociales: Informe de la Comisión Gulbenkian para la reestruc-

turación de las ciencias sociales. Compilación de Immanuel Wallerstein, 
México, Siglo Veintiuno, 1996.

Anderson, Perry. Los fines de la historia, traducción de Erna von der Walde, 
Bogotá, Tercer Mundo, 1995.

Bermejo, José C. El final de la historia: Ensayos de historia teórica, Madrid, 
Akal, 1987.

Bourdieu, Pierre. La distinción, traducción de Ma. del Carmen Ruiz de El-
vira, Madrid, Taurus, 1998.

episodio, que es naturalizado como realidad objetiva por una matriz categorial 
heredada (Cabrera, Historia, pp. 68, 70, 148-149). José Bermejo ha planteado 
que el conocimiento histórico habría que entenderlo como un acontecimiento 
percibiente que entra en contacto con otro acontecimiento, el acontecimiento 
observado (Bermejo, El final de la historia, pp. 83-84). Nancy Partner afirmó que 
el discurso histórico, recurriendo a un “realismo literario”, fabrica o reproduce 
una “ficción”, pero también sus mecanismos de “autenticación” (Partner, “La 
verdad y la narrativa”, p. 54), y con esto no hizo más que seguir la ya larga línea 
que dejaron Hyden White y Michel de Certeau al mostrar que el discurso histó-
rico moderno se construyó con formas literarias. También cabría mencionar la 
distinción entre “conocimiento basado en fuentes” y “conocimiento no basado 
en fuentes”, con la cual Jerzy Topolski analizó el modo como la historia opera 
con una narrativa causal basada en operaciones lógicas encubiertas (Topolski, 
Metodología, pp. 433, 434, 436 y ss), y Behan McCullagh propuso la búsqueda 
de un autocontrol epistemológico de los “sesgos” en la historiografía (McCulla-
gh, “Bias in Historical Description”, p. 56 y ss.).

45. Cfr. Castells, La era de la información, vol. 1, pp. 47-48.



144 / Paulo César León

——. ¿Qué significa hablar?, Madrid, Akal, 1999.
Cabrera, Miguel Ángel. Historia, lenguaje y teoría de la sociedad, Valencia, 

Universidad de Valencia, Frónesis, 2001.
Castells, Manuel. La era de la información: Economía, sociedad y cultura, 

Madrid, Alianza Editorial, 1998, 3 vols.
Certeau, Michel de. La escritura de la historia, traducción de Jorge López 

Moctezuma, México, Universidad Iberoamericana (Departamento de 
Historia), 2006.

Luhmann, Niklas, Introducción a la teoría de sistemas, edición de Javier To-
rres Nafarrete, México, Universidad Iberoamericana, 1996.

——. La realidad de los medios de masas, traducción y prólogo de Javier 
Torres Nafarrate, Barcelona-México, Anthropos-Universidad Iberoame-
ricana, 2000.

——. La sociedad de la sociedad, traducción de Javier Torres Nafarrete, Mé-
xico, Herder-Universidad Iberoamericana, 2007.

——. Teoría de los sistemas sociales, México, Universidad Iberoamericana, 
1998.

Hartog, François, Regímenes de historicidad: Presentismo y experiencias del 
tiempo, traducción de Norma Durán, México, Universidad Iberoameri-
cana (Departamento de Historia), 2007.

Mccullagh, C. Behan. “Bias in Historical Description, Interpretation and 
Explanation”, History and Theory, vol. 39, núm. 1, febrero, 2000, pp. 
39-66.

Partner, Nancy. “La verdad y la narrativa adecuada: La historia después del 
posmodernismo”, en Desafíos de la transdisciplinariedad, compilación de 
Alberto G. Flórez Malagón y Carmen Millán de Benavides, Bogotá, 
Pontificia Universidad Javeriana, 2002.

Saussure, Ferdinand de. Curso de lingüística general, traducción, prólogo y 
notas de Amado Alonso, edición crítica de Tullio De Mauro, Madrid, 
Alianza Editorial, 1995.

Thompson, E. P. Miseria de la teoría, traducción de Joaquim Sempere Bar-
celona, Crítica, [1978] 1981.

Topolski, Jerzy. Metodología de la historia, traducción de María Luisa Rodrí-
guez Tapia, Madrid, Cátedra, 1992.

Van Dijk, Teun A. Racismo y análisis crítico de los medios, Barcelona, Paidós, 
1997.



Luhmann / 145 

Veyne, Paul. Cómo se escribe la historia: Foucault revoluciona la historia, tra-
ducción de Joaquina Aguilar, Madrid, Alianza Editorial, [1971] 1984.

White, Hayden. Metahistoria: La imaginación histórica en la Europa del siglo 
xix, traducción de Stella Mastrangelo, México, Fondo de Cultura Eco-
nómica, 1992.


	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



