
Lugares comunes como archivos
Commonplaces as Archives

Perla Chichilla Pawling

Universidad Iberoamericana-Departamento de Historia

Moss, Ann. Printed Commonplace-Books and the Structuring of Renais-
sance Thought. Nueva York, Oxford University Press, 2002 (primera 
edición 1996). 345 pp.

Aunque Printed Commonplace-Books and the Structuring of Rei-
nassance Thought, de Ann Moss, tiene ya algunos años de ha-

berse publicado me ha parecido interesante reseñarlo a la luz del 
expediente del número anterior de Historia y Grafía dedicado a los 
archivos, ya que propongo una lectura en dos sentidos distintos pero 
entrecruzados: el de los textos de lugares comunes ante la cultura 
del impreso y el de éstos como archivos de la cultura del antiguo 
régimen.

La importancia de los llamados “lugares comunes”, parte nodal 
de la dialéctica y de la retórica, se remonta a Aristóteles, y transita 
—como lo muestra la autora— de la antigüedad clásica a la edad 
media, el renacimiento y el barroco, para perder su relevancia ya 
durante el propio siglo xvii. Pero este pasaje no es un continuum, 
sino que justamente podemos apreciar los cambios que produjera la 
instauración del cristianismo hasta las transformaciones de la cultura 
del impreso a través de las modificaciones en la función y la aprecia-
ción que de estos loci communi fue teniendo la cultura occidental. Y 
es más, no sólo a través de los lugares comunes como tales, sino de 
los modelos propuestos para su reunión, su registro y su uso, es que 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 20, núm. 39, julio-diciembre 2012, pp. 185-190



186 / Reseñas

puede rastrearse el modo en que occidente fue organizando el orden 
del pensamiento, el conocimiento valioso y la memoria.

El libro de la profesora Moss se centra en los “libros de lugares 
comunes” producidos dentro de las normas establecidas por los hu-
manistas de finales del siglo xvi. Se trataba de una “colección de citas 
(usualmente en latín) tomadas de autores considerados autoridades 
o, cuando menos, encomiables en sus opiniones, y tenidos como 
ejemplares en términos del uso del lenguaje y en cuanto a las bonda-
des estilísticas” (p. v; todas las traducciones son mías). La autora nos 
explica que lo que distinguía estos libros de otras publicaciones que 
coleccionaban citas era que los lugares comunes se agrupaban bajo 
encabezados que obedecían a diversas propuestas. La más elemental 
era la de orden moral, en la que se listaban los lugares de las virtudes 
y los vicios a través de sus manifestaciones correspondientes. Pero 
también había ambiciosos programas que pretendían cubrir todo el 
conocimiento, o textos especializados que se dedicaban a una sola 
disciplina. Estos textos eran el soporte principal de la pedagogía hu-
manista. Se enseñaba a los alumnos a producir sus propios textos 
manuscritos de lugares comunes y a recolectar sus citas a partir de 
sus lecturas para colocarlas bajo los encabezados apropiados y, así, 
armados con estas herramientas, elaborar sus propias composiciones 
literarias. “Los niños educados de este modo trajeron a la vida adulta 
ciertas actitudes mentales, y ciertos hábitos de lectura y escritura que 
caracterizaron la cultura literaria en Europa occidental sobre un no-
table largo período” (p. v).

En un extraordinario engranaje entre precisión, erudición, am-
plia visión de conjunto e inteligente argumentación, el libro va dan-
do cuenta justamente de este proceso a lo largo de siete capítulos, 
que van desde los lugares de la antigüedad y el medioevo hasta los 
inicios de la imprenta. No se trata, sin embargo, de una acumula-
ción de información alrededor de los lugares comunes en sí, sino que 
todas las capas que devela el libro nos permiten observar a través de 
estos aparentemente insignificantes libritos síntomas palpables del 
milenario proceso que llevó a occidente de la cultura de la oralidad 
a la del impreso.



Reseñas / 187 

Es por ello que, especialmente, quiero atraer la atención sobre el 
libro de quienes no son especialistas en retórica o incluso trabajan 
en temas contemporáneos, en un aspecto en particular que lo vuelve 
interesante en un sentido más amplio: los libros de lugares comunes 
dan cuenta del sintomático papel que jugó el cambio en la percep-
ción de la memoria en el tránsito hacia la cultura del impreso. “Los 
compiladores de los libros impresos de lugares comunes vacilaban 
entre los arreglos basados sobre asociaciones de ideas y un orden al-
fabético más o menos estricto. La relación y, en última instancia, 
la competencia entre los esquemas de la memoria artificial, por un 
lado, y por otro los sistemas de información recuperados en los libros 
impresos será parte de nuestro tema” (p. 8).

Es justamente en los capítulos 8, “Seventeenth Century: Conso-
lidation”, y 9, “Seventeenth Century: Decline”, que se aborda este 
dilema entre memoria e información en forma interesantemente sin-
crónica durante el siglo xvii. A lo largo de éste pueden constatarse 
diversas claves para explicar cómo fue posible que la consolidación 
conviviera con el declive.

En un libro tan rico y de tantos niveles, sólo presento dos casos 
que ejemplifican los puntos que pretendo resaltar.

En cuanto al tránsito hacia el  mundo del impreso, hay un intere-
sante aspecto ligado con la pedagogía que muestra esta convivencia. 
Algunos educadores —entre ellos los jesuitas— consolidaron su im-
portancia al darles a estos libros de lugares comunes un lugar espe-
cial, que de hecho podría verse como un antecedente de los manuales 
escolares, utilizándolos como reductores de complejidad. Refiriéndo-
se al ámbito de educación elemental inglés, se cita a Brinsley, quien 
afirmaba que “el joven escritor está protegido del duro contacto con 
los mejores autores. Más precisamente, él está persuadido de que la 
sabiduría de las edades, las opiniones morales aceptables que absorbe 
como parte integral de su aprendizaje para expresarse en un lenguaje 
correcto, están contenidas en el modelo formuláico distribuido bajo 
un largo repertorio estándar de incontestables categorías generales 
reproducidas  en el restringido número en los libros de lugares comu-
nes impresos que forman su horizonte de referencia” (p. 218).



188 / Reseñas

Sin embargo, al referirse al ámbito francés, nos topamos con la 
opinión autorizada en su tiempo de Edmond Richer (Edmundus 
Richerius), quien hacía el encomio de los libros de lugares comu-
nes pero ya girando hacia su papel como “un repositorio o almacén 
en el que se colocan y de donde se retiran aquellas cosas que, para 
el propósito de acumular conocimiento y para provecho de nuestro 
estudio, repartimos y copiamos en un orden particular” (p. 224). 
Recomienda el hábito de “marcar y escribir todas las frases y locu-
ciones empleadas por los oradores, poetas y otros autores griegos y 
latinos a quienes ellos leen en privado” (p. 222), y aconseja hacer de 
esta práctica un hábito de por vida para lograr un vocabulario pri-
vado. Pero está absolutamente en contra de lo que llama el “diluvio” 
de compilaciones de extractos de autores modernos con las cuales la 
explosión de la imprenta ha inundado los salones de clase de los jóve-
nes. Vemos que, a diferencia de la opinión que ejemplifican Brinsley 
o los jesuitas, él representa la postura que irá ganando terreno y que 
acabará con el declive de este género de libros, la cual favorece la 
compartamentalización del conocimiento en función de las diver-
sas disciplinas más que la acumulación —copia— de palabras o los 
prontuarios que la retórica alababa. Richer es más consciente que 
otros de la superabundancia de información impresa y de su desor-
denada presentación (p. 224).

A partir de las anteriores aseveraciones puede constatarse la ri-
queza que nos proporciona la observación de los libros de lugares 
comunes como tales y de las apreciaciones que sobre ellos se hacían, 
pues éstos quedaron en la frontera entre la cultura oral y la del im-
preso en diversos aspectos. Vemos cómo, para los letrados pertene-
cientes a la primera, los libros de lugares comunes eran minas de oro 
para admirar la riqueza ahí acumulada: “un espectáculo, más que un 
sistema” (p. 232). Más que su utilidad práctica —en este ámbito del 
barroco—, representaban la traducción del lenguaje cotidiano a “un 
intrincado esotérico código de íconos simbólicos y misterios arca-
nos” (p. 238). Y de nuevo podemos observar el paradójico efecto de 
la imprenta, pues a medida que más se fusionaban los diversos mo-
delos de libros de lugares comunes para volverlos los representantes 



Reseñas / 189 

del “libro de la naturaleza”, y por tanto deseables para sus lectores y 
poseedores, más se hacía visible el cruce de la frontera hacia la nueva 
cultura, mostrando cada vez más sus obsolescencia. “Para mediados 
del siglo xvii, la disponibilidad de libros impresos de referencias hizo 
de hecho que los libros de lugares comunes organizados enciclopé-
dicamente se volvieran superfluos para fines prácticos ordinarios, in-
cluso si continuaron sobreviviendo como un modelo de esquemas 
para indexar todo el conocimiento en un sistema manejable para 
ser trabajado” (p. 238). El vestir estos libros con un lenguaje “hi-
perbólico, mítico y mágico” parece haber sido un mecanismo com-
pensatorio que encubría su papel de crisálida, de donde surgirían las 
bibliografías o los índices, las futuras herramientas para el manejo de 
la abundancia de información lanzada por la imprenta.

Si durante la primera mitad del siglo xvii los libros de lugares 
comunes de carácter enciclopédico estructurados temáticamente 
iban en declive —explica la autora (p. 241)—, las colecciones de 
lugares comunes de exempla, sententiae, apotegmas, símiles y otras 
variantes de este tipo tuvieron más larga vigencia. Si bien los motivos 
de ello no son en ningún modo mono casuales, como podrá el lec-
tor constatar en este libro, me gustaría iluminar uno que me parece 
muy interesante y pertinente para mostrar el otro aspecto de esta 
reseña: la memoria. Y es que los libros de lugares comunes pueden 
hoy verse como verdaderos archivos de una buena parte de la cultu-
ra de esa época, si bien justamente ponen a prueba nuestro propio 
“lugar común” sobre lo que es un archivo, sobre todo un “archivo 
histórico”. El presupuesto de que los archivos que utilizamos para la 
investigación histórica encierran documentos —las llamadas fuentes 
primarias—, en tanto que las bibliotecas acumulan libros  —fuentes 
secundarias—, y que la “memoria social” está más bien en los prime-
ros que las segundas, puede verse cuestionado a la vez que explicado 
en alguna medida a partir de la función que tuvieron estos libros de 
lugares comunes y cómo la fueron perdiendo. Y es que Moss nos dice 
que hasta el siglo xvi el saber contenido en estos textos —“la natura-
leza de Dios y sus atributos; las prácticas religiosas; las organizaciones 
políticas; guerra; teología, leyes, medicina y las variadas disciplinas; 



190 / Reseñas

el hombre y sus pasiones; virtudes y vicios; fenómenos celestiales 
y meteorológicos; pájaros, animales, plantas, fenómenos acuáticos 
y minerales; formas literarias […]; la muerte y los cadáveres, ora-
ciones fúnebres y epitafios; teatro, entretenimiento, danza, música 
y juegos;” (p. 250)— era compartido, al menos por la elite, y ésta 
consideraba que era evidente y no requería de explicación respecto 
a su sentido: era la memoria, el archivo social legado por los libros 
sagrados y por los “autores” consagrados. Pero a medida que el siglo 
xvii transcurría, los libros de lugares comunes empezaron cada vez 
más a considerarse como producto de unas autoridades caducas y, 
así, este locus fue moviéndose hacia el “nosotros” constituido por la 
emergente sociedad burguesa que produciría sus normas y sus pro-
pias distinciones lingüísticas, las cuales reprobaban el lenguaje de los 
lugares comunes, considerado como carente de referentes y el cual no 
daba cabal cuenta del mundo.

Herederos de la ilustración, nosotros hemos heredado esta con-
cepción sobre la referencialidad —el dato duro—, y vemos muchas 
veces a este tipo de textos como palabrería vacía, sin percibir que 
son verdaderos archivos de la milenaria cultura en la que occidente 
reprodujo su “estructura de pensamiento” hasta que la modernidad 
empezó a asomarse por la rendija de la imprenta. Los lugares comu-
nes eran eso: comunes a una gran parte de esa sociedad.


	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



