Escribir las huellas

WRITING THE TRACES

Francisco RivERO Rusio
Departamento de Historia/uia
México

Ginzburg, Carlo. El hilo y las huellas. Lo verdadero, lo falso y lo ficticio, tr.
Luciano Padilla Lopez, Buenos Aires, Fcg, 2010, 493 pp.'

arlo Ginzburg hace del hilo y las huellas la metéfora de su obra.
Su libro es un compendio de temas heterogéneos en los que se
nos muestran las huellas de los documentos, protocolos, testimonios,
historias y novelas que nos relata. Para ello Ginzburg aplica un mé-
todo de lectura a contrapelo que le permite obtener de sus fuentes

aquello que se esconde en su interior: la voz no controlada de las

! Carlo Ginzburg (Turin, 1939) es doctor en Filosofia y Letras por la Universi-
dad de Pisa. Se ha desempenado como profesor en la Universidad de California
(ucta), en la Scuola Normale Superiore de Pisa, en las universidades de Bolo-
fia, Harvard, Yale, Princeton, en el Warburg Institute de Londres y en la Ecole
Pratique des Hautes Etudes en Parfs. Su trayectoria académica le ha merecido
muchos reconocimientos, entre ellos, el Aby Warburg Prize en 1992 y el Premio
Salento en 2002. Sus libros han sido traducidos a numerosos idiomas. Entre sus
obras mds destacadas se cuentan: Los benadanti. Brujeria y cultos agrarios entre los
siglos xv1 y xvit (1966); El queso y los gusanos. El cosmos segiin un molinero del siglo
xv1 (1976); Pesquisa sobre Piero (1981); Mitos, emblemas, indicios. Morfologia e
historia (1986); Historia nocturna. Un desciframiento del aquelarre (1989); El juez
y el historiador. Acotaciones al margen del caso Sofri (1991); Ojazos de madera.
Nueve reflexiones sobre la distancia (1998) y Ninguna isla es una isla. Cuatro visio-
nes de la literatura inglesa desde una perspectiva mundial (2000).

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 19, nim. 38, enero-junio 2012, pp. 235-248



intenciones, mentalidades, técnicas, referencias cruzadas y lecturas
previas que la mayoria de las veces no declaran los autores pero que,
a pesar de ello, quedan inscritas en el cuerpo del texto como una
huella. Lo curioso es que el método usado por Ginzburg se vuelve
pertinente de aplicar a su misma obra. Es ésta la pauta de la presente
resefia. Como lector, procuré estar atento a los silencios del propio
Ginzburg. Me parece que los relatos ahi expuestos con gran erudi-
cién y un estilo narrativo cultivado permiten seguir el rastro que
Ginzburg deja en lo que produce. En sus pdginas, el lector atento
no sélo puede apreciar el contenido de muchas historias, sino tam-
bién la forma en que han sido pensadas y trabajadas. De capitulo en
capitulo, de un tema a otro, si se lee a contrapelo es posible ver la
huella de un trabajo historiogréfico particular, de una postura y una
reflexion sobre la historia que opera y se trasluce constantemente.
La pertinencia de haber escrito esta resefia en el nimero de Historia
y Grafia dedicado al archivo, estd en que la obra de Ginzburg es
relevante como ejemplo de quien se ha abocado a desenredar en los
documentos el entramado entre lo verdadero, lo falso y lo ficticio, lo
cual, el autor considera, sigue siendo la labor indiscutible de quienes
practican el oficio de la historia.> Su libro, mds que mostrar el fun-
damento dltimo de esta posicidn, expone el quehacer de esta tarea.
Desde su primera obra, Los benadanti. Brujeria y cultos agrarios
entre los siglos xvi y xvir (1966), Ginzburg buscé el rendimiento na-
rrativo que unas actas de procesos inquisitoriales le pudieran dar.
Como ¢l mismo menciona, la “euforia” por las posibilidades narra-
tivas de un tema como la brujerfa a partir de testimonios histéricos
se tornd en un impulso, pero también en un limite.> En las actas
inquisitoriales habia una relacién con la verdad que debia ser anali-
zada y comunicada, pero ;qué hacer para rastrear detrds de aquellos
documentos la verdad y, una vez encontrada, poder producir con
ella un relato histérico? Desde entonces los dilemas en torno de la
frontera ente literatura e historia atrajeron la atencién de este histo-

2 Cfr. Ginzburg, El hilo y las huellas, op. cit., p. 18.
> Cfr. ibidem, p. 10.

236 / Resenas



riador. Todo ello, nos dice Ginzburg, es el antecedente prehistérico
del libro aqui resefiado.

Esa busqueda por la verdad histdrica detrds de los documentos
nos permite ver la postura de Ginzburg ante el problema de la ve-
racidad en la historia. Su posicién es la de un historiador al que
una oracién con sentido hiperconstructivista como “los historiadores
escriben”, no pone en conflicto su certeza de que la escritura de la
historia puede alcanzar la verdad. Al no partir de una posicién escép-
tica, su interés por la frontera entre la verdad y la ficcién encontrd
amparo en el pensamiento de Arnaldo Momigliano, quien, precisa-
mente alejado del escepticismo, desdibujé en sus obras la distancia
entre relatos histéricos y relatos de ficcién acentuando el proceso
narrativo de la historia. Es con este tema, bajo el titulo “Descripcién
y cita’, con el que propiamente inicia el libro.

En este primer texto Ginzburg indaga la emergencia y uso de
las citas en la escritura de la historia; podemos acceder de manera
velada a la postura de este autor respecto el uso de las mismas, pues
sin lugar a dudas en las diversas obras de Ginzburg las citas son algo
mds que un mecanismo de evidencia: también son parte de su estilo
narrativo. Ciertamente el problema para él comienza con distinguir
entre afirmaciones y verdad: “Una afirmacidn falsa, una afirmacién
verdadera, y una afirmacién inventada, no presentan desde el punto
de vista formal, diferencia alguna”,* mds bien se trata de un “efec-
to de verdad” producido en la forma de la afirmacién.

Aqui Ginzburg se guifa bajo la premisa de que la verdad debe ser
vista como una expresion histérica, es decir, de que el problema entre
lo falso y lo verdadero no se encuentra tanto en el contenido narra-
tivo, como en la forma. De esta manera se aventura en una especie
de historia conceptual sobre la comunicacién de la verdad que inicia
en los antiguos griegos por ser ellos quienes desde una perspecti-
va cldsica han sido considerados los fundadores del relato histérico.
;Cudl es el concepro rector de los griegos para comunicar la verdad?
La respuesta es la descripcidn. Pero ;qué significaba entonces “des-

4 Ibidem, p. 20.

Resenas / 237



cribir”? En la antigiiedad, como un recurso retdrico la descripcién
no era una mera herramienta estilistica que —como usualmente se
considera— opaca a la verdad. Por el contrario, la descripcién servia
para controlarla y producirla. Hacer ver la verdad a través de la des-
cripcién era entonces la via de comunicarla. En otras palabras, era la
manera de producir el lugar de la evidencia al convertir al lector o
escucha en testigo de la verdad que se estaba comunicando. El histo-
riador antiguo, para conmover o convencer, debia usar la enadrgeia.
Esta nocidn referfa a un instrumento de comunicacién centrado en
la autopsia que, como tal, estaba ligada a la demonstratio: “[que] es
cuando la cosa se expresa con palabras tales que el hecho parece de-
sarrollarse ante nuestros ojos”.”

Segtin la lectura de Ginzburg, el historiador antiguo, valiéndose
del estilo, lograba comunicar la verdad colocdndola ante los ojos de
los receptores, “poniendo ante sus ojos una realidad invisible”.® La
verdad, entonces, era indisoluble del efecto descriptivo que la hacfa
visible. “Podemos imaginar una secuencia de este tipo: relato histé-
rico-descripcién-vividez-verdad”.” Lo anterior no niega sino, por el
contrario, amplia la idea de que la historiografia grecolatina nacié de
la relacién de la verdad con la evidentia; ésta, segtin Ginzburg, es una
nocién latina equivalente a la de enadrgeia. De ahi que se pensara
entonces que el problema fundamental de la verdad era el de la per-
suasidn. Ginzburg, siguiendo a Momigliano, localiza el cambio deci-
sivo entre esta determinacién antigua de la verdad con respecto a la
moderna en el siglo xvir. Lo hace ver como resultado del trabajo de
la clasificacién de las fuentes en primarias y secundarias realizado por
los anticuarios. “[L]os anticuarios objetaron que medallas, monedas,
estatuas, inscripciones ofrecfan una masa de material documentario
tanto mds sdlido, y tanto mds atendible, que las fuentes narrativas
corrompidas por errores, supersticiones, o mentiras’.* De acuerdo
con la lectura de Momigliano, Ginzburg nos dice que humanistas y

> Rethorica ad Herennium, v, 68, apud ibidem, p. 25.
¢ Idem.

7 Ibidem, p. 29.

8 [bidem, p. 31.

238 / Resenas



renacentistas como Speroni vefan el uso de la enadrgeia de los histo-
riadores grecolatinos como las pinturas que adornan los palacios y
que “engafan al espectador con su espléndida, ilusoria evidencia”,’
desviando al historiador de su deber con la verdad.

A partir del contexto anterior es que el uso de la cita como un me-
canismo moderno de comunicacion de la verdad aparece en el género
escrituristico de los anales, con los cuales se buscaba producir textos
sobre el pasado que pudieran distinguirse de la escritura de la historia,
entonces descalificada dada su evidente relacién con la retérica. Nos
dice Ginzburg que algunos historiadores de mediados del siglo xvr,
como el cardenal Cesare Baronio, conocido por sus Annales Ecclesias-
tici, en lugar de buscar la persuasién a través de un relato homogéneo,
buscaron un efecto de verdad “citando las palabras usadas por las
fuentes, por burdas y poco elegantes que fueran”.’® Al respecto, Ginz-
burg se coloca en el punto ciego de los historiadores como Baronio,
y en pro de restituir el lazo de la verdad con la forma en que es ex-
presada; apunta que las citas, notas y signos lingiiisticos tipogréficos
usados por los historiadores modernos “en tanto procedimientos ten-
dientes a comunicar un efecto de verdad [pueden ser considerados]
como correlatos de la enadrgeia”."" No obstante, como historiador,
Ginzburg no sélo restablece el lazo, sino que también hace notar las
diferencias historiogréficas entre estos dos procedimientos de comu-
nicar la verdad. La enadrgeia y el uso de las citas, nos dice, responden
al contexto de los instrumentos y la cultura en que se inscriben. “[La
enadrgeia] estaba ligada a una cultura basada sobre la oralidad y la
gestualidad; las citas al margen, los reenvios al texto y los paréntesis
angulares, a una cultura dominada por la imprenta. La enadrgeia que-
ria comunicar la ilusién de presencia del pasado, las citas enfatizan
que el pasado s6lo nos es accesible de modo indirecto, mediado”."?

La obra de Momigliano, nos dice Ginzburg de manera autobio-
gréfica, detoné en ¢l un giro en su pensamiento. Dicha obra, como

? [bidem, p. 43.
19Un eco de una carta de Cicerén a Atico (11,1), apud ibidem, p. 48.
" Ibidem, p. 49.
12 Ibidem, p. 50.

Resenas / 239



hemos visto brevemente, abocada a estudiar, a través de los anticua-
rios, humanistas y renacentistas, el florecimiento del uso de las citas
y con ello la conciencia de que “nuestro conocimiento del pasado es
inevitablemente incierto, discontinuo, lagunoso: basado sobre una
base de fragmentos y ruinas’,'® desperté en Ginzburg la conciencia
de algo mds: de que adn habia un problema por analizar entre lo
ficticio y lo verdadero. A pesar de la conclusién de Ginzburg de que
evidencia y narracién son compatibles hoy, pues “actualmente no
hay historiador que pueda pensar valerse de la segunda como sucedd-
nea de la primera”," paradéjicamente sigue siendo tema de discusién
el divorcio entre forma y contenido, llegando incluso a expresarse
como el problema de los limites entre lo ficticio y lo verdadero en los
relatos histéricos y en los relatos de ficcién. De este problema tuvo
plena conciencia, segin él, al escribir el posfacio de la traduccién al
italiano del texto de Natalie Davis, £/ regreso de Martin Guerre, el
cual se incluye en el apéndice del libro aqui resefiado, lo que refuerza
la idea de que el hilo de su trabajo ha sido precisamente, desde el
primer capitulo hasta el apéndice, la urdimbre de la verdad.

Para detallar la metdfora anterior, podemos decir que Ginzburg
inici6 su trayectoria con una conviccién: la de difuminar la frontera
entre narraciones de ficcidn y narraciones histéricas; y terminé con
la conciencia de que la verdad es el resultado de entramar lo real con
lo ficticio. El resto de los capitulos de este libro tienen por itinerario
alcanzar este objetivo que él mismo denomina “polémico”, y que,
como tal, representa la direccién de un programa de investigacién
que a lo largo de una trayectoria intelectual de veinte afios ha busca-
do posicionarse en contra de la tendencia posmoderna, que en nom-
bre del constructivismo busca poner en pie de igualdad lo verdadero,
lo falso y lo ficticio. Ello no significa que Ginzburg tome la posicién
que podria tener un positivista ingenuo buscando aislar y purificar
estos tres términos. Por lo que he dicho anteriormente, y como él
mismo lo dice de manera explicita, si bien cada término debe di-

B Ibidem, p. 54.
Y Tbidem, p. 52.

240 / Resenas



ferenciarse, por otro lado no se debe ignorar que entre ellos existe
una relacién hecha de desafios, préstamos reciprocos e hibridaciones.
Para Ginzburg, lo que estd en el fondo de la relacién entre estos tres
términos es la representacién de la realidad, lo cual, segtin él, es y ha
sido el interés de los historiadores."”

Una vez enunciado el objetivo que estd detrds del trabajo de este
autor, puedo decir entonces que éste es abordado a través de multiples
ejemplos nada comunes, antes bien extraordinarios desde las mismas
fuentes, muchas de ellas andmalas, incluso para aquellos que todavia
hoy puedan considerar anémalo el uso de una obra literaria como
fuente histérica. Ginzburg dedica algunos capitulos al tema de las
posibilidades de una lectura histérica de relatos ficcionales: En Paris,
1647. Un didlogo acerca de ficcion e historia, Ginzburg da cuenta de
la primera vez que se discuti6 y formuld explicitamente la posibili-
dad de que la historia pudiera utilizar a la literatura como fuente de
conocimiento. Mds adelante, en Tolerancia y comercio. Auerbach lee a
Voltaire y La dspera verdad. Un desafio de Stendhal a los historiadores,
Ginzburg analiza las posibilidades de dicha lectura a través de Eric
Auerbach quien, tres siglos después del didlogo en Parfs, trabajé a
Voltaire y Stendhal a través de las Carzas filoséficas y de Rojo y negro,
leidas por él como textos impregnados de historia. Especialmente en
el dltimo capitulo recién mencionado, Ginzburg explora las posibi-
lidades epistemolégicas que se podrian dar al poner atencién en lo
propio de la narracién literaria, es decir, en el uso de acontecimientos
accidentales, en los diferentes manejos del tiempo narrativo, la utili-
zacién de personajes cotidianos, y, sobre todo, en la voz libre del au-
tor. Para Ginzburg, estos elementos narrativos nacidos para satisfacer
el campo de la ficcidn pueden ser considerados “un desafio indirecto
lanzado alos historiadores”; agrega que algtin dia los historiadores “po-
drian hacer lo propio en formas que hoy no podemos imaginar”.'¢

No es aventurado decir que la escritura de Ginzburg en gran
medida responde a dicho desafio lanzado por la literatura. En los

5 Cfr. ibidem, p. 11.
1 Ibidem, p. 266.

Resenas / 241



diferentes apartados de su libro su escritura es algo mds que historia.
Su estilo hace eco a aquellos hombres del siglo xv1 y xvi1 que Ginz-
burg refiere como viajeros que ponen en uso todo tipo de elementos:
novelas, testimonios, historias, informes inquisitoriales, correspon-
dencias, etcétera. Los extrafios temas de los que Ginzburg se ocupa
—desde canibales brasilefios, judios de Menorca, chamanes y anti-
cuarios, hasta romances medievales—, los trata con un estilo que no
esconde el camino de una préctica. Entre las caracteristicas que ya he
mencionado de su escritura, la de poder reconstruir a través de ella el
trayecto sinuoso de su investigacién es quizd una de las mds notables.
Con su estilo de escritura lleva al lector a conjeturas que después éste
debe descartar al mostrarse otra referencia, texto o cita que hace im-
posible seguir por ese camino. Sin lugar a dudas quien ha leido la que
es una de sus obras mds celebradas, £/ queso y los gusanos. El cosmos,
segiin un molinero del siglo xv1," podrd estar de acuerdo en que ésta es
una de las caracteristicas narrativas mds propias de Ginzburg,.

Ortra de las caracteristicas de su estilo que da fuerza al efecto de
observar un proceso de pensamiento, mds que un resultado final, es
el uso de la recursividad, es decir, la construccién de relatos dentro
relatos, citas dentro de citas, referencias dentro de referencias. De
alguna forma, leer a Ginzburg es abordar un submarino literario que
comienza a descender desde la superficie a niveles mds profundos,
para finalmente regresar adonde se inici el trayecto, pero trayendo
consigo la respuesta a aquella pregunta anunciada al abordar la nave.

Por poner algunos ejemplos de lo anterior, en el capitulo “Mon-
taigne, los canibales y las grutas”, Ginzburg va en busca de las
intenciones de Montaigne, es decir, de las huellas que éste involun-
tariamente dejé y que permiten averiguar las condiciones de posibi-
lidad de su ensayo. En dicho capitulo se puede ver que el trabajo se
guia por una critica externa, pues el autor examina lecturas previas
del francés, referencias cruzadas y el contexto del ensayo para mostrar
“cémo esos contextos actuaron sobre el texto modeldndolo, ddndole

7 Ginzburg, El queso y los gusanos. El cosmos, segiin un molinero del siglo xvr1,

Barcelona, Muchnik Editores, 1997 (1976).

242 | Resenas



forma: como lazos y como desafios”.'® Respecto el método de una
critica interna, curiosamente Ginzburg tiene una posicién desmar-
cada. Interpretar a Montaigne por medio de Montaigne, nos dice, es
una “perspectiva discutible y, en dltima instancia, estéril”."?

Otro ejemplo de un capitulo que ademds del interés por el objeto
de estudio refleja de manera particular el modelo estilistico del autor
estd en “Anacharsis interroga a los indigenas”. A los ojos de Ginz-
burg, la obra Voyage du jeune Anacharsis se encuentra justamente en-
tre la frontera o unién de la novela y la historia. De ella nos dice que
es una novela histérica olvidada y atiborrada de erudicién, en cuyas
notas al texto pulula algo como fragmentos de anticuaria rococo.
“Ni un historiador antiguo, ni uno dieciochesco habrian admitido
la posibilidad de detenerse en detalles de esa indole: frivolos, irre-
levantes, y por ellos prohibidos (interdits). Para un anticuario como
Barthélemy, en cambio, era obvio detenerse en los aspectos de lo que
hoy llamamos vida material, con tan amplia presencia en el Voyage du
jeune Anacharsis” *° Tal como a lo largo de todo el libro de Ginzburg,
si se me permite agregar.

Mas all4 del estilo con el que el autor resefiado aborda una obra
olvidada, lo que interesa también es la manera en que la figura del
extranjero es pensada por Ginzburg: aquel que frente a lo desconoci-
do y de lo cual desconoce toda regla, toma nota y hace preguntas de
las costumbres mds simples y que hoy permitirfan hacer una historia
de lo cotidiano. Siguiendo con este juego de similitudes metaféricas
entre Anacharchis y Ginzburg, este tltimo, como un extranjero ana-
crénico del presente, reclama al final del capitulo que quizd sea justo
reconocer en Anacharchis a “un incunable de etnografia histérica” vy,
en su protagonista, a “un antepasado involuntario de antropdlogos,
o inquisidores, mds cercanos a nosotros”.*!

Siendo “lo otro” o “el otro” el tema paradigmadtico que Ginzburg

aborda a lo largo del libro para ejemplificar las relaciones entre los

'8 Ginzburg, El hilo y las huellas, op. cit., p. 73.
Y Idem.

2 [bidem, p. 206.

2 [bidem, p. 217.

Resenas / 243



relatos histéricos y los de ficcidn, el repertorio de sus personajes no
puede dejar de incluir su contraparte, es decir, el extranjero, historia-
dor o inquisidor. Son justamente sus testimonios los que permiten
descubrir a los herejes, campesinos, brujas, salvajes y chamanes en la
periferia del discurso, en la zona de silencio de las fuentes. Por ello,
para descubrirlos no sélo se requiere de fuentes precisas; es indispen-
sable ademds, nos dice Ginzburg, la lectura critica, aquella que él de-
nomina “a contrapelo”. Esta lectura es indispensable para descubrir
al otro detrds de la palabra del inquisidor y la mirada del extranjero.
Esto es asi, porque para Ginzburg las fuentes, antes que testimonios
directos de la realidad, son relatos que entretejen lo ficticio con lo
falso y lo verdadero. Por ello, antes de siquiera intentar deshilar estos
elementos, habrd que ser muy conscientes de la operacién del co-
nocer al otro que opera en quienes dan testimonio. Tal parece ser el
sentido del capitulo “Los europeos descubren (o redescubren) a los
chamanes”.

Varios son los europeos que protagonizan este capitulo. En algu-
nos de sus relatos los chamanes “aparecen” en un supuesto didlogo
con los europeos. Pero una lectura a contrapelo pronto permite ver
que quizd esto sea la trama de un mondélogo donde, paradéjicamen-
te, el extrafio salvaje apenas se deja oir. El verdadero protagonista
de los relatos es entonces la mirada del europeo dirigida a ciertos
topicos como el tabaco.”? Ginzburg analiza la operacién por la cual
el tabaco fue asimilado por los europeos a través del elemento que
para ellos era obvio y visible: la embriaguez, misma que los europeos
conocian por el vino: “modelo implicito para describir y evaluar la
accién provocada por cualquier sustancia embriagadora”.? Es en es-
ta operacién de asimilacién donde el descubrir se presenta, en la
mirada del europeo, como un redescubrir. A partir de ese redescu-
brimiento del tabaco y los chamanes —no sdélo metaférico, sino
también memoristico, pues Ginzburg detalla cémo en dichos textos
se fue haciendo presente el recuerdo que de pronto los europeos tie-

2 Cfr. ibidem, p. 145.
5 Idem.

244 | Resenas



nen de chamanes siberianos antes conocidos y que comparan con los
americanos—, el uso del tabaco logré pasar de la frontera de lo ajeno
a lo conocido. “Conocer (o reconocer), son operaciones complica-
das: percepciones y esquemas culturales se entrelazan condiciondn-
dose alternadamente, unas a otras”.**

Podria decirse que el tema de la otredad constituye para Europa
un género en s{ mismo. La obra de Gonzalo Ferndndez de Oviedo,
Historia general y natural de las indias, que Ginzburg utiliza entre
algunas otras para trabajar el tépico de los chamanes, “no es la ex-
cepcidn, sino la regla” de una tradicién de historias naturales que al
catalogar las cosas de la naturaleza servia, desde la antigiiedad, como
dispositivo para domesticar la alteridad natural y cultural. Dado que
este campo se encuentra “infestado de lugares comunes y vagueda-
des”, Ginzburg piensa que la mejor manera de trabajar la otredad
es precisamente con fuentes concretas que escapen de las reglas y
constituyan en si mismas una excepcién.” Es justamente esto lo que
se hace patente en el capitulo “Unus testis”, donde Ginzburg trabaja
sobre los testimonios que hablan de un judio sobreviviente y tnico
testigo del exterminio de su comunidad. Establece asi la pregun-
ta sobre el problema que hay entre el testimonio tnico sobre un
acontecimiento y su relacién con la autenticidad como principio de
realidad.

Para Ginzburg, aun cuando la historia tiene relaciones episte-
moldgicas muy cercanas con el derecho, la primera no puede negar
el acontecimiento relatado por un solo sobreviviente, mientras que el
derecho exige al menos dos testigos para sustentar la prueba. Al
respecto, Ginzburg es muy claro en su perspectiva: “los principios
juridicos, no pueden trasladarse uno a uno, invariados, a la investi-
gacion histdrica”.® Esta resolucién tiene de fondo aquella postura de
Ginzburg que mencioné al comienzo de la resefia en contra la “posi-

cién insostenible” de los que ¢l llama “escépticos”, y que asi como se

4 Jbidem, p.153.
% Cfs. ibidem, pp. 142-148.
2 bidem, p. 303.

Resenas / 245



pretende validar la verdad histérica a partir de epistemologias ajenas
como la del derecho, pretenden borrar la frontera entre relatos de
ficcién y relatos histdricos. No es casualidad entonces que su andlisis
de “Unus testits” se torne en una critica a la obra y pensamiento de
Hyden White.”” A lo largo de este capitulo Ginzburg mantiene
la postura de Pierre Vidal-Naquet, quien respecto al problema de la
realidad histérica pide no abandonar aquello que considera irreduci-
ble en el testimonio “y que, a falta de una designacién mejor, seguiré
llamando realidad. Sin esta realidad, ;cémo se hace para diferenciar
entre realidad e historia?”.?® Todos estos temas: el testigo tnico, la
autenticidad del documento y la realidad convergen al final del ca-
pitulo en el tema de los limites de la representacién histérica. Se ha
dicho que Auschwitz ha puesto en entredicho la competencia del
conocimiento histérico.”” Al respecto, Ginzburg concluye diciendo:
“No estoy del todo convencido de que esta observacion sea cierta”.*

Aun cuando Ginzburg reconoce la importancia de trabajar con
fuentes que no constituyan la regla, sabe también que las fuentes son
apenas una parte de la ecuaciéon. Encontrar lo extraordinario no s6lo
depende de los documentos. Antes bien, todo texto puede ser esta
excepcién si se lee como tal. Ya sea una obra literaria con una reali-
dad auténoma, o una obra histdrica con pretensiones cientificas, o
unas actas inquisitoriales con intencién de juzgar la otredad, todas
ellas deben ser vistas como textos que contienen elementos no con-
trolados. En ellos, nos dice Ginzburg, se insinta algo opaco compa-
rable a las percepciones que la mirada registra sin comprender.

En el capitulo “Detalles, primeros planos, microandlisis. Notas
marginales a un libro de Siegfried Kracauer”, Ginzburg retoma la
nocién de Walter Benjamin de “inconsciente ptico” para hacer una
anatomia del observar a través de la obra de Kracauer. Ginzburg

¥ Vid. ibidem, pp. 306-326.

8 Correspondencia entre De Certeau y Vidal-Naquet en la discusion de la tesis
de Frangois Hartog en El espejo de Herddoto. Apud ibidem, p. 306.

¥ Cfr. J-F Lyotard, Le Différand, apud ibidem, p. 326. [Tr. al espanol: La diferen-
cia, Barcelona, Gedisa, 1999].

3 Ginzburg, £/ hilo, op. cit., p. 326.

246 | Resenas



muestra a un Kracauer que piensa al fotégrafo como un extranjero
que, al ser ajeno a lo que observa, estd en condiciones de comprender
mds, sin que la comprensién de ese “mds” deje de implicar construc-
cién. Tal como cuando se toma una fotografia, capturar al otro im-
plica una eleccién: “la fotografia no es mero espejo de la realidad”.*!
El fotégrafo podria ser comparado, observa Ginzburg a través de una
cita de Kracauer, con “un lector lleno de imaginacién que se ocupa
de estudiar y descifrar un texto cuyo significado no llega a captar”.?
También hay que decir que ese “comprender mds” no remite especi-
ficamente a una escala panordmica, sino més bien a un juego entre
long-shots y close-ups. Las tomas en close-up senaladas por Kracauer
como la condicién de nuevas implicaciones cognoscitivas, permiten
a Ginzburg hablar de las implicaciones narrativas en un tema del que
sabe, segin ¢l, dos o tres cosas: la microhistoria. Para Ginzburg, ésta
responde a un nuevo modo de ver posible gracias a la fotografia, el
cine y la televisién. Sin el cine, sin el close-up, se pregunta Ginzburg,
¢«Kracauer habria podido ocuparse de microhistoria?®

Dejando atrds a Kracauer y llegando la postura de Ginzburg sobre
la microhistoria arribamos al capitulo que lleva dicho nombre y con
el cual terminaré esta resena. En “Microhistoria” Ginzburg comienza
por hacer una anatomia de dicha nocién y nos muestra que debajo
de ella se puede encontrar cierto niimero de obras que responden a
motivos muy distintos; desde aquellas que se denominan asi porque
su objeto es “tipico”, hasta las que adquieren dicho mote por traba-
jar con un objeto que es “repetitivo o serial”. Todas estas obras, si
bien con algunas diferencias, son de alguna manera cercanas entre
si pues lo que las une es la insistencia de poner en perspectiva al ob-
jeto del que se ocupan en relacién con un contexto mds amplio. Por
ello son también distintas de lo que ha caracterizado, segin Ginz-
burg, a la historiografia italiana dedicada a este género. Para este au-
tor, la historiografia italiana buscé atender con la microhistoria a

31 [bidem, p. 337.

32 Siegfried Kracauer, Theory of Film. The Redemption of Physical Reality, Princ-
eton, 1997, pp. 16 y 17, apud, idem.

3 [bidem, p. 339.

Resenas / 247



algo muy diferente: el abordaje de lo anémalo, es decir, de aquello
“excepcional normal” que menciona a lo largo de todo el libro. Es el
interés en lo anémalo lo que define y le da a la microhistoria italiana
todo su rendimiento. Los resultados de dicha historiogratia deben
verse como un espejo donde lo macro puede adquirir una nueva
perspectiva precisamente porque se trata del plano opuesto. Desde
la postura de Ginzburg, los resultados de lo macro y lo micro no
pueden trasladarse automdticamente de un lado a otro. “Esa hete-
rogeneidad, cuyas implicaciones apenas comenzamos a vislumbrar,
constituyen a la vez la méxima dificultad y la méxima riqueza poten-
cial de la microhistoria”.?

Se entenderd entonces que, para el autor resefiado, la microhis-
toria no sdlo se define por el objeto de estudio; es también una for-
ma de investigar y escribir una historia. Las diferentes etapas de la
produccién historiografica deben ser pensadas como construcciones,
desde la eleccién de aquel objeto anémalo que constituya lo “ex-
cepcional normal”, pasando por las categorias de andlisis y criterios
de prueba que permitan desenredar con una lectura a contrapelo el
entramado de lo verdadero, lo falso y lo ficticio, hasta la narracién o
el patrén estilistico con el que hilar y transmitir al lector los resulta-
dos de la investigacién. No obstante, para Ginzburg, lo decisivo en
la microhistoria es tanto el proceso como la postura desde donde se
realiza. Aun con el énfasis en la operacién constructiva, el trabajo
microhistérico implica el rechazo explicito del escepticismo, y ésa
es precisamente la huella que para este autor tiene el lugar de una
apuesta cognoscitiva.” Finalmente, para Ginzburg, es en el trascurrir
de este oficio como se llega a la verdad, pues, para él, “lo verdadero
es un punto de llegada, no un punto de partida”.*

34 Tbidem, p. 391.
3 Cfr., ibidem, p. 389.
3 [bidem, p. 18.

248 | Resenas



	Página en blanco
	Página en blanco



