
Escuela e identidad*
Raquel Druker

uia-Departamento de Historia

La palabra identidad me ha seducido pero durante años 
no ha dejado de atormentarme... Su ambigüedad es ma-
nifiesta, supone una serie de interrogaciones y si respon-
demos a una, inmediatamente se presenta la siguiente, 
interminablemente

Fernand Braudel
La identidad de Francia

Resumen
El artículo busca explicar cómo un grupo construye su identidad, en 
este caso los judíos en México en el siglo xx, visto a través de la óptica 
de una escuela. A la escuela se le entiende como un espacio social que 
el grupo construye con la intención de reproducir su identidad y darle 
continuidad. La observación de la escuela se hace a partir de aquellos 
elementos que el grupo conoce y en los que se reconoce, llamados aquí 
“lugares comunes”, y cómo es que cuando esos lugares comunes dejan 
de compartirse, la escuela sufre una ruptura, de la cual emerge un nuevo 
grupo que comparte nuevos lugares comunes, mismos que responden a 
una sociedad en proceso de modernización.	
	 Palabras clave: cultura, lugares comunes, sociedad tradicional, mo-
dernidad, cambio.

Historia y Grafía, UIA, núm. 35, 2010

*Este artículo es resultado de una investigación. Es un estudio de caso.



20 / Raquel Druker

School and Identity

The article tries to explain how groups constructs their identity. In this case, 
the Jews of Mexico are seen through the optic of a school. School is here 
understood as a social space built by the group in order to reproduce and 
continue it’s identity. The observation of the school is done from the starting 
point of the elements known by the group, which are recognized by the group 
and are called “common places”, and of how when such common places 
cease to be shared, the school suffers a break. Out of this break, a new group 
emerges, and this new group shares new common places, which are relevant 
to a society going through a process of modernization.

	 Key words: culture, common places, traditional society, modernity, 
change.

l estudio de caso es de 1924 hasta 1944; la introducción pre-
senta la situación de las escuelas hasta 2006.

	 Se ha tornado problemático encontrar un eje a través del cual 
se arme una historia, sobre todo cuando quedaron atrás las his-
torias nacionales y se han multiplicado las propuestas historio-
gráficas: historia de las mentalidades, de la vida privada, de las 
mujeres; con ello se pone de manifiesto cada vez más el problema 
de la representación de la realidad del pasado a partir de nuestro 
presente y, aún más, de la representación que la sociedad pasada 
tenía de sí misma. En virtud de que se trata una de las pregun-
tas esenciales que todo historiador se hace sobre los cambios y 
permanencias de una sociedad, me parece que trabajar desde la 
identidad es una vía sustanciosa e interesante: 

[…] una sociedad –con sus reglas e instituciones– tiene carac-
terísticas específicas que permiten se reconozca a sí misma (se 
auto-observe) con una identidad determinada. Así, aquellas ins-
tituciones nodales y que pervivan serán las que permitan a sus 
miembros reconocerse […] en un “nosotros” que se distingue de 
‘”los otros”.�

� Perla Chinchilla, Alfonso Mendiola y Luis Vergara. Lineamientos para la pre-

E



Escuela e identidad / 21  

La propuesta de este artículo es hacer una reflexión sobre la forma 
en que se fue construyendo la identidad de un grupo en particu-
lar, los judíos en México en el siglo xx, y la óptica desde la que se 
observará será la escuela, vista ésta como un espacio social-institu-
cional en el que reproducen y dan continuidad a su identidad.
	 El eje central será la escuela, vista como una institución que 
forma parte de la sociedad, entendiendo a la institución como un 
espacio en el que se distinguen las diferencias entre el interior y lo 
que lo rodea, con reglas específicas a partir de las cuales la propia 
institución, por una parte se reproduce, y por la otra se mantiene: 
estas reglas permiten a los miembros del grupo adquirir identidad. 
Seguir las reglas no requiere de un proceso de reflexión, sino que 
es automático; las conocemos y las seguimos, las entendemos y 
las reproducimos simplemente por el hecho de habernos educado 
en su seno. Es decir, una institución, cualquiera que ella sea, tiene 
características específicas que le permiten autoobservarse a la vez 
que permite ser observada. Estas reglas son los llamados “lugares 
comunes”: esos entendimientos que tienen quienes comparten en 
un sistema social, y que les son claros a todos.�

	 Entender estos lugares comunes será una de las tareas más 
importantes de este trabajo, ya que a través de ellos, sus perma-
nencias o mutaciones, podremos entender la dinámica del gru-
po judío en México y, me parece, a cualquier otro. Al hablar de 
los judíos en México en el siglo xx estaremos entrando también 
al tema de la modernidad y a los problemas que conlleva el trán-
sito de la sociedad tradicional a la moderna.
	 Es importante aclarar que cuando nos referimos al grupo ju-
dío se abren diversas posibilidades para el uso de los términos; 
una alternativa sería la de usar los términos propuestos por Albert 

paración de ensayos para ser incorporados a la “Historia de México”, Departa-
mento de Historia/uia, 2006. 
� Cfr. Perla Chinchilla Pawling, De la compositio loci a la República de las letras. 
Predicación jesuita en el siglo xvii novohispano,uia-Departamento de Historia, 
2004. p. 20.



22 / Raquel Druker

Memmi, filósofo tunecino especializado en estudios sobre la iden-
tidad judía, que distingue entre judaísmo, judaicidad y judeidad: 

Judaísmo refiere al conjunto de las tradiciones culturales y re-
ligiosas. Judaicidad (en francés judaïcité) designa expresamente 
el grupo judío en su totalidad demográfica, disperso en varias 
comunidades a lo largo del mundo; judeidad (en francés judéité) 
se refiere exclusivamente al hecho de sentirse judío, al modo en 
que se es un judío, subjetiva y objetivamente. La judeidad debe 
ser entendida como algo a ser construido, siempre definido, ja-
más terminado, aunque el judaísmo como religión no cuente 
para el sujeto.� 

Otra posibilidad es la de Jacques Derrida, que define la judei-
dad como “expresión que funda un acto, una manera de tornarse 
otro”.� Sin embargo, opté por simplificar los conceptos y llamar 
grupo judío a lo que estos dos pensadores llamarían judeidad, y 
judaísmo, al conjunto de tradiciones culturales y religiosas que el 
grupo comparte. 
	 También es importante hablar sobre el término con el que el 
grupo judío en México se autodefine: “comunidad”; y de inme-
diato surge la pregunta: ¿por qué se ven como tal?, ¿realmente se 
ven así?, ¿lo son? A partir de nuestro estudio, tenemos la impre-
sión de que llamarse comunidad es, en realidad, una forma iden-
titaria de presentación hacia el exterior, ya que hacia el interior 
no se trata de un grupo monolítico: no poseen un origen unitario, 
tienen más de dos mil años viviendo en lugares muy disímiles, no 
comparten casi nada, más bien parecen dislocarse continuamente, 
se presentan múltiples discusiones que los llevan a aglutinarse en 
grupos más pequeños, dependiendo de los lugares comunes que 

� Albert Memmi, O homem dominado, pp. 43-4, según cita de Betty B. Fuks, La 
vocación del exilio, México, Siglo XXI, 2006.
� Jacques Derrida, Mal de Archivo y Una impresión freudiana, ambos citados en 
ibid., p. 14.



Escuela e identidad / 23  

comparten, generalmente por país de origen. Un ejemplo claro 
de ello está en un programa que en el año 2005 preparó Tribuna 
Israelita, y que lleva por nombre La Comunidad judía en México, 
una comunidad de comunidades�, lo cual corrobora nuestra aseve-
ración. 
	 El término en hebreo para comunidad es Kehilá que aparece 
ya en los textos bíblicos, y que se utiliza para denominar al grupo 
judío exilado a Babilonia en el año 586 a.e., puesto que en la 
tierra propia se le denomina pueblo, nación, estado, según el mo-
mento histórico. De inmediato aparece una paradoja al llamarlos 
o llamarse ellos a sí mismos en México comunidad, ya que al 
sostenerse como tal ya no podrían ser modernos (puesto que la 
modernidad habla justamente de la apertura y no de la cerrazón); 
y lo que es más interesante aún es que lo que los une a la comuni-
dad, como intentaremos explicar, no es esencialmente el elemen-
to religioso, lo cual sería lógico, y ello convierte el tema en una 
gran incógnita que intentaré aclarar por la vía de la institución 
escuela. La pregunta sería entonces: ¿en qué medida la escuela 
nos permite entender cómo se reproduce la cultura, la identidad, 
y con ello los elementos que mantienen al grupo unido en torno 
a su comunidad?
	 Vemos en el sistema educativo judío en México un fenómeno 
que no puede dejar de llamar la atención, es decir, se entiende a la 
escuela como organización social, como un sistema complejo con 
redes de comunicación que, cuando entran en conflicto, pueden 
conducir a la ruptura o, en su defecto, al cambio. Y es justamente 
el tema de la crisis, la ruptura y el cambio en la escuela entendidos 

� Al seno de la comunidad se presentan subgrupos por origen geográfico con 
fuertes vínculos identitarios: los judíos provenientes de Europa oriental llama-
dos ashkenazim, aquellos que venían originalmente de España y tras la expulsión 
de 1492 se asentaron en la costa del Mediterráneo y principalmente en Turquía, 
los judíos provenientes de países de Medio Oriente, sobre todo Siria; todos estos 
a su vez se vinculan entre sí por ciudad de origen, tales como Damasco o Alepo, 
los judíos que venían de Alemania y que en su momento formaron una comu-
nidad aparte, o los del Imperio Austrohúngaro.



24 / Raquel Druker

como una manifestación de la capacidad reflexiva humana, el que 
estaremos observando. 
	 Al hablar de escuela, el lugar en el que se reproduce la cultura, 
nos encontramos con el problema metodológico consistente en 
definir el término cultura que, hoy por hoy, con la enorme diver-
sidad de modos de entender la realidad que nos presenta la mo-
dernidad, se convierte en una tarea muy complicada: “La cultura, 
que no es otra cosa que la condición de posibilidad de un espacio 
comparativo cada vez más radical, dista de ser un lugar desde el 
que se puede pensar la unidad, justamente posibilita lo contrario, 
la diferenciación”.� Podríamos partir de Niklas Luhmann para 
hablar de la cultura como la memoria de un sistema social: “Uno 
pudiera pensar que el concepto de cultura pudiera trasladarse de 
una observación de la observación, se trata de una forma singular 
que da pie a la pregunta, ¿cómo es que el observador observa al 
observador?”� Perla Chinchilla afirma que la cultura es la forma 
en que la sociedad se observa a sí misma, es una autorreflexión: 
“En síntesis, la cultura es un modo de ver el mundo, no tiene 
contenido, es la forma en que la sociedad moderna se observa a sí 
misma”.� Volvemos a Luhmann:

¿Por qué es tan difícil en las ciencias sociales ponerse de acuerdo 
alrededor de un concepto fundamentado de cultura? No es que 
hayan faltado intentos. Existen de hecho visiones de conjunto 
sobre la formación de los conceptos de cultura y acerca de sus 
diferentes difusiones. Y, sobre todo, se ha expandido tanto el es-
pectro del concepto, que bien puede considerarse ya demasiado 
amplio. Abarca todos los fundamentos simbólicos de la acción 
(Parsons) hasta la totalidad de los artefactos humanos […] Y si 

� Perla Chinchilla, “Historia cultural y cultura”, en Historia y Grafía, núm. 11, 
1998. p. 196.
� Niklas Luhmann, Teoría de la sociedad y pedagogía, Barcelona, Paidós, 1996, 
p. 39.
� Chinchilla, “Historia cultural y cultura”, op. cit., p. 192.



Escuela e identidad / 25  

además se le añade el concepto de cultura biológico –que se re-
fiere a todo comportamiento aprendido y que ya ha empezado a 
influenciar la sociología a través de la sociobiología, de la teoría 
de la evolución y del problema de la transmisión no genética–, 
entonces ya casi no se pueden establecer límites en lo social. Si 
se quiere definir la cultura como una medida particular de cla-
sificación de objetos, como una región ontológica del mundo a 
diferencia de otros objetos y de otras regiones, entonces la ampli-
tud del concepto entra en contradicción con respecto a la exac-
titud que se requeriría en los conceptos científicos.�

Es decir, el término cultura se vuelve casi imposible de definir, 
puesto que todo es cultura. Cultura sería la observación de las di-
ferencias entre lo uno y lo otro, como dice Chinchilla: “[...] si 
bien el binomio cultura-identidad parece indisociable, conside-
ro preferible trabajar una historia cultural a partir del lado de 
la identidad, y desde ahí construir el lado de la cultura, dado lo 
huidizo y polivalente que se ha vuelto este último concepto”.10 
Toda acción y creación, así como las ideas y el pensamiento de un 
grupo son cultura. La cultura es, de alguna manera, la memoria 
de los sistemas sociales. Podríamos completar diciendo que cultu-
ra es todo aquello que los hombres van creando y que unos y otros 
entienden cuando se habla de ello. 
	 Por añadidura, esta vía nos introduce en el tema de la iden-
tidad: 

La cultura se vuelve así un duplicador de todo lo que es, y el 
hombre moderno empieza a actuar en su mundo cotidiano –cul-
tural– sabiendo que éste pudo, puede y podrá ser de otro modo. 
Con ello se formula necesariamente el problema de la identidad, 

� Niklas Luhmann, Teoría de la sociedad, México, uia/Triana, 1988, p. 44.
10 Perla Chinchilla, “Cultura e identidad: un balance”, Ciclo de conferencias: 
Identidad e historia: historizar la identidad. México, uia, 24 de noviembre de 
2004.



26 / Raquel Druker

que la cultura puede problematizar, justamente porque desde ella 
no puede resolverse.11

Al hablar de la escuela judía, el tema de la identidad va a ser cen-
tral, por lo que esta forma de entenderla se convierte en elemento 
esencial para el trabajo.
	 El periodo de estudio va de 1924 a 1944, en un escenario en 
particular: el Colegio Israelita de México. Los libros de actas del 
colegio fueron las fuentes primarias de este trabajo. También se 
hizo una búsqueda en fuentes hemerográficas, principalmente de 
la prensa judía de la época, aunque también en la nacional.
	 Cada escuela en particular ha intentado resumir de alguna 
manera la historia de su trabajo cuando se acerca un aniversa-
rio importante, pero no se percibe en ello un asunto propio de 
historiadores, sino más bien un deseo de cumplir con el deber 
de informar a la comunidad específica de esa escuela acerca de 
los avances obtenidos: “Los judíos, dice en alguna parte Bashevis 
Singer, no registran su historia, carecen del sentido cronológico. 
Parece como si, instintivamente, supieran que el tiempo y el espa-
cio son mera ilusión”.12 Sin duda ésta es la visión del literato, por 
lo que, por mi parte, consideré pertinente hacer una investigación 
histórica para dar cuenta, de alguna manera, del tema de la escue-
la y la identidad. Sorprende que los inmigrantes judíos decidieran 
abrir el primer plantel educativo en una fase realmente temprana 
de su arribo a tierras mexicanas.
	 En 1912 se estableció la primera comunidad judía, la Alianza 
Monte Sinaí y, para 1917, ya había organizado su primer centro 
educativo, un Ktab (escuela tradicional judía para niños en los 
países árabes, cuyo símil en Europa Oriental es el Jeder), que con-
taba con 15 alumnos (varones), quienes asistían por la mañana 
a la escuela de gobierno, y por la tarde se instruían en la lectura 

11 Ibid., p. 191.
12 Margo Glantz, Las genealogías, México, sep, 1986, p. 32.



Escuela e identidad / 27  

del Pentateuco y los caracteres hebreos, y se familiarizaban con 
las plegarias y las tradiciones. Lo mismo hicieron los judíos de 
Europa Oriental cuando empezaron a llegar en la década de los 
veinte: “El desarrollo de la comunidad israelita en México, tomó 
varias décadas, pero en realidad fue el resultado de la inmigración. 
Ésta empezó a tener mayor ímpetu por los años veinte y fue au-
mentando durante toda la década siguiente [...] el censo del año 
de 1930 [...] 9072, frente a 134 en 1900”.13 En 1922 se organiza-
ron como Beneficencia Nidjei Israel e inmediatamente abrieron su 
Talmud Torá (escuela religiosa) a la que asistían nueve alumnos y 
que operaba también en forma vespertina.
	 En 1924 fundan lo que entonces se llamó: Idishe Shul (la 
traducción sería: Colegio Israelita). Esta escuela pretendía con-
vertirse en un colegio integral14 donde se impartieran tanto la en-
señanza oficial como la judaica. En 1929 la escuela pasaría a ser el 
Colegio Israelita de México, una vez que obtuvo su incorporación 
a la red educativa del Estado. El Colegio Israelita de México es 
hoy una institución de gran reputación, por ser pionero y por la 
organización que, a través de los años de su existencia, consiguió: 
“Adquirió renombre entre círculos judíos alrededor del mundo 
por sus logros; orgullo de esta pequeña comunidad, que logró 
enraizarse y florecer en un terreno totalmente extraño”.15 
	 En 1932 se establece en Monterrey, Nuevo León, la escuela 
complementaria Hativka, que en 1935 se transforma en escuela in-

13 León Sourasky, Historia de la comunidad israelita de México (1917-1942), 
México, Imprenta Moderna Pintel, 1965, p. 273. Se refiere, evidentemente, sólo 
al sector ashkenazita.
14 Colegio en el que el alumno recibe tanto la formación académica general 
como la judía particular. El término integral estaría denotando la forma en 
la que armónicamente se unen los conocimientos. Este tipo de colegios surge 
como resultado del proceso de modernización que viven las comunidades judías 
en la diáspora.
15 Adina Cimet, “Nacionalismo y lengua: los judíos ashkenazitas en México, 
1940-1950”, Revista Mexicana de Sociología, vol. 58, núm. 4, 1996. Cimet está 
citando el periódico Der Veg.



28 / Raquel Druker

tegral. Esta fue la segunda escuela, y tanto quienes la formaron 
como quienes laboraron en ella eran parte del Colegio Israelita en 
la capital. Esta escuela sigue funcionando, hoy bajo el nombre de 
Nuevo Colegio Israelita de Monterrey (no depende del cim del 
Distrito Federal) y da servicio prácticamente a la totalidad de ni-
ños y jóvenes de esa pequeña comunidad judía que cuenta aproxi-
madamente con 150 familias.16

	 La Beneficencia Nidjei Israel (comunidad ashkenazita), había 
conservado su Talmud Torá como una forma de educación com-
plementaria; en función de que la institución educativa a la que 
asistían, el Colegio Israelita, no optaba por brindar una educa-
ción apegada a la religión, hacia fines de 1941 funda el Colegio 
Yavne,17 que se caracteriza por ser una institución “moderna-or-
todoxa”, lo que resulta una visible paradoja.
	 En 1942, una fuerte disputa provoca una escisión dentro del 
Colegio Israelita. Fueron años muy complicados en la historia 
del mundo y en particular en la historia del pueblo judío, que está 
presenciando la muerte de sus hermanos en Europa a manos de 
los nazis. El sionismo político, empezó a preparar el terreno para 
la creación de un Estado judío; sin embargo, todas las tentativas 
en el plano internacional debieron congelarse ante los hechos in-
minentes de la Segunda Guerra Mundial. Esta idea tenía un gran 
número de seguidores en México, y fueron ellos quienes apoyaron 
la formación de un nuevo colegio, el Colegio Hebreo Tarbut, que 
completó también un ciclo de 60 años de labores ininterrumpidas 
y que ha logrado captar grandes simpatías entre la comunidad 
judía, por ser de los pocos colegios en los cuales estudian alumnos 
provenientes de todas las comunidades, (ashkenazitas, sefaraditas, 
y los provenientes de los países árabes).

16 Según datos obtenidos por la directiva de la Comunidad Judía de Monterrey.
17 En desacuerdo con la religiosidad del mismo y el menor grado de observancia 
de sus alumnos y maestros: a principios de los años cincuenta, dos rabinos perte-
necientes a esta misma comunidad abrieron una escuela aún más observante que 
se llamó Yeshivá de México, misma que se cerró en los años ochenta.



Escuela e identidad / 29  

	 En los dos años subsiguientes se establecieron dos escuelas he-
breas integrales: en 1943, la escuela Monte Sinaí, dependiente de 
la comunidad del mismo nombre, que tiene sus orígenes en el 
Talmud Torá Eess Haím; y en 1944 el Colegio Hebreo Sefaradí, de 
la comunidad proveniente de Turquía y los Balcanes. 
	 Nuevas luchas internas crearon un estallido dentro del Co-
legio Israelita de tal forma que un grupo de padres y maestros 
pertenecientes al mismo decidió separase y fundar, en 1950, el 
Nuevo Colegio Israelita I. L. Peretz. Un año más tarde, en 1951, 
la comunidad judía de Guadalajara, Jalisco, funda el Colegio Is-
raelita de Guadalajara.
	 A principios de los años sesenta, en 1962, se fundó la Yeshivá 
Keter Torá, escuela ortodoxa perteneciente a la comunidad Ma-
guen David. La década de los setenta será testigo de la formación 
de cuatro nuevos colegios: Ateret Yosef y Bet Yaacov, fundados 
a principios de la década, como resultado de un proceso de radi-
calización religiosa de la comunidad Maguen David, el Bet Haye-
ladim, y el Colegio Hebreo Maguen David.
	 La Casa de los Niños (Bet Hayeladim, su nombre en hebreo 
y por el cual se la conoce), fue fundada en 1974 con 15 alumnos y, 
tal y como su nombre lo indica, se rige por la filosofía montes-
soriana. Este colegio ha logrado, en apenas tres décadas, escri-
bir ya páginas abundantes en la historia de la educación judía en 
México. Es también un colegio integral y comprende solamente 
preescolar y primaria. 
	 En 1978, la comunidad Maguen David (judíos sefaraditas 
de Alepo, Siria), única que no se había adherido a la corriente de 
escuelas integrales de corte tradicionalista o secular, abrió el Cole-
gio Hebreo Maguen David. En el transcurso de muy pocos años, 
este colegio ha logrado aglutinar a un alto porcentaje de los niños 
y niñas pertenecientes a dicha comunidad (el único de esta co-
munidad que es mixto) y convertirse en uno de los colegios con 
mayor número de alumnos.



30 / Raquel Druker

	 Once años más tarde, en 1985, el Instituto Emuna, religioso, 
sionista y abierto a todas las comunidades, inició labores, tenien-
do como objetivo el que los estudiantes reciban una formación 
religiosa estudiando los textos tradicionales del judaísmo. Cabe 
mencionar que el colegio es mixto sólo en los grados iniciales.
	 En 1993, la comunidad Maguen David abre otra escuela, el 
Colegio Atid, que busca ser una respuesta moderna comunitaria, 
ya que pone su énfasis en la enseñanza del inglés, ante la deman-
da de los padres por una escuela que compita con las mejores 
escuelas bilingües en México. En ese mismo año, una institución 
de características especiales es fundada: el Instituto Kadima, una 
asociación judeo-mexicana para personas con discapacidad
	 El Colegio Or Hajayim de la comunidad Maguen David, fun-
dado en el año 2000, sólo como preescolar, llega ya, en 2007, a la 
escuela secundaria. Depende de la Yeshivá Keter Torá, antes men-
cionada, es ortodoxo, y su intención es contar también con secun-
daria y preparatoria, siendo mixto sólo en los grados iniciales.
	 En el ciclo escolar 2004-2005, se abrió un nuevo colegio or-
todoxo para la comunidad ashkenazita: Derej Emes. En virtud de 
que es de muy reciente creación, sólo tiene preescolar. El nombre 
es indicativo de que se trata de judíos ashkenazitas, por la pronun-
ciación y la escritura que utilizan en el hebreo.
	 Para cerrar este bosquejo de lo que son las escuelas judías en 
México, no podemos dejar de mencionar que, en 1946, después 
del fin de la Segunda Guerra Mundial, la Comunidad Judía de 
México, asume que debe sacar adelante, con sus propios recursos, 
la empresa educativa en la que se había aventurado, preparando a 
sus profesores y elaborando sus materiales de estudio. Se instaura 
por lo tanto el Seminario para Maestros de idish y hebreo que, 
aunque en principio era parte del Colegio Israelita y luego quedó 
bajo la tutela de la Comunidad Nidjei Israel, finalmente pasó a 
formar parte del Consejo de Educación Judía en México (Vaad 
Hajinuj, su nombre en hebreo). En 1992 se cerró y dio paso a la 
creación de la Universidad Hebraica, que ha recibido el recono-



Escuela e identidad / 31  

cimiento de la sep como institución que puede impartir licencia-
turas. En 1979, otro seminario para maestros fue fundado por la 
comunidad Maguen David, esta institución capacita a maestras 
para las escuelas ortodoxas.
	 En el ciclo escolar 2005-2006, se envió a los hogares de los 
miembros de la comunidad judía propaganda sobre una universi-
dad orientada a jóvenes religiosos que de otra manera no recibirían 
preparación profesional. Esta universidad lleva por nombre Ge-
nexis; los programas que ofrece son: Tecnologías de Información 
(ingenierías varias), Ingeniería Industrial y Negocios, así como 
una maestría en administración de negocios con cuatro especia-
lidades. Esta institución será una muestra de la hipótesis sobre el 
mundo tradicional inserto en el mundo moderno. Evita que los 
alumnos se expongan al mundo universitario, espacio de moder-
nización, y trae la universidad hacia ellos en un ámbito cerrado 
donde pueden conservar los elementos característicos del mundo 
tradicional.
	 Este rápido recuento nos permite ver cómo un grupo minori-
tario (aproximadamente 40 mil judíos en la República Mexicana, 
con una concentración casi absoluta en la Ciudad de México),18 
ha logrado generar y sostener una multiplicidad de escuelas. Exis-
ten comunidades judías dispersas en el mundo, y casi todas ellas 
han establecido redes educativas pero, en proporción al número 
de sus integrantes, el caso de la comunidad judía en México es 
sobresaliente19. En la página de internet del Congreso Judío La-

18 Sergio Dellapergola y Susana Lerner, “La población judía en México: perfil 
demográfico, social y cultural”, Estudios de poblaciones judías, núm. 26, México/
Jerusalén, Asociación Mexicana de Amigos de la Universidad Hebrea de Jerusa-
lén, 1995, Cuadro B, p. 28. 
19 Las estadísticas del Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informá-
tica (inegi), en el censo realizado en el año 2000, indican que, de un total 
de población con religión, calculado en 81 078 895 de personas, 74 612 373 
profesan la religión católica, mientras que 6 466 522 profesan otra (no se es-
pecifica cuál) «http://www.inegi.gob.mx/est/contenidos/espanol/rutinas/ept.
asp?t=mrel01&c=2581», consultado el 21 de mayo de 2003.



32 / Raquel Druker

tinoamericano,20 encontramos los siguientes datos: mientras que 
en México, para el año 2005, se cuenta con 17 escuelas integrales 
para una población de aproximadamente 40 000 judíos, Argen-
tina cuenta con 70 escuelas para un total de 230 000 habitantes 
judíos. Brasil con 10 en Sao Paulo para una comunidad que as-
ciende a 60 000 y varias en Río de Janeiro para los 40 000 esta-
blecidos allí. Chile, por su parte, cuenta con una comunidad de 
21 000 judíos y un solo colegio hebreo más otro religioso. Y en 
Venezuela, para una población de 15 000, tenemos que Caracas 
cuenta con dos escuelas grandes más algunas pequeñas, y Mara-
caibo con una.21 Por otra parte, en la página de internet del Con-
greso Judío Mundial,22 puede verse que, de los 500 000 judíos 
que hay en Francia, más de la mitad viven en París, en donde hay 
poco más de 20 escuelas judías, a las que asiste sólo el 4% de la 
población judía. Mientras que, en Inglaterra, de una población de 
300 000 judíos, el 15% asiste a las escuelas hebreas. Podemos ver 
cómo, en los dos casos europeos, los porcentajes son muy bajos y, 
en general, el número de escuelas judías en proporción al número 
de habitantes de la comunidad hebrea es bastante más bajo que 
en el caso mexicano. El contraste es especialmente fuerte cuando 
consideramos que casi el 90% de los niños judíos mexicanos asiste 
a escuelas comunitarias23. El hecho de contar con 17 instituciones 
educativas, todas ellas en pleno funcionamiento, con toda la carga 
financiera y la infraestructura que conlleva el mantenimiento y 
sostén de una escuela, invita a la pregunta: ¿se justifica la existen-
cia de todas estas escuelas para un grupo de dimensiones reducidas 
como lo es la comunidad judía en México?, ¿qué es lo que avala 
tal multiplicidad?, ¿está relacionado con el entorno, la sociedad 
receptora, o se trata de una dinámica propia y particular?

20 «http://www.congresojudio.org.ar», consultado el 23 de noviembre de 2005.
21 Las cifras pueden haber cambiado en los últimos dos años.
22 «http://www.worldjewishcongress.org», consultado el 4 de octubre de 2005.
23 Según datos obtenidos en 2005, por parte del Consejo Educativo Judío en 
México.



Escuela e identidad / 33  

	 Tras hacer un análisis en retrospectiva, contemplando el surgi-
miento de toda una red de escuelas que funcionan con efectividad 
hasta el día de hoy, nos queda claro que cada grupo de judíos 
que llegó a México se organizó en diferentes comunidades, pero 
a la vez cuenta con una organización que las agrupa a todas, y 
ésta se denomina Comité Central Israelita (fundado en 1938), 
aunque para asuntos de la cotidianeidad y de la vida intramuros, 
son las diversas comunidades las que se ocupan de cada uno de 
sus miembros, quienes se afilian según el lugar de origen y de los 
lugares comunes compartidos, lo cual quizá explique el porqué 
de la multiplicidad de escuelas que buscan, precisamente, repro-
ducir la cultura y la identidad del grupo.
	 En virtud de que el tema abordado se desarrolla en el ámbito 
de una sociedad que se debate entre ser tradicional y ser moderna, 
dedicaremos alguna reflexión al respecto. 
	 La modernidad 

se caracteriza hasta hoy por la multitud de sistemas funcional-
mente diferenciados que se reproducen en forma autónoma e in-
dependiente y que han generado un policentrismo, para nosotros 
ya plenamente visible: la llamada sociedad mundial y el proceso 
de globalización.24 

En la modernidad, las funciones no están jerárquicamente orga-
nizadas en el espacio de la sociedad global, no hay centro ni eje 
estructurador: 

Todas las funciones son relevantes para el funcionamiento de la 
sociedad […] esto determina la imposibilidad de una autodes-
cripción de la sociedad a partir de un punto de vista único, o en 
otros términos, desde un centro o alrededor de un vértice.25 

24 Perla Chinchilla y Alfonso Mendiola, “Las humanidades: la identidad”, Colo-
quio: Las humanidades hoy, uia, México, 31 de enero de 2005.
25 Idem.



34 / Raquel Druker

Este cambio, de una identidad dictada desde el estamento más 
alto para todos, hasta una identidad de múltiples centros como la 
que se vive hoy, nos explica lo difícil que es describir inclusive, el 
propio cambio. 
	 En la sociedad tradicional todo se explicaba a partir de un 
metacódigo, y en la modernidad a partir de una policontextuali-
dad. Mientras que la sociedad tradicional se cierra en su espacio, 
la sociedad moderna rebasa el espacio, aunque sin diluirse en él. 
En la modernidad, “la vida social sigue funcionando al entender 
que existen infinitas posibilidades de comparación, y por ende, de 
diferencia.”26 
	 Hoy la identidad se forja en centros tan diversos como subsis-
temas hay, tales como la familia, el grupo de amigos, los grupos de 
convivencia y, por supuesto, la escuela. Si en el antiguo régimen la 
estructura de la educación se rige desde el centro, vemos que ésta 
en la modernidad es uno de los subsistemas en los que vive el su-
jeto y, por lo tanto, una fuente más, quizá con un peso específico 
mayor, para la forja de la identidad.
	 Con respecto a la identidad, Stuart Hall plantea que: una bue-
na parte de la identidad se encuentra en el imaginario “[...] un 
poco dentro de una fantasía, o al menos dentro de un campo 
ilusorio”.27 Basado en los conceptos de Derrida y otros, nos dice 
que esto

implica el reconocimiento radicalmente inquietante de que sólo 
a través de la relación con el Otro –la relación con lo que no es, 
precisamente con lo que no está, con lo que se llama su exterior 
constitutivo– se puede llegar al significado ‘positivo’ de cualquier 
término y por tanto construir su ‘identidad’.28 

26 Idem.
27 Stuart Hall, “Who Needs Identity?”, Questions of Cultural Identity, Londres, 
Sage Publications, 1996, p. 5.
28 Ibid., p. 5-6.



Escuela e identidad / 35  

Ante lo cual, podemos resumir que la identidad social y la indivi-
dual van de la mano, una alimenta a la otra y viceversa, siendo la 
identidad el sentido de pertenencia colectivo y personal que tanto 
sujetos como grupos necesitan construir para obtener reconoci-
miento social.
	 El gran reto será explicar cómo se han dado estos procesos 
en la comunidad judía de México, vistos a través de su primera 
institución educativa. Con el fin de entender el contexto en cual 
se crea esta primera institución, debemos responder a la pregunta: 
¿cómo transitan los judíos hacia la sociedad moderna?
	 El continente europeo fue la arena en la que se dio el paso de 
la sociedad tradicional a la sociedad moderna. Los países pasaron 
a ser estados centralizados, las culturas modernas se identifica-
ron con sus respectivos idiomas, los dialectos locales y cualquier 
tipo de particularidades quedaron anulados. Los principios de 
igualdad ante la ley, de oportunidades para todos y de gobier-
no representativo que permitiera la participación del pueblo en 
importantes decisiones políticas y sociales, así como la difusión 
de establecimientos educativos públicos y oficiales, tuvieron una 
importante influencia en los cambios sociales de la modernidad.
	 Había, en ella, una promesa casi prometeica, según la cual 
la esencia de la conciencia laica moderna, ilustrada, se expre-
saba en la libertad individual, y en la búsqueda del individuo 
por controlar su destino a través de la ciencia y la tecnología. 
Simultáneamente, se desarrollaron ideologías nacionalistas de 
raíces románticas y organicistas, que rechazaban la idea de las 
libertades individuales para elevar la idea de nación como ente 
superior que debía ser liderado hacia un destino de grandeza. 
En ese contexto se lleva a cabo la transición de las comunidades 
judías europeas hacia la modernidad, el paso de una comunidad 
tradicional y autónoma a un organismo voluntario y dependien-
te del Estado, organismo que, por su calidad de voluntario, per-
mite al individuo liberarse del grupo. Tal como sostiene Yaacov 
Katz, la disolución de la comunidad judía tradicional fue acom-



36 / Raquel Druker

pañada por una búsqueda de nuevas esferas de acción basadas 
en nuevas teorías, orientadas hacia conocimientos científicos y 
razonamientos filosóficos, y en una idea optimista del progreso 
general. Los líderes del iluminismo judío buscaban formas de 
integración de los judíos a los espacios “neutrales” libres de pre-
juicios religiosos.29

	 Podemos decir que el proceso de emancipación de los judíos 
quedó concluido en Europa Occidental durante 1860 y 1870. El 
concepto de igualdad de derechos de todos los ciudadanos, inde-
pendientemente de su origen y su religión, fue reconocido por 
el pensamiento político europeo como principio obligatorio; 
por lo tanto, algunos judíos pensaron que el problema de la “cues-
tión judía” estaba resuelto, al disolver su singularidad como grupo 
e individualmente. Su integración en la sociedad gentil contri-
buyó a que se diera un acercamiento de los judíos a la sociedad 
nacional; sin embargo, no borró los rasgos comunitarios y psico-
lógicos que caracterizaban a muchos de ellos.
	 Antes de la Ilustración y de la Revolución Francesa, el con-
texto religioso determinaba el estatuto legal del judío, que no po-
día ser parte del cuerpo político, puesto que la sociedad cristiana 
consideraba su organización política como una expresión de los 
dogmas cristianos. “En un Estado cristiano, una persona que no 
creía en Cristo no podía ocupar un cargo público ni ejercer auto-
ridad sobre cristianos; no podía ser parte del vínculo feudal y, por 
lo tanto, no podía poseer tierras”,30 aunque en la práctica podían 
darse otras situaciones. Por supuesto que el judío podía ser tole-
rado, en el sentido de que la mayoría de las sociedades cristianas 
permitieron a los judíos la libertad de culto; pero el precio de la 
tolerancia era la separación que conllevaba una clara, definida y 
legítima discriminación. 

29 Cfr., Jacob Katz, Jewish Emancipation and Self Emancipation, Filadelfia, The 
Jewish Publication Society, 1986.
30 Ibid., p. 17.



Escuela e identidad / 37  

	 Durante la Edad Media, la condición judía les otorgaba a sus 
miembros un status especial de comunidad religiosa y de corpo-
ración social cerrada. Al gozar de esta “relativa autonomía” pu-
dieron organizarse internamente en asociaciones denominadas 
Kehila, que eran las responsables de administrar y representar a 
cada comunidad local, a la que en forma obligatoria se adscribían 
todos los judíos, característica inherente a la sociedad tradicional. 
Tras el edicto de tolerancia de José II en 1782 y el triunfo de la 
Revolución Francesa, los judíos obtuvieron estatuto de ciudada-
nía en los países de Europa Occidental en los que habitaban. Ello 
los llevó a pensar que su integración podía ser total: “La emanci-
pación de los judíos se fue haciendo inevitable en Europa a medi-
da que una sociedad burguesa, industrial y laica, con un estatuto 
jurídico uniforme, reemplazaba a la sociedad feudal jerarquizada 
de la Edad Media”.31 La mera existencia de la Kehila, enclave que 
hasta entonces era una corporación bien establecida y con gobier-
no propio, se volvió obsoleta y, con ello, perdió el lugar central 
al que estaban acostumbrados los judíos durante la larga Edad 
Media. 
	 La asimilación cultural fue un procedimiento que adoptó el 
judaísmo para su integración a la sociedad moderna, puesto que 
el judío que penetraba en el mundo de la cultura europea de-
bía abandonar el idioma hebreo y el idish por la lengua pura del 
país,32 igual que las minorías regionales, como lo sostiene Michel 
de Certeau con respecto a Francia. Este cambio de lengua trans-
formaría el mundo espiritual de los judíos y alteraría su actividad 
creativa; afectaba desde los sermones de los rabinos hasta la li-
teratura popular. Michel de Certeau plantea el tema a través de 
la pregunta: ¿cómo y en dónde se constituye el discurso oficial 

31 León Poliakov, Historia del antisemitismo, Madrid, Muchnic, 1984, p. 9.
32 Un año antes de emitir el Edicto de Tolerancia, en 1781, José II ya había 
prohibido el uso del idish y/o el hebreo en cualquier acto público. Cfr., Paul 
Mendes-Flohr y Jehuda Reinharz, The Jew in the Modern World, Nueva York, 
Oxford University Press, 1980, p. 36.



38 / Raquel Druker

que legitime este auténtico etnocidio realizado en nombre de la 
“nación”?33

	 Por otra parte, la asimilación social fue progresando rápida-
mente en las primeras décadas del siglo xix. La oferta de la mo-
dernidad fue irresistible para una gran parte de las comunidades 
judías en Europa. Sostenían que el judaísmo había dejado de exis-
tir como pueblo, pues había dejado de ser una nación dos mil 
años atrás, cuando fueron exilados de su tierra por los romanos y 
eran puramente un grupo con una religión particular.
	 En contraste, en Europa Oriental, donde no se vivieron los 
procesos de modernización, la situación de los judíos fue radi-
calmente diferente, lo cual se hace patente en Rusia, donde los 
judíos vivieron todo el tiempo a merced de la voluntad del Ro-
manov en turno, y no será sino hasta la Revolución comunista, 
que su situación cambie, convirtiéndose en caldo de cultivo para 
importantes movimientos sociales judíos. 
	 En los países centroeuropeos el judaísmo se enfrentó a múlti-
ples obstáculos, entre otros, la Santa Alianza de los monarcas de 
Rusia, Alemania, Prusia y Austria, que influyó de muchas mane-
ras e hizo más lento el proceso de emancipación, ya que con esta 
unión se buscaba, mayormente, una suerte de recomposición del 
Antiguo Régimen al crear una alianza entre “el trono y el altar”, 
una restitución de la Iglesia al sitio de honor de donde había sido 
desplazada, lo cual devolvía a los judíos a la posición de la que 
habían empezado a salir tras la Revolución Francesa y las reformas 
napoleónicas.
	 Paralelamente al proceso de emancipación y a los derechos que 
les fueron otorgados a los judíos, se enfrentaron al problema de la 
actitud que debían tomar hacia su propio grupo por un lado, y ha-
cia la sociedad en la que convivían diariamente. Se enfrentaban a 
dilemas del tipo de preguntarse si sus hijos, que ahora podían asistir 

33 Michel de Certau, et al, Une politique de la langue. La Révolution francaise et les 
patois, París, Gallimard, 1975.



Escuela e identidad / 39  

a los colegios, tendrían que profanar los preceptos de la religión y 
asistir en sábado a la escuela, algo expresamente prohibido por la ley 
judía, o bien dejar pasar la oportunidad de que sus hijos recibieran 
una buena educación y de que a través de ella pudieran integrarse 
como todos los ciudadanos a la sociedad, con el fin de preservar 
sus principios religiosos. Lo importante no fueron las decisiones 
individuales: el problema se trasladó al colectivo, a la identidad 
judía. Nunca antes la paradoja había sido tan clara y evidente.
	 Hubo muy diversas formas de enfrentar el problema: por una 
parte la indiscutible lealtad a la tradición judía mediante una opo-
sición muy firme a toda idea que pudiera provenir del mundo 
gentil, es decir, aferrarse al mundo tradicional; y por otra parte la 
completa asimilación al medio y la total desvinculación de los lazos 
históricos, para entrar así de lleno a la modernidad. Pero la gran 
mayoría de los judíos no optaron por ninguno de los dos extremos, 
sino que intentaron una identidad simultánea con la aspiración de 
integrarse a ambos esquemas. Sin embargo, la tradición de segre-
gación hacia los judíos tendría sus consecuencias; gran cantidad de 
judíos sintió la necesidad de demostrar una completa separación 
de sus propios orígenes, junto con su absoluta lealtad a la cultura 
europea, negando así su pasado y su religión. La sociedad recepto-
ra, principalmente la de Europa Central y Occidental, consideró la 
aceptación de los judíos como acto de generosidad, y decidió que, 
dada su herencia “defectuosa” y su muy reciente reconocimiento 
del mundo espiritual y de los valores de la sociedad europea, los ju-
díos debían de resignarse y conformarse con su situación marginal. 
Pareciera que no alcanzaron a darse cuenta de que la necesidad que 
los judíos sentían por entrar al mundo gentil provenía, en un alto 
grado, de su deseo de dejar de ser un grupo marginal y segregado, 
para obtener la igualdad de derechos dentro de una sociedad que 
se basaba en la razón y en la cual el individuo importaba por sí 
mismo, no por la corporación o grupo al que perteneciera, y, por 
ende, era valorado por sus méritos personales, no por la actitud o 
herencia del grupo, es decir, por su ingreso a la modernidad. 



40 / Raquel Druker

	 Los primeros grupos de reformadores de la religión serían 
quienes pugnaran por la secularización de la enseñanza tradicio-
nal, y por consiguiente quienes llevaron el conocimiento judío a 
nivel de ciencia, establecieron academias de estudios judaicos, cír-
culos literarios e históricos, e inclusive incursionaron por primera 
vez en la universidad alemana con: la Wissenschaft Des Judentums 
(ciencia del judaísmo), representada en personajes como Leopold 
Zunz (1794-1886), Abraham Geiger (1810-1894), y otros, inten-
tando presentar científicamente, tanto al interior como al exterior 
del judaísmo, los aspectos de su tradición e historia como aptos 
para participar del mundo cultural europeo. Su búsqueda era la 
de la redefinición del judaísmo de modo tal que lo convirtiera 
en algo relevante al individuo sin que el aspecto colectivo tuviese 
gran importancia. 
	 Frente a este movimiento de reforma, y también como res-
puesta a los retos que presentaba la modernidad, se expresa el 
grupo de la ortodoxia, llamándose a sí mismos los poseedores de 
la palabra correcta. Ellos mostraron su horror ante la reforma, a la 
que consideraban como la cristianización de las sinagogas y la tri-
vialización del judaísmo y, por consiguiente, una afrenta a la reve-
lación divina. Concebían los ideales de la modernidad como una 
“inocente fe de ingenuos”. Frente al cambio y la evolución, ellos 
hablaban de continuidad y conservación. Se autodefinían por la 
fidelidad a la ley judía y por la creencia en los principios funda-
mentales de la fe.
	 Los ortodoxos se definían como aquellos que iban a contra-
rrestar el “caos” producido por los dirigentes del movimiento 
reformista; se dividían entre aquellos que cerraban firmemente 
sus ojos a la modernidad, negándola, y los que aceptaban su lle-
gada, pero bajo sus propias condiciones y que se llamaban a sí 
mismos ortodoxos modernos o neo-ortodoxos, término que es 
evidentemente una paradoja, puesto que la palabra ortodoxia en 
sí misma encierra el concepto del mundo tradicional, por lo cual 
no podría ser moderno. Uno de sus máximos exponentes es el 



Escuela e identidad / 41  

rabino Samson Rafael Hirsch (1808-1898), quien luchó contra 
la ortodoxia clásica asumiendo que la modernidad era un hecho 
incontrovertible y, por lo tanto, apoyó la integración de pautas 
y normas modernas de vida (tales como cambio de vestimenta, 
participación en la vida científica y cultural del Imperio), pero a 
un mismo tiempo conservando en forma estricta su fidelidad a la 
ley. Hirsch se ocupa de reinterpretar el judaísmo, y habla de un 
judaísmo histórico que, a través de todas las generaciones, se ha 
caracterizado por cumplir con la ley judía.
	 Entre estos dos campamentos, el ortodoxo y el de la reforma, 
se va a generar un cisma profundo, por lo cual surge una tercera 
respuesta, que es la del conservadurismo, y cuyo primer exponen-
te es el rabino Zeharias Frankel (1801-1875). Este grupo acepta 
la necesidad del cambio en las interpretaciones de la ley (como lo 
sostiene la reforma) pero a su vez, exige que estas modificaciones 
se realicen dentro del espíritu de la religión judía (como lo de-
manda la ortodoxia). Los conservadores hablan de un judaísmo 
positivo en cuanto a sus posturas frente a la ley, e histórico en 
cuanto a la evolución: “La revelación original en el Monte Sinaí 
se complementó con la revelación incesante que se manifiesta du-
rante toda la historia en el espíritu del pueblo judío”.34

	 Estas reacciones a la modernidad son en el ámbito religioso, 
pero también va a haber reacciones no religiosas. La primera es la 
integracionista, es decir, la propuesta de participar en la sociedad 
como iguales, y que, llevada a su expresión extrema, llega a ser 
asimilacionista. 
	 Por otra parte están también los nacionalistas diaspóricos, 
quienes ven la luz en el entorno de Europa Oriental. Estos na-
cionalistas o autonomistas creían en una nación judía con posibi-
lidades de prosperar en la diáspora. Esperaban obtener igualdad 
cívica como individuos en sus países de residencia, pero al mis-
mo tiempo, ser aceptados como una minoría nacional dotada 

34 Idem.



42 / Raquel Druker

de derechos reconocidos, especialmente en materia cultural, al 
grado de solicitar el financiamiento para escuelas donde se en-
señaba idish, idioma que consideraban nacional. A estos grupos 
podríamos considerarlos como en búsqueda de una modernidad 
intermedia, y de ellos podríamos distinguir dos tipos: uno, el ma-
yoritario, el del Bund; y el de los “folkistas” (folk-pueblo), un pe-
queño partido, a cuya cabeza se encontraba el historiador Simón 
Dubnow,35 quien insistía en sus escritos sobre la autonomía de la 
que los judíos habían gozado en diferentes momentos de su vida 
diaspórica. Por ejemplo en Babilonia, donde floreció un judaísmo 
prácticamente autónomo, con un “exilarca”, es decir un monarca 
en el exilio, además de gozar de libertad absoluta para el estudio y 
la práctica de su religión; o bien el caso de España, donde se da el 
conocido Siglo de Oro, pero, en Polonia durante los siglos xvi y 
xvii, con el famoso Sínodo de las cuatro tierras (la gran Polonia, la 
pequeña Polonia, Podolia y Volynia). Dubnow sostenía que podía 
crearse en Europa oriental “un marco multinacional que permi-
tiese a todos esos grupos, incluido el judío, desarrollar su cultura 
específica”,36 y señalaba a los judíos como el más claro ejemplo 
de una nación basada exclusivamente en ideales espirituales, en 
un pensamiento que engloba aspectos religiosos, éticos, sociales, 
políticos y filosóficos, es decir, que el destino del grupo no reside 
en su fuerza política sino en la espiritual y cultural. 
	 Otra respuesta no religiosa de integración a la modernidad 
será la adhesión al socialismo. Las ideas marxistas habían ya pe-
netrado la sociedad alemana e inclusive llegaron hasta Europa 
Oriental en tiempos de los zares liberales. Los judíos vieron en el 
socialismo una posibilidad de cambiar al mundo y hacer posible 

35 1860-1941. Nacido en Bielorrusia, en 1922 se trasladó a Berlín y con el as-
censo de Hitler al poder se refugió en Riga-Letonia, donde continuó su obra. 
En diciembre de 1941 fue asesinado por la Gestapo. Su obra de vida se llama 
Historia universal del pueblo judío.
36 Jean Cristophe Attia y Esther Benbassa, Israel: la tierra y lo sagrado, Barcelona, 
Rio Piedras, 2001, p. 147.



Escuela e identidad / 43  

que los judíos se integran naturalmente en una nueva “sociedad 
justa y desclasada”. Esta propuesta fue muy llamativa, y un nú-
mero importante se adscribió a ella, por lo que no sorprende que 
tantos judíos hayan participado en la Revolución Rusa.
	 Sin embargo, para algunos seguidores de estas ideas quedaba 
claro que el socialismo y su eventual triunfo no integraría a los 
judíos a esa sociedad ideal, como era de esperarse, por lo cual, 
crean un movimiento judío socialista, llamado “bundismo”. El 
nombre completo es: Alianza (Bund) General de Obreros Judíos 
de Lituania, Polonia y Rusia, y fue el primer partido obrero judío, 
fundado en Vilna, Lituania, en 1897. El Bund se consideraba par-
te integral del partido obrero socialdemócrata ruso, pero a su vez 
se veía a sí mismo como particular, en tanto debía luchar también 
contra el antisemitismo y la discriminación, por lo que fueron los 
primeros en crear un grupo de autodefensa judía; eran autono-
mistas diaspóricos, opositores fieros del sionismo, pues no veían 
en él ninguna posibilidad, y consideraba al idish como el idioma 
de comunicación y producción intelectual.
	 Otra forma de responder fue a través del sionismo, muestra 
clara de modernización que aparecía como una opción para reubi-
car las emociones y opciones de la vida judía en un ámbito secular 
modernizante, sin que ello impidiera una expresión religiosa. El 
idioma hebreo se convirtió, para esta corriente, en el idioma se-
cular (sin eliminar su uso ritual) y en el idioma oficial de lo que 
posteriormente sería el Estado de Israel. Derivado de la palabra 
Sión, que en la memoria judía es el sinónimo de Jerusalem, el 
sionismo es el movimiento nacional político que aspira a la crea-
ción de un estado judío en su tierra ancestral, ya que el territorio 
es fundamental en un movimiento nacionalista. Fue la época en 
que se completó la unificación de Italia y Alemania, y triunfaron y 
fueron reconocidos políticamente los movimientos eslavos, espe-
cialmente los situados en los Balcanes. Otro factor determinante 
fue la aparición de movimientos antisemitas, lo cual aumentó la 
incapacidad de los judíos para integrarse a su medio ambiente y 



44 / Raquel Druker

a las luchas nacionales. El sionismo contenía en sí una paradoja: 
por una parte pretendía conservar la tradición judía de apego a 
la tierra “prometida”, y por la otra asumía objetivos modernos, es 
decir, la creación de un Estado nacional. Esta paradoja sirvió para 
dar cierta estabilidad y fuerza al movimiento nacional judío, ya 
que podía moverse libremente entre ambas posturas, incluirlas, 
y pasar de una a otra, pero sin duda su base contiene una dialéc-
tica permanente. Paralelamente, el movimiento nacional dio al 
ser judío una fuente de orgullo individual, y al grupo un ideal 
colectivo. Hay que mencionar que, en el seno de esta corriente de 
pensamiento hay diversas variantes, a saber: sionismo socialista, 
sionismo marxista, sionismo práctico, sionismo político y sionis-
mo religioso.
	 Prácticamente todas estas ideas con su traducción particular 
llegaron a México, un país que estaba pasando, a su vez, por pro-
cesos de modernización acelerada, en particular durante la época 
del Porfiriato, que surgió como una etapa reconstructiva del país. 
La última etapa de dicho periodo político, fue una época de con-
solidación, de una relativa paz interna. México se vinculó al mer-
cado mundial y permitió la entrada de capitales extranjeros, lo cual 
significó un gran avance tecnológico para el país. En este ambiente 
de modernización, México recibió a los primeros inmigrantes ju-
díos del siglo xx. A partir del encuentro con la sociedad receptora, 
se originaron diversas formas de identidad(es) y pertenencia(s) de 
la comunidad judía en México, que traía ya consigo su propio 
debate entre sociedad tradicional y sociedad moderna. Este debate 
encuentra su arena de polémica en el marco de la escuela, ya que 
es en ella en donde se reproducen los valores sociales.
	 Al hablar del sistema educativo en general, debemos conside-
rar que se trata de un sistema reacio al cambio y que, por consi-
guiente, se rigidiza, se solidifica frente a la demanda del cambio: 

[…] cuando se intenta hacer un cambio significativo en una es-
cuela, nos damos cuenta cuánto afecta la relación escuela-socie-



Escuela e identidad / 45  

dad. No se pueden entender todos los fracasos que ha habido en el 
intento de cambiar algo en las escuelas a menos que se entiendan 
las relaciones escuela-sociedad, y el carácter que estas tienen.37 

Cuando se intenta el cambio podemos ver dos tipos de reacciones 
en el sistema escuela, una en la que se crean nuevos lugares comu-
nes de referencia y, con base en ellos se logra introyectar la nueva 
propuesta; y la otra, en la que la resistencia al cambio es tal que no 
permite que se creen nuevos lugares comunes en sustitución a los 
anteriores y, por tanto, se provoca una ruptura total.
	 Si entendemos a la escuela como sistema social, podremos ver 
que lo que ocurre en su interior es el reflejo de lo que ocurre en la 
sociedad en la que está inserta; en el caso del Colegio Israelita esto 
se hace muy evidente. En el estudio realizado pudimos apreciar 
que cada vez que la escuela experimentaba momentos difíciles, 
discusiones internas, búsquedas, debates, éstos sólo servían para 
fortalecerla; los lugares comunes que compartían eran claros pa-
ra todos y, por ello, no se provocaban fracturas.
	 Siguiendo esta idea podemos señalar que en este debate entre 
las dos sociedades se van a crear diferentes respuestas entre los ju-
díos; estarán aquellos que se niegan a salir del mundo tradicional 
para entrar en el moderno y siguen reproduciendo los lugares co-
munes que dicta la religión; por otra parte encontramos a los que 
definitivamente se insertan en la modernidad, aceptan su nueva 
situación exclusivamente como individuos, y así desaparecen de 
la comunidad; y aquellos que se quedan en medio del debate, se 
convierten en una suerte de híbridos que viven en permanen-
te conflicto entre pertenecer a la sociedad tradicional o a la moder-
na. Podríamos decir que las distintas corrientes de pensamiento 
que hasta 1941 habían convivido en el marco del colegio de una 
o otra manera, más tarde o más temprano llegarían a una ruptura. 

37 Seymour B. Sarasson, The Culture of the School and the Problem of Change, 
Boston, Allyn and Bacon, 1976.



46 / Raquel Druker

En síntesis, podemos hablar de cuatro posturas que fueron que-
dando claras a lo largo de los años en cuestión (1924-1942):

1.	 La religiosa, como representante más auténtica de la socie-
dad tradicional, que no busca adaptaciones a la moderni-
dad y que piensa que la continuidad del pueblo y, por ende, 
de la comunidad, depende de mantenerse comprometidos 
con las tradiciones y preceptos del judaísmo.

2.	 La que analiza su realidad pensando que lo importante es la 
comunidad en la que se encuentran, adaptarse a las necesi-
dades de dicha comunidad y enfatizar los rasgos culturales 
judíos en esta nueva realidad mexicana. Al seno de ésta hay 
dos grupos: los bundistas, que son los que más enfatizan 
el aquí y el ahora (Doikait) y el idish como único idioma 
para preservar la cultura, y cuya ancla está en el mundo 
tradicional, y los nacionalistas, que consideran que todo lo 
que estimule a la nación judía es importante, incluyendo el 
hebreo y hasta el sionismo, por lo cual lo aceptarán en su 
versión más romántica y menos pragmática.

3.	 La que quiere romper con el pasado con el fin de adaptarse 
al lugar en el que viven, que pugna por enseñar español, 
por que los niños comprendan la realidad mexicana y que, 
al mismo tiempo, mantengan la cultura judía. Esta postu-
ra va a producir un híbrido, es decir el “judeo-mexicano” 
que busca integrarse al medio, aunque, de cualquier forma 
pretende mantenerse judío y en ese sentido comparte con 
el grupo anterior el deseo de perdurar como grupo.

4.	 La que busca la ruptura con el pasado pero a cambio ofrece 
un futuro diferente, orientado a la construcción de una 
nueva realidad judía en un estado propio, la sionista.

También podríamos hablar de los comunistas, quienes a la vez, 
querían cambiar el mundo y romper con el pasado, pero su im-
pacto al interior del colegio fue tan escaso que sólo los menciona-
mos; ellos representarían a los realmente modernos.



Escuela e identidad / 47  

	 Con respecto al primer grupo, el religioso, la ruptura fue casi 
inevitable y no produjo prácticamente discusión. En cuanto sin-
tieron que podían hacer su propia escuela, que contaban con el 
apoyo de la Comunidad Nidjei Israel y con la conducción del 
Rabino Rafalín, se echaron a cuestas la realización de un sueño 
largamente atesorado. El grado de insatisfacción había alcanzado 
ya niveles insostenibles. 
	 El sistema ya no podía tensarse más. La falta de lugares comu-
nes que sentía el grupo religioso, sumado a la realidad nacional 
que se vivía entre 1941 y 1942 tras el cambio de gobierno de 
Cárdenas a Ávila Camacho, y la reforma al artículo 3° Consti-
tucional,38 fueron los elementos que favorecieron que el grupo 
religioso viera en esta coyuntura la oportunidad de abrir su pro-
pia escuela. Poco tiempo después invitaron a un educador judío 
que ya tenía fama internacional, y que en ese momento residía 
en Bélgica, para dirigir la Escuela Yavne, según el modelo de las 
escuelas Yavne en Europa,39 una escuela religiosa integral. El pro-
fesor Zelig Zyfmanovich encarnaba los ideales que buscaban, así 
que el colegio inició sus labores en 1942 con un programa de 
estudios que incluía la enseñanza del idish y del hebreo, pero cuyo 
énfasis estaba puesto en los estudios bíblicos y talmúdicos. Por 
considerar que no era suficiente el tiempo en el horario matutino 
para lograr una cabal educación religiosa, complementaban con 
un estudio vespertino (Yeshivá) para varones, que en un principio 
fue obligatorio y posteriormente optativo.
	 La tensión entre sociedad tradicional y sociedad moderna es 
evidente en esta escisión que, sin embargo, no provocó un estalli-
do al interior del Colegio Israelita, lo cual se explica por el hecho 

38 Con esta reforma ya no se contempla el tema de la educación socialista y, por 
ende, abre de nuevo la posibilidad a la integración religiosa.
39 Históricamente la ciudad de Yavne albergó a una gran cantidad de sabios que 
escaparon de Jerusalém durante el asedio romano en el siglo I de la era actual; 
por eso se le da tal nombre a la red de escuelas religiosas, con el objetivo de que 
se conviertan en los lugares donde se formarán “los nuevos sabios”.



48 / Raquel Druker

de que, a pesar de que los lugares comunes de este grupo religioso 
y los del grupo nuclear del colegio habían dejado de compartirse 
desde tiempo atrás, ellos sólo mantenían a sus hijos en esta escuela 
hasta tanto pudieran establecer una institución propia, y en cuan-
to tuvieron la oportunidad lo hicieron; es en ese sentido que la 
separación no crea conflicto.
	 Sin embargo, con la llegada de una corriente que por su pro-
pia constitución rompía con el mundo tradicional para expresarse 
cabalmente como una opción de modernidad, el sionismo, la es-
cuela vivió su primera gran fractura. Esta ruptura se explica justa-
mente porque, como hemos sostenido, la institución se conforma 
a partir de los lugares comunes reconocidos por los miembros que 
la componen, y los miembros que la integran tienen sus propios 
lugares comunes, que van a ser los límites de la nueva institu-
ción recién creada; este es el caso del colegio que se creó como 
resultado de la disputa, el colegio Tarbut, que apostaba por la 
opción nacional del sionismo que, efectivamente, traería consigo 
la realización del sueño anhelado, la creación de un Estado judío 
independiente, el hogar nacional en el que finalmente todos los 
ciudadanos pudieran compartir lugares comunes, idioma, cancio-
nes, alimentos típicos, preocupaciones y rutinas.
	 Quienes no estuvieron dispuestos al cambio permanecieron 
dentro de los marcos de la institución conocida, el Colegio Israe-
lita. Durante muchos años el colegio había pasado por intensos 
debates, por una parte estaban convencidos de que debía servir 
a todos los miembros del grupo y a todos los intereses, pero por 
otra sabían lo difícil que resultaba dar respuesta a las necesidades 
de las diversas corrientes de la comunidad. Algunos llamaron a 
esta situación “caótica”.
	 “Se discutía entre los padres, los activistas, los directivos y los 
maestros si un ‘jeider’40 o una escuela moderna, si se debía enseñar 

40 Escuela tradicional judía para niños.



Escuela e identidad / 49  

religión, hebreo secular o idish”.41 En función de que muchos 
veían a México sólo como hogar temporal en su camino a Esta-
dos Unidos, había los que opinaban que debía copiarse el Sunday 
School, modelo que se estableció en aquel país.42 A partir de todo 
este conglomerado de voces se llegó a un “compromiso”: una es-
cuela con un programa tradicional judío y un agregado universal 
de estudios generales, una escuela que tratara de responder a todos 
los intereses, lo cual a fin de cuentas no se consiguió y la ruptura 
sobrevino. Ello demuestra que toda institución educativa que no 
es capaz de mirarse a sí misma para entender las necesidades de 
cambio y movilidad, de interpretar correctamente las voces de la 
disidencia está condenada a la ruptura, a la creación de una nueva 
o, drásticamente, a su desaparición.
	 Como podemos ver, la multiplicidad de escuelas judías en una 
comunidad de dimensiones como lo es la judía mexicana se expli-
ca a la luz del fuerte debate entre sociedad tradicional y sociedad 
moderna, entre la construcción de las identidades y el rechazo a 
perder los lugares comunes que le son claros a cada uno de los 
grupos. Y también, por qué no, a la coyuntura de estar en medio 
de un país tan singular como lo es México, que alberga los mati-
ces y contradicciones más sorprendentes, pues como dijera André 
Breton tras conocer nuestro país: “México es el surrealismo”.

	 Bibliografía
1)	 Perla Chinchilla Pawling, De la compositio loci a la República de las 

letras. Predicación jesuita en el siglo xvii novohispano,uia-Departamento 
de Historia, 2004.

2)	 Albert Memmi, O homem dominado, pp. 43-4, según cita de Betty B. 
Fuks, La vocación del exilio, México, Siglo XXI, 2006.

3)	 Perla Chinchilla, “Historia cultural y cultura”, en  Historia y Grafía, 
núm. 11, 1998.

41 Leibl Bayón, op. cit. p. 15.
42 Escuela dominical, al estilo de las parroquiales, en la que el niño que asiste a 
la escuela oficial, recibe una vez por semana elementos para su formación judía.



50 / Raquel Druker

  4)	 Niklas Luhmann, Teoría de la sociedad y pedagogía, Barcelona, Paidós, 
1996.

  5)	 Margo Glantz, Las genealogías, México, sep, 1986.
  6)	 León Sourasky, Historia de la comunidad israelita de México (1917–

1942), México, Imprenta Moderna Pintel, 1965.
  7)	 Adina Cimet, “Nacionalismo y lengua: Los judíos ashkenazitas en 

México, 1940–1950”, Revista Mexicana de Sociología, vol. 58, núm. 4, 
1996.

  8)	 Sergio Dellapergola y Susana Lerner, “La población judía en México: 
perfil demográfico, social y cultural”,  Estudios de poblaciones judías, 
núm. 26, México / Jerusalén: Asociación Mexicana de Amigos de la 
Universidad Hebrea de Jerusalén, 1995.

  9)	 Stuart Hall, “Who Needs Identity?”, Questions of Cultural Identity, 
Londres, Sage Publications, 1996.

10)	 Jacob Katz,  Jewish Emancipation and Self Emancipation, Filadelfia, 
The Jewish Publication Society, 1986.

11)	 León Poliakov, Historia del antisemitismo, Madrid, Muchnic, 1984. 
12)	 Paul Mendes-Flohr y Jehuda Reinharz, The Jew in the Modern World, 

Nueva York, Oxford University Press, 1980. 
13)	 Michel de Certau, et al, Une politique de la langue. La Révolution fran-

caise et les patois, París, Gallimard, 2002.
14)	 Jean Cristophe Attia y Esther Benbassa, Israel: la tierra y lo sagrado,  

Barcelona,  Rio Piedras, 2001.
15)	 Seymour B. Sarasson, The Culture of the School and the Problem of 

Change, Boston, Allyn and Bacon, 1976.


