Escuela e identidad™

RAQUEL DRUKER

ulA-Departamento de Historia

La palabra identidad me ha seducido pero durante afios

no ha dejado de atormentarme... Su ambigiiedad es ma-

nifiesta, supone una serie de interrogaciones y si respon-

demos a una, inmediatamente se presenta la siguiente,
interminablemente

Fernand Braudel

La identidad de Francia

REsuMEN

El articulo busca explicar cdmo un grupo construye su identidad, en
este caso los judios en México en el siglo xx, visto a través de la éptica
de una escuela. A la escuela se le entiende como un espacio social que
el grupo construye con la intencién de reproducir su identidad y darle
continuidad. La observacién de la escuela se hace a partir de aquellos
elementos que el grupo conoce y en los que se reconoce, llamados aqui
“lugares comunes”, y cémo es que cuando esos lugares comunes dejan
de compartirse, la escuela sufre una ruptura, de la cual emerge un nuevo
grupo que comparte nuevos lugares comunes, mismos que responden a

una sociedad en proceso de modernizacién.

Palabras clave: cultura, lugares comunes, sociedad tradicional, mo-
dernidad, cambio.

*Este articulo es resultado de una investigacién. Es un estudio de caso.

Historia y Grafia, UIA, ntm. 35,2010



ScHoor AND IDENTITY

The article tries to explain how groups constructs their identity. In this case,
the Jews of Mexico are seen through the optic of a school. School is here
understood as a social space built by the group in order to reproduce and
continue its identity. The observation of the school is done from the starting
point of the elements known by the group, which are recognized by the group
and are called ‘common places”, and of how when such common places
cease to be shared, the school suffers a break. Out of this break, a new group
emerges, and this new group shares new common places, which are relevant
to a society going through a process of modernization.

Key words: culture, common places, traditional society, modernity,

change.

| estudio de caso es de 1924 hasta 1944; la introduccién pre-

senta la situacién de las escuelas hasta 2006.

Se ha tornado problemdtico encontrar un eje a través del cual
se arme una historia, sobre todo cuando quedaron atrds las his-
torias nacionales y se han multiplicado las propuestas historio-
gréficas: historia de las mentalidades, de la vida privada, de las
mujeres; con ello se pone de manifiesto cada vez mds el problema
de la representacién de la realidad del pasado a partir de nuestro
presente y, ain mds, de la representacion que la sociedad pasada
tenia de si misma. En virtud de que se trata una de las pregun-
tas esenciales que todo historiador se hace sobre los cambios y
permanencias de una sociedad, me parece que trabajar desde la
identidad es una via sustanciosa e interesante:

[...] una sociedad —con sus reglas e instituciones— tiene carac-
teristicas especificas que permiten se reconozca a s{ misma (se
auto-observe) con una identidad determinada. Asi, aquellas ins-
tituciones nodales y que pervivan serdn las que permitan a sus
miembros reconocerse [...] en un “nosotros” que se distingue de

» 1

“los otros”.
! Perla Chinchilla, Alfonso Mendiola y Luis Vergara. Lineamientos para la pre-

20 / Raquel Druker



La propuesta de este articulo es hacer una reflexién sobre la forma
en que se fue construyendo la identidad de un grupo en particu-
lar, los judios en México en el siglo xx, y la dptica desde la que se
observard serd la escuela, vista ésta como un espacio social-institu-
cional en el que reproducen y dan continuidad a su identidad.

El eje central serd la escuela, vista como una institucién que
forma parte de la sociedad, entendiendo a la institucién como un
espacio en el que se distinguen las diferencias entre el interior y lo
que lo rodea, con reglas especificas a partir de las cuales la propia
institucién, por una parte se reproduce, y por la otra se mantiene:
estas reglas permiten a los miembros del grupo adquirir identidad.
Seguir las reglas no requiere de un proceso de reflexién, sino que
es automadtico; las conocemos y las seguimos, las entendemos y
las reproducimos simplemente por el hecho de habernos educado
en su seno. Es decir, una institucién, cualquiera que ella sea, tiene
caracteristicas especificas que le permiten autoobservarse a la vez
que permite ser observada. Estas reglas son los llamados “lugares
comunes’: esos entendimientos que tienen quienes comparten en
un sistema social, y que les son claros a todos.

Entender estos lugares comunes serd una de las tareas mds
importantes de este trabajo, ya que a través de ellos, sus perma-
nencias o mutaciones, podremos entender la dindmica del gru-
po judio en México y, me parece, a cualquier otro. Al hablar de
los judios en México en el siglo xx estaremos entrando también
al tema de la modernidad y a los problemas que conlleva el trin-
sito de la sociedad tradicional a la moderna.

Es importante aclarar que cuando nos referimos al grupo ju-
dio se abren diversas posibilidades para el uso de los términos;
una alternativa serfa la de usar los términos propuestos por Albert

paracion de ensayos para ser incorporados a la “Historia de México”, Departa-
mento de Historia/uta, 2006.

2 Cfr. Perla Chinchilla Pawling, De la compositio loci a la Repiiblica de las letras.
Predicacion jesuita en el siglo xvil novohispano,uia-Departamento de Historia,

2004. p. 20.

Escuela e identidad / 21



Memmi, filésofo tunecino especializado en estudios sobre la iden-
tidad judia, que distingue entre judaismo, judaicidad y judeidad:

Judaismo refiere al conjunto de las tradiciones culturales y re-
ligiosas. Judaicidad (en francés judaicité) designa expresamente
el grupo judio en su totalidad demografica, disperso en varias
comunidades a lo largo del mundo; judeidad (en francés judéité)
se refiere exclusivamente al hecho de sentirse judio, al modo en
que se es un judio, subjetiva y objetivamente. La judeidad debe
ser entendida como algo a ser construido, siempre definido, ja-
mds terminado, aunque el judaismo como religién no cuente

para el sujeto.?

Otra posibilidad es la de Jacques Derrida, que define la judei-
dad como “expresién que funda un acto, una manera de tornarse
otro”.* Sin embargo, opté por simplificar los conceptos y llamar
grupo judio a lo que estos dos pensadores llamarian judeidad, y
judaismo, al conjunto de tradiciones culturales y religiosas que el
grupo comparte.

También es importante hablar sobre el término con el que el
grupo judio en México se autodefine: “comunidad”; y de inme-
diato surge la pregunta: ;por qué se ven como tal?, ;realmente se
ven asi?, ;lo son? A partir de nuestro estudio, tenemos la impre-
sién de que llamarse comunidad es, en realidad, una forma iden-
titaria de presentacién hacia el exterior, ya que hacia el interior
no se trata de un grupo monolitico: no poseen un origen unitario,
tienen mds de dos mil afios viviendo en lugares muy disimiles, no
comparten casi nada, mds bien parecen dislocarse continuamente,
se presentan multiples discusiones que los llevan a aglutinarse en
grupos mds pequefios, dependiendo de los lugares comunes que

3 Albert Memmi, O homem dominado, pp. 43-4, segtin cita de Betty B. Fuks, La
vocacion del exilio, México, Siglo XXI, 2006.

*Jacques Derrida, Mal de Archivo y Una impresion freudiana, ambos citados en
ibid, p. 14.

22 / Raquel Druker



comparten, generalmente por pais de origen. Un ejemplo claro
de ello estd en un programa que en el afio 2005 prepar6 Tribuna
Israelita, y que lleva por nombre La Comunidad judia en México,
una comunidad de comunidades’, lo cual corrobora nuestra aseve-
racion.

El término en hebreo para comunidad es Kehild que aparece
ya en los textos biblicos, y que se utiliza para denominar al grupo
judio exilado a Babilonia en el afio 586 a.e., puesto que en la
tierra propia se le denomina pueblo, nacién, estado, segtin el mo-
mento histérico. De inmediato aparece una paradoja al llamarlos
o llamarse ellos a si mismos en México comunidad, ya que al
sostenerse como tal ya no podrian ser modernos (puesto que la
modernidad habla justamente de la apertura y no de la cerrazén);
y lo que es més interesante atin es que lo que los une a la comuni-
dad, como intentaremos explicar, no es esencialmente el elemen-
to religioso, lo cual seria légico, y ello convierte el tema en una
gran incégnita que intentaré aclarar por la via de la institucién
escuela. La pregunta serfa entonces: ;en qué medida la escuela
nos permite entender cémo se reproduce la cultura, la identidad,
y con ello los elementos que mantienen al grupo unido en torno
a su comunidad?

Vemos en el sistema educativo judio en México un fendmeno
que no puede dejar de llamar la atencidn, es decir, se entiende a la
escuela como organizacién social, como un sistema complejo con
redes de comunicacién que, cuando entran en conflicto, pueden
conducir a la ruptura o, en su defecto, al cambio. Y es justamente
el tema de la crisis, la ruptura y el cambio en la escuela entendidos

> Al seno de la comunidad se presentan subgrupos por origen geogrifico con
fuertes vinculos identitarios: los judios provenientes de Europa oriental llama-
dos ashkenazim, aquellos que venian originalmente de Espafa y tras la expulsién
de 1492 se asentaron en la costa del Mediterrdneo y principalmente en Turquia,
los judios provenientes de paises de Medio Oriente, sobre todo Siria; todos estos
a su vez se vinculan entre si por ciudad de origen, tales como Damasco o Alepo,
los judios que venian de Alemania y que en su momento formaron una comu-
nidad aparte, o los del Imperio Austrohtingaro.

Escuela e identidad / 23



como una manifestacién de la capacidad reflexiva humana, el que
estaremos observando.

Al hablar de escuela, el lugar en el que se reproduce la cultura,
nos encontramos con el problema metodoldgico consistente en
definir el término cultura que, hoy por hoy, con la enorme diver-
sidad de modos de entender la realidad que nos presenta la mo-
dernidad, se convierte en una tarea muy complicada: “La cultura,
que no es otra cosa que la condicién de posibilidad de un espacio
comparativo cada vez mds radical, dista de ser un lugar desde el
que se puede pensar la unidad, justamente posibilita lo contrario,
la diferenciacién”.® Podrfamos partir de Niklas Luhmann para
hablar de la cultura como la memoria de un sistema social: “Uno
pudiera pensar que el concepto de cultura pudiera trasladarse de
una observacién de la observacidn, se trata de una forma singular
que da pie a la pregunta, ;cémo es que el observador observa al
observador?”” Perla Chinchilla afirma que la cultura es la forma
en que la sociedad se observa a si misma, es una autorreflexién:
“En sintesis, la cultura es un modo de ver el mundo, no tiene
contenido, es la forma en que la sociedad moderna se observa a si
misma”.? Volvemos a Luhmann:

Por qué es tan dificil en las ciencias sociales ponerse de acuerdo
alrededor de un concepto fundamentado de cultura? No es que
hayan faltado intentos. Existen de hecho visiones de conjunto
sobre la formacién de los conceptos de cultura y acerca de sus
diferentes difusiones. Y, sobre todo, se ha expandido tanto el es-
pectro del concepto, que bien puede considerarse ya demasiado
amplio. Abarca todos los fundamentos simbdlicos de la accién
(Parsons) hasta la totalidad de los artefactos humanos [...] Y si

¢Perla Chinchilla, “Historia cultural y cultura’, en Historia y Grafia, num. 11,
1998. p. 196.

7 Niklas Luhmann, Teoria de la sociedad y pedagogia, Barcelona, Paidds, 1996,
p. 39.

8 Chinchilla, “Historia cultural y cultura”, op. cit., p. 192.

24 / Raquel Druker



ademds se le anade el concepto de cultura bioldgico —que se re-
fiere a todo comportamiento aprendido y que ya ha empezado a
influenciar la sociologia a través de la sociobiologfa, de la teoria
de la evolucién y del problema de la transmisién no genética—,
entonces ya casi no se pueden establecer limites en lo social. Si
se quiere definir la cultura como una medida particular de cla-
sificacién de objetos, como una regién ontolédgica del mundo a
diferencia de otros objetos y de otras regiones, entonces la ampli-
tud del concepto entra en contradiccién con respecto a la exac-

titud que se requeriria en los conceptos cientificos.’

Es decir, el término cultura se vuelve casi imposible de definir,
puesto que todo es cultura. Cultura seria la observacién de las di-
ferencias entre lo uno y lo otro, como dice Chinchilla: “[...] si
bien el binomio cultura-identidad parece indisociable, conside-
ro preferible trabajar una historia cultural a partir del lado de
la identidad, y desde ahi construir el lado de la cultura, dado lo
huidizo y polivalente que se ha vuelto este tltimo concepto”.'
Toda accién y creacién, asi como las ideas y el pensamiento de un
grupo son cultura. La cultura es, de alguna manera, la memoria
de los sistemas sociales. Podriamos completar diciendo que cultu-
ra es todo aquello que los hombres van creando y que unos y otros
entienden cuando se habla de ello.

Por anadidura, esta via nos introduce en el tema de la iden-

tidad:

La cultura se vuelve asi un duplicador de todo lo que es, y el
hombre moderno empieza a actuar en su mundo cotidiano —cul-
tural— sabiendo que éste pudo, puede y podrd ser de otro modo.
Con ello se formula necesariamente el problema de la identidad,

? Niklas Luhmann, Zeoria de la sociedad, México, uia/Triana, 1988, p. 44.

19 Perla Chinchilla, “Cultura e identidad: un balance”, Ciclo de conferencias:
ldentidad e historia: historizar la identidad. México, ula, 24 de noviembre de
2004.

Escuela e identidad / 25



que la cultura puede problematizar, justamente porque desde ella
no puede resolverse."

Al hablar de la escuela judia, el tema de la identidad va a ser cen-
tral, por lo que esta forma de entenderla se convierte en elemento
esencial para el trabajo.

El periodo de estudio va de 1924 a 1944, en un escenario en
particular: el Colegio Israclita de México. Los libros de actas del
colegio fueron las fuentes primarias de este trabajo. También se
hizo una bisqueda en fuentes hemerograficas, principalmente de
la prensa judia de la época, aunque también en la nacional.

Cada escuela en particular ha intentado resumir de alguna
manera la historia de su trabajo cuando se acerca un aniversa-
rio importante, pero no se percibe en ello un asunto propio de
historiadores, sino mds bien un deseo de cumplir con el deber
de informar a la comunidad especifica de esa escuela acerca de
los avances obtenidos: “Los judios, dice en alguna parte Bashevis
Singer, no registran su historia, carecen del sentido cronoldgico.
Parece como si, instintivamente, supieran que el tiempo y el espa-
cio son mera ilusién”.'> Sin duda ésta es la visién del literato, por
lo que, por mi parte, consideré pertinente hacer una investigacién
histérica para dar cuenta, de alguna manera, del tema de la escue-
lay la identidad. Sorprende que los inmigrantes judios decidieran
abrir el primer plantel educativo en una fase realmente temprana
de su arribo a tierras mexicanas.

En 1912 se estableci6 la primera comunidad judia, la Alianza
Monte Sinai y, para 1917, ya habia organizado su primer centro
educativo, un Krab (escuela tradicional judia para ninos en los
paises drabes, cuyo simil en Europa Oriental es el Jeder), que con-
taba con 15 alumnos (varones), quienes asistian por la mafiana
a la escuela de gobierno, y por la tarde se instruian en la lectura

" Ibid., p. 191.
2 Margo Glantz, Las genealogias, México, sEp, 1986, p. 32.

26 / Raquel Druker



del Pentateuco y los caracteres hebreos, y se familiarizaban con
las plegarias y las tradiciones. Lo mismo hicieron los judios de
Europa Oriental cuando empezaron a llegar en la década de los
veinte: “El desarrollo de la comunidad israelita en México, tomé
varias décadas, pero en realidad fue el resultado de la inmigracién.
Esta empez6 a tener mayor impetu por los afos veinte y fue au-
mentando durante toda la década siguiente [...] el censo del ano
de 1930 [...] 9072, frente a 134 en 1900”."% En 1922 se organiza-
ron como Beneficencia Nidjei Israel e inmediatamente abrieron su
Talmud Tord (escuela religiosa) a la que asistian nueve alumnos y
que operaba también en forma vespertina.

En 1924 fundan lo que entonces se llamé: Idishe Shul (la
traduccién serfa: Colegio Israelita). Esta escuela pretendia con-
vertirse en un colegio integral'* donde se impartieran tanto la en-
senanza oficial como la judaica. En 1929 la escuela pasaria a ser el
Colegio Israelita de México, una vez que obtuvo su incorporacién
a la red educativa del Estado. El Colegio Israclita de México es
hoy una institucién de gran reputacion, por ser pionero y por la
organizacién que, a través de los afios de su existencia, consiguié:
“Adquirié renombre entre circulos judios alrededor del mundo
por sus logros; orgullo de esta pequena comunidad, que logré
enraizarse y florecer en un terreno totalmente extrafo”.”

En 1932 se establece en Monterrey, Nuevo Ledn, la escuela
complementaria Hativka, que en 1935 se transforma en escuela in-

3 Ledn Sourasky, Historia de la comunidad israelita de México (1917-1942),
México, Imprenta Moderna Pintel, 1965, p. 273. Se refiere, evidentemente, solo
al sector ashkenazita.

1 Colegio en el que el alumno recibe tanto la formacién académica general
como la judia particular. El término integral estarfa denotando la forma en
la que arménicamente se unen los conocimientos. Este tipo de colegios surge
como resultado del proceso de modernizacion que viven las comunidades judias
en la didspora.

1> Adina Cimet, “Nacionalismo y lengua: los judios ashkenazitas en México,
1940-1950”, Revista Mexicana de Sociologia, vol. 58, num. 4, 1996. Cimet estd
citando el periédico Der Veg.

Escuela e identidad / 27



tegral. Esta fue la segunda escuela, y tanto quienes la formaron
como quienes laboraron en ella eran parte del Colegio Israelita en
la capital. Esta escuela sigue funcionando, hoy bajo el nombre de
Nuevo Colegio Israclita de Monterrey (no depende del cim del
Distrito Federal) y da servicio prcticamente a la totalidad de ni-
fios y jovenes de esa pequena comunidad judia que cuenta aproxi-
madamente con 150 familias.'®

La Beneficencia Nidjei Israel (comunidad ashkenazita), habia
conservado su Zalmud Tord como una forma de educacién com-
plementaria; en funcién de que la institucién educativa a la que
asistian, el Colegio Israelita, no optaba por brindar una educa-
cién apegada a la religion, hacia fines de 1941 funda el Colegio
Yavne,'” que se caracteriza por ser una institucién “moderna-or-
todoxa”, lo que resulta una visible paradoja.

En 1942, una fuerte disputa provoca una escisién dentro del
Colegio Israelita. Fueron afios muy complicados en la historia
del mundo y en particular en la historia del pueblo judio, que estd
presenciando la muerte de sus hermanos en Europa a manos de
los nazis. El sionismo politico, empezd a preparar el terreno para
la creacién de un Estado judio; sin embargo, todas las tentativas
en el plano internacional debieron congelarse ante los hechos in-
minentes de la Segunda Guerra Mundial. Esta idea tenia un gran
namero de seguidores en México, y fueron ellos quienes apoyaron
la formacién de un nuevo colegio, el Colegio Hebreo Tarbut, que
completé también un ciclo de 60 afios de labores ininterrumpidas
y que ha logrado captar grandes simpatias entre la comunidad
judia, por ser de los pocos colegios en los cuales estudian alumnos
provenientes de todas las comunidades, (ashkenazitas, sefaraditas,
y los provenientes de los paises drabes).

16 Segtin datos obtenidos por la directiva de la Comunidad Judia de Monterrey.
'7En desacuerdo con la religiosidad del mismo y el menor grado de observancia
de sus alumnos y maestros: a principios de los afios cincuenta, dos rabinos perte-
necientes a esta misma comunidad abrieron una escuela ain mds observante que
se llamé Yeshivd de México, misma que se cerrd en los afios ochenta.

28 / Raquel Druker



En los dos anos subsiguientes se establecieron dos escuelas he-
breas integrales: en 1943, la escuela Monte Sinai, dependiente de
la comunidad del mismo nombre, que tiene sus origenes en el
Talmud Tord Eess Haim; y en 1944 el Colegio Hebreo Sefaradi, de
la comunidad proveniente de Turquia y los Balcanes.

Nuevas luchas internas crearon un estallido dentro del Co-
legio Israelita de tal forma que un grupo de padres y maestros
pertenecientes al mismo decidi6 separase y fundar, en 1950, el
Nuevo Colegio Israelita I. L. Peretz. Un afio mds tarde, en 1951,
la comunidad judia de Guadalajara, Jalisco, funda el Colegio Is-
raclita de Guadalajara.

A principios de los afos sesenta, en 1962, se fundé la Yeshivd
Keter Tord, escuela ortodoxa perteneciente a la comunidad Ma-
guen David. La década de los setenta serd testigo de la formacién
de cuatro nuevos colegios: Ateret Yosef y Bet Yaacov, fundados
a principios de la década, como resultado de un proceso de radi-
calizacién religiosa de la comunidad Maguen David, el Bet Haye-
ladim, y el Colegio Hebreo Maguen David.

La Casa de los Nifos (Bet Hayeladim, su nombre en hebreo
y por el cual se la conoce), fue fundada en 1974 con 15 alumnosy,
tal y como su nombre lo indica, se rige por la filosoffa montes-
soriana. Este colegio ha logrado, en apenas tres décadas, escri-
bir ya pdginas abundantes en la historia de la educacién judia en
México. Es también un colegio integral y comprende solamente
preescolar y primaria.

En 1978, la comunidad Maguen David (judios sefaraditas
de Alepo, Siria), Ginica que no se habia adherido a la corriente de
escuelas integrales de corte tradicionalista o secular, abrié el Cole-
gio Hebreo Maguen David. En el transcurso de muy pocos afios,
este colegio ha logrado aglutinar a un alto porcentaje de los ninos
y nifias pertenecientes a dicha comunidad (el tnico de esta co-
munidad que es mixto) y convertirse en uno de los colegios con

mayor nimero de alumnos.

Escuela e identidad / 29



Once afnos mds tarde, en 1985, el Instituto Emuna, religioso,
sionista y abierto a todas las comunidades, inicié labores, tenien-
do como objetivo el que los estudiantes reciban una formacién
religiosa estudiando los textos tradicionales del judaismo. Cabe
mencionar que el colegio es mixto sélo en los grados iniciales.

En 1993, la comunidad Maguen David abre otra escuela, el
Colegio Atid, que busca ser una respuesta moderna comunitaria,
ya que pone su énfasis en la ensenanza del inglés, ante la deman-
da de los padres por una escuela que compita con las mejores
escuelas bilingiies en México. En ese mismo afio, una institucién
de caracteristicas especiales es fundada: el Instituto Kadima, una
asociacién judeo-mexicana para personas con discapacidad

El Colegio Or Hajayim de la comunidad Maguen David, fun-
dado en el ano 2000, s6lo como preescolar, llega ya, en 2007, a la
escuela secundaria. Depende de la Yeshivd Keter Tord, antes men-
cionada, es ortodoxo, y su intencién es contar también con secun-
daria y preparatoria, siendo mixto sélo en los grados iniciales.

En el ciclo escolar 2004-2005, se abrié un nuevo colegio or-
todoxo para la comunidad ashkenazita: Derej Emes. En virtud de
que es de muy reciente creacion, sélo tiene preescolar. El nombre
es indicativo de que se trata de judios ashkenazitas, por la pronun-
ciacién y la escritura que utilizan en el hebreo.

Para cerrar este bosquejo de lo que son las escuelas judias en
México, no podemos dejar de mencionar que, en 1946, después
del fin de la Segunda Guerra Mundial, la Comunidad Judia de
México, asume que debe sacar adelante, con sus propios recursos,
la empresa educativa en la que se habia aventurado, preparando a
sus profesores y elaborando sus materiales de estudio. Se instaura
por lo tanto el Seminario para Maestros de idish y hebreo que,
aunque en principio era parte del Colegio Israelita y luego quedé
bajo la tutela de la Comunidad Nidjei Israel, finalmente pasé a
formar parte del Consejo de Educacién Judia en México (Vaad
Huajinuj, su nombre en hebreo). En 1992 se cerré y dio paso a la
creacién de la Universidad Hebraica, que ha recibido el recono-

30 / Raquel Druker



cimiento de la sEr como institucién que puede impartir licencia-
turas. En 1979, otro seminario para maestros fue fundado por la
comunidad Maguen David, esta institucién capacita a maestras
para las escuelas ortodoxas.

En el ciclo escolar 2005-20006, se envié a los hogares de los
miembros de la comunidad judia propaganda sobre una universi-
dad orientada a jévenes religiosos que de otra manera no recibirian
preparacién profesional. Esta universidad lleva por nombre Ge-
nexis; los programas que ofrece son: Tecnologias de Informacién
(ingenierifas varias), Ingenierfa Industrial y Negocios, asi como
una maestria en administracién de negocios con cuatro especia-
lidades. Esta institucién serd una muestra de la hipdtesis sobre el
mundo tradicional inserto en el mundo moderno. Evita que los
alumnos se expongan al mundo universitario, espacio de moder-
nizacién, y trae la universidad hacia ellos en un dmbito cerrado
donde pueden conservar los elementos caracteristicos del mundo
tradicional.

Este rdpido recuento nos permite ver cémo un grupo minori-
tario (aproximadamente 40 mil judios en la Republica Mexicana,
con una concentracién casi absoluta en la Ciudad de México),®
ha logrado generar y sostener una multiplicidad de escuelas. Exis-
ten comunidades judias dispersas en el mundo, y casi todas ellas
han establecido redes educativas pero, en proporcién al nimero
de sus integrantes, el caso de la comunidad judia en México es
sobresaliente”. En la pdgina de internet del Congreso Judio La-

'8 Sergio Dellapergola y Susana Lerner, “La poblacién judia en México: perfil
demogréfico, social y cultural”, Estudios de poblaciones judias, nim. 26, México/
Jerusalén, Asociacién Mexicana de Amigos de la Universidad Hebrea de Jerusa-
1én, 1995, Cuadro B, p. 28.

! Las estadisticas del Instituto Nacional de Estadistica, Geografia e Informa-
tica (INEGI), en el censo realizado en el afio 2000, indican que, de un total
de poblacién con religién, calculado en 81 078 895 de personas, 74 612 373
profesan la religion catdlica, mientras que 6 466 522 profesan otra (no se es-
pecifica cudl) «http://www.inegi.gob.mx/est/contenidos/espanol/rutinas/ept.
asp?t=mrel01&c=2581», consultado el 21 de mayo de 2003.

Escuela e identidad / 31



tinoamericano,” encontramos los siguientes datos: mientras que
en México, para el ano 2005, se cuenta con 17 escuelas integrales
para una poblacién de aproximadamente 40 000 judios, Argen-
tina cuenta con 70 escuelas para un total de 230 000 habitantes
judios. Brasil con 10 en Sao Paulo para una comunidad que as-
ciende a 60 000 y varias en Rio de Janeiro para los 40 000 esta-
blecidos alli. Chile, por su parte, cuenta con una comunidad de
21 000 judios y un solo colegio hebreo mds otro religioso. Y en
Venezuela, para una poblacién de 15 000, tenemos que Caracas
cuenta con dos escuelas grandes mds algunas pequenas, y Mara-
caibo con una.” Por otra parte, en la pagina de internet del Con-
greso Judio Mundial,”> puede verse que, de los 500 000 judios
que hay en Francia, més de la mitad viven en Paris, en donde hay
poco mids de 20 escuelas judias, a las que asiste sélo el 4% de la
poblacién judia. Mientras que, en Inglaterra, de una poblacién de
300 000 judios, el 15% asiste a las escuelas hebreas. Podemos ver
cémo, en los dos casos europeos, los porcentajes son muy bajos y,
en general, el nimero de escuelas judias en proporcién al nimero
de habitantes de la comunidad hebrea es bastante mds bajo que
en el caso mexicano. El contraste es especialmente fuerte cuando
consideramos que casi el 90% de los nifios judios mexicanos asiste
a escuelas comunitarias®. El hecho de contar con 17 instituciones
educativas, todas ellas en pleno funcionamiento, con toda la carga
financiera y la infraestructura que conlleva el mantenimiento y
sostén de una escuela, invita a la pregunta: ;se justifica la existen-
cia de todas estas escuelas para un grupo de dimensiones reducidas
como lo es la comunidad judia en México?, ;qué es lo que avala
tal multiplicidad?, jestd relacionado con el entorno, la sociedad
receptora, o se trata de una dindmica propia y particular?

2 «http:/ [www.congresojudio.org.ar», consultado el 23 de noviembre de 2005.
2 Las cifras pueden haber cambiado en los tltimos dos afios.

2 chtep:/ [www.worldjewishcongress.org», consultado el 4 de octubre de 2005.
? Segtin datos obtenidos en 2005, por parte del Consejo Educativo Judio en
México.

32 / Raquel Druker



Tras hacer un anlisis en retrospectiva, contemplando el surgi-
miento de toda una red de escuelas que funcionan con efectividad
hasta el dia de hoy, nos queda claro que cada grupo de judios
que llegd a México se organizé en diferentes comunidades, pero
a la vez cuenta con una organizacién que las agrupa a todas, y
ésta se denomina Comité Central Israelita (fundado en 1938),
aunque para asuntos de la cotidianeidad y de la vida intramuros,
son las diversas comunidades las que se ocupan de cada uno de
sus miembros, quienes se afilian segin el lugar de origen y de los
lugares comunes compartidos, lo cual quizd explique el porqué
de la multiplicidad de escuelas que buscan, precisamente, repro-
ducir la cultura y la identidad del grupo.

En virtud de que el tema abordado se desarrolla en el 4dmbito
de una sociedad que se debate entre ser tradicional y ser moderna,
dedicaremos alguna reflexién al respecto.

La modernidad

se caracteriza hasta hoy por la multitud de sistemas funcional-
mente diferenciados que se reproducen en forma auténoma e in-
dependiente y que han generado un policentrismo, para nosotros
ya plenamente visible: la llamada sociedad mundial y el proceso
de globalizacién.*

En la modernidad, las funciones no estdn jerdrquicamente orga-
nizadas en el espacio de la sociedad global, no hay centro ni eje
estructurador:

Todas las funciones son relevantes para el funcionamiento de la
sociedad [...] esto determina la imposibilidad de una autodes-
cripcién de la sociedad a partir de un punto de vista tnico, o en

otros términos, desde un centro o alrededor de un vértice.?

2 Perla Chinchilla y Alfonso Mendiola, “Las humanidades: la identidad”, Colo-
quio: Las humanidades hoy, u1a, México, 31 de enero de 2005.
2 Idem.

Escuela e identidad / 33



Este cambio, de una identidad dictada desde el estamento m4s
alto para todos, hasta una identidad de multiples centros como la
que se vive hoy, nos explica lo dificil que es describir inclusive, el
propio cambio.

En la sociedad tradicional todo se explicaba a partir de un
metacddigo, y en la modernidad a partir de una policontextuali-
dad. Mientras que la sociedad tradicional se cierra en su espacio,
la sociedad moderna rebasa el espacio, aunque sin diluirse en él.
En la modernidad, “la vida social sigue funcionando al entender
que existen infinitas posibilidades de comparacidn, y por ende, de
diferencia.”?

Hoy la identidad se forja en centros tan diversos como subsis-
temas hay, tales como la familia, el grupo de amigos, los grupos de
convivencia y, por supuesto, la escuela. Si en el antiguo régimen la
estructura de la educacién se rige desde el centro, vemos que ésta
en la modernidad es uno de los subsistemas en los que vive el su-
jeto y, por lo tanto, una fuente mds, quizd con un peso especifico
mayor, para la forja de la identidad.

Con respecto a la identidad, Stuart Hall plantea que: una bue-
na parte de la identidad se encuentra en el imaginario “[...] un
poco dentro de una fantasia, o al menos dentro de un campo
ilusorio”.”” Basado en los conceptos de Derrida y otros, nos dice
que esto

implica el reconocimiento radicalmente inquietante de que sélo
a través de la relacién con el Otro —la relacién con lo que no es,
precisamente con lo que no estd, con lo que se llama su exzerior
constitutivo— se puede llegar al significado ‘positivo’ de cualquier

término y por tanto construir su ‘identidad’.?®

26 Idem.

7 Stuart Hall, “Who Needs Identity?”, Questions of Cultural Identity, Londres,
Sage Publications, 1996, p. 5.

8 [bid., p. 5-6.

34 / Raquel Druker



Ante lo cual, podemos resumir que la identidad social y la indivi-
dual van de la mano, una alimenta a la otra y viceversa, siendo la
identidad el sentido de pertenencia colectivo y personal que tanto
sujetos como grupos necesitan construir para obtener reconoci-
miento social.

El gran reto serd explicar como se han dado estos procesos
en la comunidad judia de México, vistos a través de su primera
institucién educativa. Con el fin de entender el contexto en cual
se crea esta primera institucién, debemos responder a la pregunta:
scémo transitan los judios hacia la sociedad moderna?

El continente europeo fue la arena en la que se dio el paso de
la sociedad tradicional a la sociedad moderna. Los paises pasaron
a ser estados centralizados, las culturas modernas se identifica-
ron con sus respectivos idiomas, los dialectos locales y cualquier
tipo de particularidades quedaron anulados. Los principios de
igualdad ante la ley, de oportunidades para todos y de gobier-
no representativo que permitiera la participacién del pueblo en
importantes decisiones politicas y sociales, asi como la difusién
de establecimientos educativos publicos y oficiales, tuvieron una
importante influencia en los cambios sociales de la modernidad.

Habia, en ella, una promesa casi prometeica, segin la cual
la esencia de la conciencia laica moderna, ilustrada, se expre-
saba en la libertad individual, y en la busqueda del individuo
por controlar su destino a través de la ciencia y la tecnologia.
Simultdneamente, se desarrollaron ideologias nacionalistas de
raices romdnticas y organicistas, que rechazaban la idea de las
libertades individuales para elevar la idea de nacién como ente
superior que debia ser liderado hacia un destino de grandeza.
En ese contexto se lleva a cabo la transicién de las comunidades
judias europeas hacia la modernidad, el paso de una comunidad
tradicional y auténoma a un organismo voluntario y dependien-
te del Estado, organismo que, por su calidad de voluntario, per-
mite al individuo liberarse del grupo. Tal como sostiene Yaacov
Katz, la disolucién de la comunidad judia tradicional fue acom-

Escuela e identidad / 35



pafiada por una busqueda de nuevas esferas de accién basadas
en nuevas teorias, orientadas hacia conocimientos cientificos y
razonamientos filoséficos, y en una idea optimista del progreso
general. Los lideres del iluminismo judio buscaban formas de
integracién de los judios a los espacios “neutrales” libres de pre-
juicios religiosos.”

Podemos decir que el proceso de emancipacién de los judios
quedé concluido en Europa Occidental durante 1860 y 1870. El
concepto de igualdad de derechos de todos los ciudadanos, inde-
pendientemente de su origen y su religién, fue reconocido por
el pensamiento politico europeo como principio obligatorio;
por lo tanto, algunos judios pensaron que el problema de la “cues-
tién judia” estaba resuelto, al disolver su singularidad como grupo
e individualmente. Su integracién en la sociedad gentil contri-
buyé a que se diera un acercamiento de los judios a la sociedad
nacional; sin embargo, no borré los rasgos comunitarios y psico-
l6gicos que caracterizaban a muchos de ellos.

Antes de la Ilustracién y de la Revolucién Francesa, el con-
texto religioso determinaba el estatuto legal del judio, que no po-
dia ser parte del cuerpo politico, puesto que la sociedad cristiana
consideraba su organizacién politica como una expresion de los
dogmas cristianos. “En un Estado cristiano, una persona que no
crefa en Cristo no podia ocupar un cargo publico ni ejercer auto-
ridad sobre cristianos; no podia ser parte del vinculo feudal y, por
lo tanto, no podia poseer tierras”’,*® aunque en la prictica podian
darse otras situaciones. Por supuesto que el judio podia ser tole-
rado, en el sentido de que la mayoria de las sociedades cristianas
permitieron a los judios la libertad de culto; pero el precio de la
tolerancia era la separacién que conllevaba una clara, definida y
legitima discriminacion.

» Cft., Jacob Katz, Jewish Emancipation and Self Emancipation, Filadelfia, The
Jewish Publication Society, 1986.
0 [bid., p. 17.

36 / Raquel Druker



Durante la Edad Media, la condicién judia les otorgaba a sus
miembros un status especial de comunidad religiosa y de corpo-
racién social cerrada. Al gozar de esta “relativa autonomia” pu-
dieron organizarse internamente en asociaciones denominadas
Kehila, que eran las responsables de administrar y representar a
cada comunidad local, a la que en forma obligatoria se adscribian
todos los judios, caracteristica inherente a la sociedad tradicional.
Tras el edicto de tolerancia de José II en 1782 y el triunfo de la
Revolucién Francesa, los judios obtuvieron estatuto de ciudada-
nia en los paises de Europa Occidental en los que habitaban. Ello
los llevé a pensar que su integracion podia ser total: “La emanci-
pacién de los judios se fue haciendo inevitable en Europa a medi-
da que una sociedad burguesa, industrial y laica, con un estatuto
juridico uniforme, reemplazaba a la sociedad feudal jerarquizada
de la Edad Media”.®' La mera existencia de la Kehila, enclave que
hasta entonces era una corporacién bien establecida y con gobier-
no propio, se volvié obsoleta y, con ello, perdi6 el lugar central
al que estaban acostumbrados los judios durante la larga Edad
Media.

La asimilacién cultural fue un procedimiento que adopté el
judaismo para su integracién a la sociedad moderna, puesto que
el judio que penetraba en el mundo de la cultura europea de-
bia abandonar el idioma hebreo y el idish por la lengua pura del
pais,®” igual que las minorias regionales, como lo sostiene Michel
de Certeau con respecto a Francia. Este cambio de lengua trans-
formaria el mundo espiritual de los judios y alteraria su actividad
creativa; afectaba desde los sermones de los rabinos hasta la li-
teratura popular. Michel de Certeau plantea el tema a través de
la pregunta: ;cémo y en dénde se constituye el discurso oficial

31 Leén Poliakov, Historia del antisemitismo, Madrid, Muchnic, 1984, p. 9.
32Un afio antes de emitir el Edicto de Tolerancia, en 1781, José II ya habia
prohibido el uso del idish y/o el hebreo en cualquier acto publico. Cfr., Paul
Mendes-Flohr y Jehuda Reinharz, 7he Jew in the Modern World, Nueva York,
Oxford University Press, 1980, p. 36.

Escuela e identidad / 37



que legitime este auténtico etnocidio realizado en nombre de la
“nacién”?¥

Por otra parte, la asimilacién social fue progresando rdpida-
mente en las primeras décadas del siglo x1x. La oferta de la mo-
dernidad fue irresistible para una gran parte de las comunidades
judias en Europa. Sostenian que el judaismo habia dejado de exis-
tir como pueblo, pues habia dejado de ser una nacién dos mil
afos atrds, cuando fueron exilados de su tierra por los romanos y
eran puramente un grupo con una religién particular.

En contraste, en Europa Oriental, donde no se vivieron los
procesos de modernizacidn, la situacién de los judios fue radi-
calmente diferente, lo cual se hace patente en Rusia, donde los
judios vivieron todo el tiempo a merced de la voluntad del Ro-
manov en turno, y no serd sino hasta la Revolucién comunista,
que su situacién cambie, convirtiéndose en caldo de cultivo para
importantes movimientos sociales judios.

En los paises centroeuropeos el judaismo se enfrenté a multi-
ples obstdculos, entre otros, la Santa Alianza de los monarcas de
Rusia, Alemania, Prusia y Austria, que influyé de muchas mane-
ras e hizo mds lento el proceso de emancipacién, ya que con esta
unién se buscaba, mayormente, una suerte de recomposicién del
Antiguo Régimen al crear una alianza entre “el trono y el altar”,
una restitucién de la Iglesia al sitio de honor de donde habia sido
desplazada, lo cual devolvia a los judios a la posicién de la que
habian empezado a salir tras la Revolucién Francesa y las reformas
napolednicas.

Paralelamente al proceso de emancipacién y a los derechos que
les fueron otorgados a los judios, se enfrentaron al problema de la
actitud que debian tomar hacia su propio grupo por un lado, y ha-
cia la sociedad en la que convivian diariamente. Se enfrentaban a
dilemas del tipo de preguntarse si sus hijos, que ahora podian asistir

3 Michel de Certau, ez al, Une politique de la langue. La Révolution francaise et les
patois, Paris, Gallimard, 1975.

38 / Raquel Druker



a los colegios, tendrian que profanar los preceptos de la religién y
asistir en sabado ala escuela, algo expresamente prohibido porlaley
judia, o bien dejar pasar la oportunidad de que sus hijos recibieran
una buena educacién y de que a través de ella pudieran integrarse
como todos los ciudadanos a la sociedad, con el fin de preservar
sus principios religiosos. Lo importante no fueron las decisiones
individuales: el problema se trasladé al colectivo, a la identidad
judia. Nunca antes la paradoja habia sido tan clara y evidente.
Hubo muy diversas formas de enfrentar el problema: por una
parte la indiscutible lealtad a la tradicién judia mediante una opo-
sicién muy firme a toda idea que pudiera provenir del mundo
gentil, es decir, aferrarse al mundo tradicional; y por otra parte la
completa asimilacién al medio y la total desvinculacién de los lazos
histéricos, para entrar asi de lleno a la modernidad. Pero la gran
mayoria de los judios no optaron por ninguno de los dos extremos,
sino que intentaron una identidad simultinea con la aspiracién de
integrarse a ambos esquemas. Sin embargo, la tradicién de segre-
gaci6n hacia los judios tendria sus consecuencias; gran cantidad de
judios sinti6 la necesidad de demostrar una completa separacién
de sus propios origenes, junto con su absoluta lealtad a la cultura
europea, negando asi su pasado y su religién. La sociedad recepto-
ra, principalmente la de Europa Central y Occidental, consideré la
aceptacion de los judios como acto de generosidad, y decidié que,
dada su herencia “defectuosa” y su muy reciente reconocimiento
del mundo espiritual y de los valores de la sociedad europea, los ju-
dios debfan de resignarse y conformarse con su situacién marginal.
Pareciera que no alcanzaron a darse cuenta de que la necesidad que
los judios sentian por entrar al mundo gentil provenia, en un alto
grado, de su deseo de dejar de ser un grupo marginal y segregado,
para obtener la igualdad de derechos dentro de una sociedad que
se basaba en la razén y en la cual el individuo importaba por si
mismo, no por la corporacién o grupo al que perteneciera, y, por
ende, era valorado por sus méritos personales, no por la actitud o
herencia del grupo, es decir, por su ingreso a la modernidad.

Escuela e identidad / 39



Los primeros grupos de reformadores de la religion serian
quienes pugnaran por la secularizacién de la ensehanza tradicio-
nal, y por consiguiente quienes llevaron el conocimiento judio a
nivel de ciencia, establecieron academias de estudios judaicos, cir-
culos literarios e histdricos, e inclusive incursionaron por primera
vez en la universidad alemana con: la Wissenschaft Des Judentums
(ciencia del judaismo), representada en personajes como Leopold
Zunz (1794-1886), Abraham Geiger (1810-1894), y otros, inten-
tando presentar cientificamente, tanto al interior como al exterior
del judaismo, los aspectos de su tradicién e historia como aptos
para participar del mundo cultural europeo. Su busqueda era la
de la redefinicién del judaismo de modo tal que lo convirtiera
en algo relevante al individuo sin que el aspecto colectivo tuviese
gran importancia.

Frente a este movimiento de reforma, y también como res-
puesta a los retos que presentaba la modernidad, se expresa el
grupo de la ortodoxia, llamdndose a si mismos los poseedores de
la palabra correcta. Ellos mostraron su horror ante la reforma, a la
que consideraban como la cristianizacién de las sinagogas y la tri-
vializacién del judaismo y, por consiguiente, una afrenta a la reve-
lacién divina. Concebian los ideales de la modernidad como una
“inocente fe de ingenuos”. Frente al cambio y la evolucién, ellos
hablaban de continuidad y conservacién. Se autodefinian por la
fidelidad a la ley judia y por la creencia en los principios funda-
mentales de la fe.

Los ortodoxos se definian como aquellos que iban a contra-
rrestar el “caos” producido por los dirigentes del movimiento
reformista; se dividian entre aquellos que cerraban firmemente
sus ojos a la modernidad, negdndola, y los que aceptaban su lle-
gada, pero bajo sus propias condiciones y que se llamaban a si
mismos ortodoxos modernos o neo-ortodoxos, término que es
evidentemente una paradoja, puesto que la palabra ortodoxia en
s{ misma encierra el concepto del mundo tradicional, por lo cual
no podria ser moderno. Uno de sus mdximos exponentes es el

40 / Raquel Druker



rabino Samson Rafael Hirsch (1808-1898), quien luché contra
la ortodoxia clésica asumiendo que la modernidad era un hecho
incontrovertible y, por lo tanto, apoyé la integracién de pautas
y normas modernas de vida (tales como cambio de vestimenta,
participacion en la vida cientifica y cultural del Imperio), pero a
un mismo tiempo conservando en forma estricta su fidelidad a la
ley. Hirsch se ocupa de reinterpretar el judaismo, y habla de un
judaismo histdrico que, a través de todas las generaciones, se ha
caracterizado por cumplir con la ley judia.

Entre estos dos campamentos, el ortodoxo y el de la reforma,
se va a generar un cisma profundo, por lo cual surge una tercera
respuesta, que es la del conservadurismo, y cuyo primer exponen-
te es el rabino Zeharias Frankel (1801-1875). Este grupo acepta
la necesidad del cambio en las interpretaciones de la ley (como lo
sostiene la reforma) pero a su vez, exige que estas modificaciones
se realicen dentro del espiritu de la religién judia (como lo de-
manda la ortodoxia). Los conservadores hablan de un judaismo
positivo en cuanto a sus posturas frente a la ley, e histérico en
cuanto a la evolucién: “La revelacién original en el Monte Sinai
se complementé con la revelacién incesante que se manifiesta du-
rante toda la historia en el espiritu del pueblo judio”.?*

Estas reacciones a la modernidad son en el dmbito religioso,
pero también va a haber reacciones no religiosas. La primera es la
integracionista, es decir, la propuesta de participar en la sociedad
como iguales, y que, llevada a su expresién extrema, llega a ser
asimilacionista.

Por otra parte estdn también los nacionalistas diaspéricos,
quienes ven la luz en el entorno de Europa Oriental. Estos na-
cionalistas o autonomistas crefan en una nacién judia con posibi-
lidades de prosperar en la didspora. Esperaban obtener igualdad
civica como individuos en sus paises de residencia, pero al mis-
mo tiempo, ser aceptados como una minorfa nacional dotada

34 Idem.

Escuela e identidad / 41



de derechos reconocidos, especialmente en materia cultural, al
grado de solicitar el financiamiento para escuelas donde se en-
senaba idish, idioma que consideraban nacional. A estos grupos
podriamos considerarlos como en btsqueda de una modernidad
intermedia, y de ellos podriamos distinguir dos tipos: uno, el ma-
yoritario, el del Bund; y el de los “folkistas” (folk-pueblo), un pe-
queno partido, a cuya cabeza se encontraba el historiador Simén
Dubnow,* quien insistia en sus escritos sobre la autonomia de la
que los judios habian gozado en diferentes momentos de su vida
diaspdrica. Por ejemplo en Babilonia, donde florecié un judaismo
précticamente auténomo, con un “exilarca”, es decir un monarca
en el exilio, ademds de gozar de libertad absoluta para el estudio y
la préctica de su religién; o bien el caso de Espafa, donde se da el
conocido Siglo de Oro, pero, en Polonia durante los siglos xv1 y
xv11, con el famoso Sinodo de las cuatro tierras (la gran Polonia, la
pequena Polonia, Podolia y Volynia). Dubnow sostenia que podia
crearse en Europa oriental “un marco multinacional que permi-
tiese a todos esos grupos, incluido el judio, desarrollar su cultura
especifica’,* y senalaba a los judios como el mds claro ejemplo
de una nacién basada exclusivamente en ideales espirituales, en
un pensamiento que engloba aspectos religiosos, éticos, sociales,
politicos y filoséficos, es decir, que el destino del grupo no reside
en su fuerza politica sino en la espiritual y cultural.

Otra respuesta no religiosa de integracién a la modernidad
serd la adhesion al socialismo. Las ideas marxistas habfan ya pe-
netrado la sociedad alemana e inclusive llegaron hasta Europa
Oriental en tiempos de los zares liberales. Los judios vieron en el
socialismo una posibilidad de cambiar al mundo y hacer posible

3 1860-1941. Nacido en Bielorrusia, en 1922 se traslad6 a Berlin y con el as-
censo de Hitler al poder se refugi6é en Riga-Letonia, donde continué su obra.
En diciembre de 1941 fue asesinado por la Gestapo. Su obra de vida se llama
Historia universal del pueblo judio.

% Jean Cristophe Attia y Esther Benbassa, [srael: la tierra y lo sagrado, Barcelona,
Rio Piedras, 2001, p. 147.

42 / Raquel Druker



que los judios se integran naturalmente en una nueva “sociedad
justa y desclasada”. Esta propuesta fue muy llamativa, y un na-
mero importante se adscribié a ella, por lo que no sorprende que
tantos judios hayan participado en la Revolucién Rusa.

Sin embargo, para algunos seguidores de estas ideas quedaba
claro que el socialismo y su eventual triunfo no integraria a los
judios a esa sociedad ideal, como era de esperarse, por lo cual,
crean un movimiento judio socialista, llamado “bundismo”. El
nombre completo es: Alianza (Bund) General de Obreros Judios
de Lituania, Polonia y Rusia, y fue el primer partido obrero judio,
fundado en Vilna, Lituania, en 1897. El Bund se consideraba par-
te integral del partido obrero socialdemécrata ruso, pero a su vez
se vefa a sf mismo como particular, en tanto debfa luchar también
contra el antisemitismo y la discriminacién, por lo que fueron los
primeros en crear un grupo de autodefensa judia; eran autono-
mistas diasporicos, opositores fieros del sionismo, pues no vefan
en ¢l ninguna posibilidad, y consideraba al idish como el idioma
de comunicacién y produccién intelectual.

Otra forma de responder fue a través del sionismo, muestra
clara de modernizacién que aparecia como una opcidn para reubi-
car las emociones y opciones de la vida judia en un dmbito secular
modernizante, sin que ello impidiera una expresién religiosa. El
idioma hebreo se convirtid, para esta corriente, en el idioma se-
cular (sin eliminar su uso ritual) y en el idioma oficial de lo que
posteriormente seria el Estado de Israel. Derivado de la palabra
Sién, que en la memoria judia es el sinénimo de Jerusalem, el
sionismo es el movimiento nacional politico que aspira a la crea-
cién de un estado judio en su tierra ancestral, ya que el territorio
es fundamental en un movimiento nacionalista. Fue la época en
que se completd la unificacién de Italia y Alemania, y triunfaron y
fueron reconocidos politicamente los movimientos eslavos, espe-
cialmente los situados en los Balcanes. Otro factor determinante
fue la aparicién de movimientos antisemitas, lo cual aumenté la
incapacidad de los judios para integrarse a su medio ambiente y

Escuela e identidad / 43



a las luchas nacionales. El sionismo contenia en si una paradoja:
por una parte pretendia conservar la tradicién judia de apego a
la tierra “prometida”, y por la otra asumia objetivos modernos, es
decir, la creacién de un Estado nacional. Esta paradoja sirvié para
dar cierta estabilidad y fuerza al movimiento nacional judio, ya
que podia moverse libremente entre ambas posturas, incluirlas,
y pasar de una a otra, pero sin duda su base contiene una dialéc-
tica permanente. Paralelamente, el movimiento nacional dio al
ser judio una fuente de orgullo individual, y al grupo un ideal
colectivo. Hay que mencionar que, en el seno de esta corriente de
pensamiento hay diversas variantes, a saber: sionismo socialista,
sionismo marxista, sionismo préctico, sionismo politico y sionis-
mo religioso.

Préicticamente todas estas ideas con su traduccién particular
llegaron a México, un pais que estaba pasando, a su vez, por pro-
cesos de modernizacion acelerada, en particular durante la época
del Porfiriato, que surgié como una etapa reconstructiva del pais.
La dltima etapa de dicho periodo politico, fue una época de con-
solidacién, de una relativa paz interna. México se vincul4 al mer-
cado mundial y permitié la entrada de capitales extranjeros, lo cual
significo un gran avance tecnoldgico para el pais. En este ambiente
de modernizacién, México recibié a los primeros inmigrantes ju-
dios del siglo xx. A partir del encuentro con la sociedad receptora,
se originaron diversas formas de identidad(es) y pertenencia(s) de
la comunidad judia en México, que traia ya consigo su propio
debate entre sociedad tradicional y sociedad moderna. Este debate
encuentra su arena de polémica en el marco de la escuela, ya que
es en ella en donde se reproducen los valores sociales.

Al hablar del sistema educativo en general, debemos conside-
rar que se trata de un sistema reacio al cambio y que, por consi-
guiente, se rigidiza, se solidifica frente a la demanda del cambio:

[...] cuando se intenta hacer un cambio significativo en una es-
cuela, nos damos cuenta cudnto afecta la relacién escuela-socie-

44 |/ Raquel Druker



dad. No se pueden entender todos los fracasos que ha habido en el
intento de cambiar algo en las escuelas a menos que se entiendan
las relaciones escuela-sociedad, y el cardcter que estas tienen.”

Cuando se intenta el cambio podemos ver dos tipos de reacciones
en el sistema escuela, una en la que se crean nuevos lugares comu-
nes de referencia y, con base en ellos se logra introyectar la nueva
propuesta; y la otra, en la que la resistencia al cambio es tal que no
permite que se creen nuevos lugares comunes en sustitucion a los
anteriores y, por tanto, se provoca una ruptura total.

Si entendemos a la escuela como sistema social, podremos ver
que lo que ocurre en su interior es el reflejo de lo que ocurre en la
sociedad en la que estd inserta; en el caso del Colegio Israelita esto
se hace muy evidente. En el estudio realizado pudimos apreciar
que cada vez que la escuela experimentaba momentos dificiles,
discusiones internas, busquedas, debates, éstos sélo servian para
fortalecerla; los lugares comunes que compartian eran claros pa-
ra todos y, por ello, no se provocaban fracturas.

Siguiendo esta idea podemos sefialar que en este debate entre
las dos sociedades se van a crear diferentes respuestas entre los ju-
dios; estardn aquellos que se niegan a salir del mundo tradicional
para entrar en el moderno y siguen reproduciendo los lugares co-
munes que dicta la religién; por otra parte encontramos a los que
definitivamente se insertan en la modernidad, aceptan su nueva
situacién exclusivamente como individuos, y asi desaparecen de
la comunidad; y aquellos que se quedan en medio del debate, se
convierten en una suerte de hibridos que viven en permanen-
te conflicto entre pertenecer a la sociedad tradicional o a la moder-
na. Podriamos decir que las distintas corrientes de pensamiento
que hasta 1941 habian convivido en el marco del colegio de una
o otra manera, mds tarde o mds temprano llegarfan a una ruptura.

37 Seymour B. Sarasson, The Culture of the School and the Problem of Change,
Boston, Allyn and Bacon, 1976.

Escuela e identidad / 45



En sintesis, podemos hablar de cuatro posturas que fueron que-
dando claras a lo largo de los anos en cuestién (1924-1942):

1. La religiosa, como representante mds auténtica de la socie-
dad tradicional, que no busca adaptaciones a la moderni-
dad y que piensa que la continuidad del pueblo y, por ende,
de la comunidad, depende de mantenerse comprometidos
con las tradiciones y preceptos del judaismo.

2. Laque analiza su realidad pensando que lo importante es la
comunidad en la que se encuentran, adaptarse a las necesi-
dades de dicha comunidad y enfatizar los rasgos culturales
judios en esta nueva realidad mexicana. Al seno de ésta hay
dos grupos: los bundistas, que son los que mds enfatizan
el aqui y el ahora (Doikait) y el idish como tnico idioma
para preservar la cultura, y cuya ancla estd en el mundo
tradicional, y los nacionalistas, que consideran que todo lo
que estimule a la nacién judia es importante, incluyendo el
hebreo y hasta el sionismo, por lo cual lo aceptardn en su
version mds romdntica y menos pragmatica.

3. La que quiere romper con el pasado con el fin de adaptarse
al lugar en el que viven, que pugna por ensefiar espafol,
por que los nifios comprendan la realidad mexicana y que,
al mismo tiempo, mantengan la cultura judfa. Esta postu-
ra va a producir un hibrido, es decir el “judeo-mexicano”
que busca integrarse al medio, aunque, de cualquier forma
pretende mantenerse judio y en ese sentido comparte con
el grupo anterior el deseo de perdurar como grupo.

4. La que busca la ruptura con el pasado pero a cambio ofrece
un futuro diferente, orientado a la construccién de una
nueva realidad judia en un estado propio, la sionista.

También podriamos hablar de los comunistas, quienes a la vez,
querfan cambiar el mundo y romper con el pasado, pero su im-
pacto al interior del colegio fue tan escaso que sélo los menciona-
mos; ellos representarian a los realmente modernos.

46 / Raquel Druker



Con respecto al primer grupo, el religioso, la ruptura fue casi
inevitable y no produjo pricticamente discusién. En cuanto sin-
tieron que podian hacer su propia escuela, que contaban con el
apoyo de la Comunidad Nidjei Israel y con la conduccién del
Rabino Rafalin, se echaron a cuestas la realizacién de un suefo
largamente atesorado. El grado de insatisfaccién habia alcanzado
ya niveles insostenibles.

El sistema ya no podia tensarse mds. La falta de lugares comu-
nes que sentia el grupo religioso, sumado a la realidad nacional
que se vivia entre 1941 y 1942 tras el cambio de gobierno de
Cérdenas a Avila Camacho, y la reforma al articulo 3° Consti-
tucional,®® fueron los elementos que favorecieron que el grupo
religioso viera en esta coyuntura la oportunidad de abrir su pro-
pia escuela. Poco tiempo después invitaron a un educador judio
que ya tenfa fama internacional, y que en ese momento residia
en Bélgica, para dirigir la Escuela Yavne, segtin el modelo de las
escuelas Yavne en Europa,” una escuela religiosa integral. El pro-
fesor Zelig Zyfmanovich encarnaba los ideales que buscaban, asi
que el colegio inici6 sus labores en 1942 con un programa de
estudios que incluia la ensefianza del idish y del hebreo, pero cuyo
énfasis estaba puesto en los estudios biblicos y talmudicos. Por
considerar que no era suficiente el tiempo en el horario matutino
para lograr una cabal educacién religiosa, complementaban con
un estudio vespertino (Yeshivd) para varones, que en un principio
fue obligatorio y posteriormente optativo.

La tensién entre sociedad tradicional y sociedad moderna es
evidente en esta escisién que, sin embargo, no provocé un estalli-
do al interior del Colegio Israelita, lo cual se explica por el hecho

3 Con esta reforma ya no se contempla el tema de la educacién socialista y, por
ende, abre de nuevo la posibilidad a la integracién religiosa.

% Histéricamente la ciudad de Yavne albergé a una gran cantidad de sabios que
escaparon de Jerusalém durante el asedio romano en el siglo I de la era actual;
por eso se le da tal nombre a la red de escuelas religiosas, con el objetivo de que
se conviertan en los lugares donde se formardn “los nuevos sabios”.

Escuela e identidad / 47



de que, a pesar de que los lugares comunes de este grupo religioso
y los del grupo nuclear del colegio habian dejado de compartirse
desde tiempo atrds, ellos slo mantenian a sus hijos en esta escuela
hasta tanto pudieran establecer una institucion propia, y en cuan-
to tuvieron la oportunidad lo hicieron; es en ese sentido que la
separacién no crea conflicto.

Sin embargo, con la llegada de una corriente que por su pro-
pia constitucién rompia con el mundo tradicional para expresarse
cabalmente como una opcién de modernidad, el sionismo, la es-
cuela vivi su primera gran fractura. Esta ruptura se explica justa-
mente porque, como hemos sostenido, la institucién se conforma
a partir de los lugares comunes reconocidos por los miembros que
la componen, y los miembros que la integran tienen sus propios
lugares comunes, que van a ser los limites de la nueva institu-
cién recién creada; este es el caso del colegio que se creé como
resultado de la disputa, el colegio Tarbut, que apostaba por la
opcién nacional del sionismo que, efectivamente, traeria consigo
la realizacién del suefio anhelado, la creacién de un Estado judio
independiente, el hogar nacional en el que finalmente todos los
ciudadanos pudieran compartir lugares comunes, idioma, cancio-
nes, alimentos tipicos, preocupaciones y rutinas.

Quienes no estuvieron dispuestos al cambio permanecieron
dentro de los marcos de la institucién conocida, el Colegio Israe-
lita. Durante muchos anos el colegio habia pasado por intensos
debates, por una parte estaban convencidos de que debia servir
a todos los miembros del grupo y a todos los intereses, pero por
otra sabfan lo dificil que resultaba dar respuesta a las necesidades
de las diversas corrientes de la comunidad. Algunos llamaron a
esta situacién “cadtica’.

“Se discutia entre los padres, los activistas, los directivos y los
maestros si un ‘jeider® o una escuela moderna, si se debfa ensefiar

“Fscuela tradicional judfa para nifios.

48 / Raquel Druker



religién, hebreo secular o idish”.*" En funcién de que muchos
vefan a México sélo como hogar temporal en su camino a Esta-
dos Unidos, habia los que opinaban que debia copiarse el Sunday
School, modelo que se establecié en aquel pais.”? A partir de todo
este conglomerado de voces se llegd a un “compromiso”: una es-
cuela con un programa tradicional judio y un agregado universal
de estudios generales, una escuela que tratara de responder a todos
los intereses, lo cual a fin de cuentas no se consiguid y la ruptura
sobrevino. Ello demuestra que toda institucion educativa que no
es capaz de mirarse a s{ misma para entender las necesidades de
cambio y movilidad, de interpretar correctamente las voces de la
disidencia estd condenada a la ruptura, a la creacién de una nueva
o, drésticamente, a su desaparicién.

Como podemos ver, la multiplicidad de escuelas judias en una
comunidad de dimensiones como lo es la judia mexicana se expli-
ca a la luz del fuerte debate entre sociedad tradicional y sociedad
moderna, entre la construccién de las identidades y el rechazo a
perder los lugares comunes que le son claros a cada uno de los
grupos. Y también, por qué no, a la coyuntura de estar en medio
de un pais tan singular como lo es México, que alberga los mati-
ces y contradicciones mds sorprendentes, pues como dijera André
Breton tras conocer nuestro pais: “México es el surrealismo”.

BIBLIOGRAFiA

1)  Perla Chinchilla Pawling, De la compositio loci  la Repiiblica de las
letras. Predicacion jesuita en el siglo xvir novohispano,uia-Departamento
de Historia, 2004.

2)  Albert Memmi, O homem dominado, pp. 43-4, segin cita de Betty B.
Fuks, La vocacién del exilio, México, Siglo XXI, 2006.

3)  Perla Chinchilla, “Historia cultural y cultura®, en Historia y Grafia,
ndm. 11, 1998.

#1Leibl Bayén, op. cit. p. 15.
“ Escuela dominical, al estilo de las parroquiales, en la que el nifio que asiste a
la escuela oficial, recibe una vez por semana elementos para su formacién judia.

Escuela e identidad / 49



10)

11)
12)

13)
14)

15)

Niklas Luhmann, Zeoria de la sociedad y pedagogia, Barcelona, Paidés,
1996.

Margo Glantz, Las genealogias, México, sep, 1986.

Leén Sourasky, Historia de la comunidad israelita de México (1917—
1942), México, Imprenta Moderna Pintel, 1965.

Adina Cimet, “Nacionalismo y lengua: Los judios ashkenazitas en
México, 1940-19507, Revista Mexicana de Sociologia, vol. 58, ntim. 4,
1996.

Sergio Dellapergola y Susana Lerner, “La poblacién judia en México:
perfil demogréfico, social y cultural”, Estudios de poblaciones judias,
nam. 26, México / Jerusalén: Asociacién Mexicana de Amigos de la
Universidad Hebrea de Jerusalén, 1995.

Stuart Hall, “Who Needs Identity?”, Questions of Cultural Identity,
Londres, Sage Publications, 1996.

Jacob Katz, Jewish Emancipation and Self Emancipation, Filadelfia,
The Jewish Publication Society, 1986.

Ledn Poliakov, Historia del antisemitismo, Madrid, Muchnic, 1984.
Paul Mendes-Flohr y Jehuda Reinharz, 7he Jew in the Modern World,
Nueva York, Oxford University Press, 1980.

Michel de Certau, et al, Une pa/itz'que de la lzmgue. La Révolution ﬁun—
caise et les patois, Paris, Gallimard, 2002.

Jean Cristophe Attia y Esther Benbassa, Israel: la tierra y lo sagrado,
Barcelona, Rio Piedras, 2001.

Seymour B. Sarasson, The Culture of the School and the Problem of
Change, Boston, Allyn and Bacon, 1976.

50 / Raquel Druker



