
Ser o no ser: ¿será ésa la cuestión?
Pedro L. San Miguel

Universidad de Puerto Rico/Departamento de Historia

José Luis Abellán, La idea de América: Origen y evolución. Madrid/
Frankfurt Am Main/México, Iberoamericana/Vervuert/Bonilla Artigas 
Editores, 2009, 291 pp.

l 2010 ha sido un año auspicioso para América Latina, pese a 
la crisis económica y a los problemas políticos y sociales que 

la agobian. Como parte de la conmemoración del bicentenario de 
vida independiente de varias de las antiguas colonias españolas en 
el Nuevo Mundo, los gobiernos de estos países han auspiciando 
decenas de vistosos y pomposos actos para rememorar los héroes 
patrios y los eventos fundadores de las naciones hispanoamerica-
nas. Ha sido, pues, tiempo de celebración, festejo, desfile y agasajo, 
incluso de rumba, jolgorio y carnaval. Amén de momento para el 
sarao y la parranda, quizás sea ésta, también, una ocasión propicia 
para reflexionar en torno a tan ensalzadas experiencias históricas. 
De hecho, ya se perfila que el bicentenario de las independencias 
latinoamericanas dejará una estela de textos disímiles en los que 
se celebrarán, discutirán e incluso cuestionaran tan memorables y 
decisivos acontecimientos. La mayoría, sin duda, constituirán en-
comiásticos textos que enaltecerán hasta el Olimpo a los “padres 

E

Historia y Grafía, UIA, núm. 35, 2010



Reseñas / 257  

de las patrias” y sus fundacionales gestas; los menos, marcharán a 
contracorriente y se dedicarán, en la más acerada tradición crítica, 
a debatir las discursivas nacionales latinoamericanas.�

	 Uno de los efectos de la enorme cantidad de escritos y alo-
cuciones que generarán esas conmemoraciones será evidenciar la 
multiplicidad de voces que, durante los pasados doscientos años, 
han pretendido hablar a nombre de América Latina. Lo que equi-
vale a decir que se manifestarán las diversas –y con frecuencia 
contradictorias–formas en que se ha concebido la “identidad lati-
noamericana”, es decir, su “Ser”. La manera de abordar esta cues-
tión, por supuesto, variará de acuerdo a las heterogéneas visiones 
y concepciones que durante las dos centurias pasadas han inten-
tado representar la realidad latinoamericana. Política, ideología, 
antropología, historia, sociología, arte, literatura y filosofía con-
tribuirán a formar un abigarrado coro de voces que intentarán, 
cada una en su registro, expresar su particular visión acerca del 
(supuesto) “Ser” latinoamericano.
	 La idea de América se inserta en ese orfeón. Su autor, José Luis 
Abellán, es una figura emblemática de la cultura española de las 
últimas décadas, posición que ha obtenido gracias a una amplia 
producción intelectual que se remonta a los años sesenta del si-
glo pasado, y que ha gravitado sobre todo en torno a la historia 
del pensamiento en y sobre España. Todo ello le ha valido reco-
nocimientos, homenajes y laureles. La reedición de La idea de 
América –en versión revisada y actualizada– seguramente forma 
parte de ese designio de honrar a tan célebre intelectual. Publica-
da originalmente en 1972, esta obra se inserta en lo que el autor 
define como “historia de las ideas”, parcela de la historiografía 

� Entre estos últimos se encuentran: Mauricio Tenorio Trillo: Historia y celebra-
ción: México y sus Centenarios, México, Tusquets, 2009; Jorge Volpi: El insomnio 
de Bolívar: Cuatro consideraciones intempestivas sobre América Latina en el siglo 
xxi, México, Random House Mondadori, 2009, y Rafael Rojas: Las repúblicas 
de aire: Utopía y desencanto en la Revolución de Hispanoamérica, México, Taurus, 
2009.



258 / Reseñas

que ha sido cultivada por Abellán durante décadas. Nos encon-
tramos, en fin, ante la reedición de una obra clásica que ha dejado 
una huella en los estudios americanistas en España. Como soy 
un fiel creyente en la lectura de los clásicos, no puedo menos que 
encomiar su publicación. Pero una cosa es leer a los clásicos y 
otra, muy distinta, suscribir sus fundamentos y argumentaciones, 
razón por la cual también soy partidario de debatirlos. Debido al 
papel central que ocupan los clásicos en los debates intelectuales, 
considero, además, que su discusión debe efectuarse sin concesio-
nes. Y el caso es que tengo discrepancias radicales con esta obra.
	 De entrada, se encuentra la cuestión de la “historia de las 
ideas”. Como es sabido, durante los años sesenta y setenta del siglo 
xx las ideas y el pensamiento en general fueron marginados en los 
estudios históricos; esto fue efecto del predominio de corrientes 
historiográficas que privilegiaban temas económicos y sociales. A 
lo sumo, en ciertos ámbitos se popularizó la historia de las “men-
talidades” como resultado de las influencias de la denominada 
“tercera generación” de la Escuela de los Annales.� Mas subrep-
ticiamente se fue gestando una mutación historiográfica, genera-
da por la confluencia de tendencias como el posmodernismo, la 
“nueva historia cultural”, los “estudios subalternos”, los “estudios 
poscoloniales” y el “giro lingüístico”.� Como resultado de todo 
esto, ha habido un renacer del interés por la historia de las ideas, 
del pensamiento, de los conceptos y de la cultura en general.
	 Tal reverdecer ha implicado el surgimiento de nuevas teorías y 
metodologías para el estudio de tales temas, así como de variadas 
corrientes intelectuales y “escuelas”. La “historia conceptual” (de 
arraigo sobre todo en Alemania, aunque con irradiaciones en 
diversos países, incluso de América), la “historia socio-cultural” 

� Peter Burke: La revolución historiográfica francesa. La Escuela de los Annales: 
1929-1989, Barcelona, Editorial Gedisa, 1993, pp. 68-86.
� Luis Gerardo Morales Moreno (compilador): Historia de la historiografía con-
temporánea (De 1968 a nuestros días), México, Instituto Mora (Antologías Uni-
versitarias), 2005.



Reseñas / 259  

francesa (que entronca con los Annales), o la “historia intelectual” 
inglesa (practicada entre otros por Quentin Skinner) son algunas 
de las tendencias que, en las décadas más recientes, han nutrido el 
estudio de las ideas, el pensamiento y la cultura. Sin embargo, en 
el libro de Abellán no hay ni un ligero asomo de estas corrientes; 
no existe ni el más leve intento de elaborar una discusión en torno 
a ellas y, sobre todo, de distinguir su particular forma de conce-
bir la “historia de las ideas” de esas otras escuelas o tendencias 
historiográficas. Tal ausencia provoca la sensación de que nos en-
contramos ante una obra envejecida en sus fundamentos teóricos 
y metodológicos, pese a anunciarse que ha sido “completamente 
revisada, actualizada y ampliada”.
	 Dicha sensación se acentúa al pasar revista a los temas que 
examina el autor y a los argumentos que elabora en su libro. Entre 
esos argumentos se encuentra lo que Abellán define como la “tesis 
fuerte” de su obra: “que la idea de América como unidad conti-
nental es un producto hispánico por excelencia, en la medida en 
que nuestra cultura está especialmente dotada para la síntesis y la 
integración” (p. 13). Nos topamos aquí con una tesis que, vertida 
a lo largo del tiempo en diferentes formas, ha nutrido ciertas con-
cepciones acerca de la historia de España en América. Décadas ha 
nutrido incluso algunas interpretaciones acerca de la esclavitud en 
las Américas. Según tal lógica, los sistemas esclavistas en las colo-
nias españolas se habrían diferenciado de los existentes en otras 
regiones de América –como las posesiones inglesas y francesas en 
el Caribe y el Sur de Estados Unidos– debido a esa supuesta pro-
pensión de la cultura española a “la síntesis y la integración”. En 
la obra comentada, el autor lleva su tesis central hasta el límite, 
llegando a afirmar que la alegada “inclinación hacia el socialismo 
en los países latinoamericanos […] es consecuencia de una rein-
terpretación universalista del viejo humanismo de origen hispá-
nico” (p. 290). Pero el caso es que igualmente se podría afirmar 
que el socialismo latinoamericano es un derivado del mesianismo 
judaico, del colectivismo indoamericano o de las ideas ilustradas 



260 / Reseñas

(francesas) acerca del “buen salvaje”. Sin ser totalmente falsas, ta-
les afirmaciones implican un elevado grado de generalización y 
abstracción, por lo que resultan deficientes como explicaciones de 
un fenómeno histórico concreto. Como historiadores, ¿nos sen-
tiríamos cómodos con la aseveración de que el régimen de Hugo 
Chávez, el más reciente vástago del “socialismo latinoamericano”, 
es una “reinterpretación universalista del viejo humanismo de ori-
gen hispánico”?
	 Otro de los fundamentos de Abellán estriba en el contraste 
entre la colonización en América del Norte (i.e. Estados Unidos) y 
las posesiones españolas en el Nuevo Mundo. Éste también es un 
antiguo tópico, del que se han valido estudiosos de diversas es-
cuelas e ideologías para explicar desde las divergencias políticas y 
económicas entre unos y otros territorios, tanto en la época Colo-
nial como en el presente, hasta sus discrepancias sociales, demo-
gráficas, étnicas, culturales y “espirituales”. En el libro comentado, 
lo que debería constituir un riguroso ejercicio de historia com-
parativa deriva, lamentablemente, hacia fórmulas manidas, algu-
nas de las cuales reiteran ciertos estereotipos o arriban a fórmulas 
genéricas que, nuevamente, poco explican. Por ejemplo, la afir-
mación de que “la colonización anglosajona tiene un carácter 
fundamentalmente religioso y comercial” (p. 40) podría aplicarse, 
con igual propiedad, a la colonización española. Por otro lado, el 
poblamiento anglosajón del territorio norteamericano –efectuado 
incluso en detrimento de la República de México– es descrito, 
recurriendo a una imagen que no deja de ser caricaturesca, como 
una “mancha de aceite” que avanza inexorablemente hacia el Oes-
te. En contraste, la colonización española y portuguesa habría sido 
efectuada bajo el signo de “una Monarquía católica y universalista, 
que imprime carácter casi cósmico al hecho del descubrimiento, y, 
posteriormente, de la conquista y la colonización” (p. 41).
	 Ese tipo de contraste se basa en modelos que se construyen a 
priori y cuya oposición se admite como absoluta; manejados de 
tal forma, dichos arquetipos terminan siendo meras marionetas. 



Reseñas / 261  

Pero cuando se cotejan esos modelos con la evidencia histórica 
comienzan a revelarse los sofismas que los sostienen. Así, Abellán 
convierte en virtudes de la colonización española en América lo 
que desde otras perspectivas se puede considerar como aspectos 
deplorables. Tal es el caso de la afirmación de que “para la co-
lonización ibérica el prójimo [es decir, el indígena y, luego, el 
africano esclavizado] era una auténtica necesidad, puesto que era 
el fin primordial de la misma” ya que se le necesitaba “para con-
vertirlo [salvando su alma] y aun para vivir y convivir con él” (p. 
42). A partir de tal paralogismo, lo que fue un requerimiento de 
la dominación del Nuevo Mundo –la necesidad, sí, de obtener 
mano de obra y tributos– se convierte en un rasgo piadoso de la 
colonización española con la intención de engrandecerla de cara a 
la anglosajona. Algo similar se puede afirmar acerca de “los matri-
monios y uniones que fueron base del mestizaje iberoamericano” 
(p. 42). Aquí se pasan por alto las condiciones específicas en que 
ocurrieron tales “uniones”, buena parte de las cuales ocurrieron 
como resultado de la violación, el estupro, el ejercicio de la auto-
ridad y los abusos de todo tipo ya que, seguramente, para muchos 
españoles ayuntarse con las nativas o las africanas fue producto, 
no de ninguna consideración metafísica o piadosa ante el pró-
jimo, sino de la concupiscencia y de la urgencia de desfogar los 
ardores del cuerpo. No obstante, según Abellán, la colonización 
española sentó las bases para que en sus antiguas colonias el “pro-
blema racial” fuera solucionado de manera “humanista y frater-
nal”, mientras que en Estados Unidos éste “ha permanecido vivo 
y sangrante” (p. 42).
	 Abellán alega que en Estados Unidos prevalece un “sentido 
atomizado e individualista de la vida” que se refleja en “la es-
tructura inorgánica de [sus] ciudades” (p. 42), las que supuesta-
mente se diferencian de las hispanoamericanas. Para ilustrar este 
argumento se usa un recurso cuestionable –empleado no sé si por 
criterio del autor o de la editorial responsable de la publicación 
del libro– y que estriba en reproducir, por un lado, dos grabados 



262 / Reseñas

del periodo colonial –correspondientes a la ciudad de Cuzco en 
1556 y a México en 1528 (pp. 43-44)– y, por el otro, dos fotos 
contemporáneas de autopistas estadounidenses, las que son des-
critas como “símbolo visible más característico del país” (p. 60); es 
decir, como emblemas de lo que pretendidamente no es la ciudad 
(y la sociedad) hispanoamericana: atomizada, disgregada, indivi-
dualista, fragmentada. Creo que una recta metodología requiere 
que se compare lo comparable, no lo que a todas luces resulta 
inconmensurable. Por ejemplo, sería totalmente legítimo compa-
rar las ciudades coloniales hispanoamericanas y norteamericanas; 
o comparar México, Bogotá, Caracas, Lima, Santiago y Buenos 
Aires con Nueva York, Boston, Filadelfia, Chicago y Los Ánge-
les en el presente. Pero resulta inapropiado comparar las ciudades 
de un periodo con las del otro. Siguiendo tal procedimiento, se 
podría argumentar exactamente lo contrario de lo que se intenta 
demostrar con meramente invertir la prueba utilizada; en otras 
palabras, mostrando grabados de Boston o Filadelfia en el siglo 
xvii y fotos de autopistas de casi cualquier país hispanoamerica-
no. ¿O serán las autopopistas y los pantagruélicos embotellamien-
tos en México, Bogotá, Caracas, Lima o Buenos Aires indicadores 
de una estructura social orgánica, integrada, solidaria?
	 En el trazado que efectúa Abellán, basado en una visión dico-
tómica entre Estados Unidos y América Latina, esta última, en 
tanto que hispánica, es una especie de comunidad virtuosa, mien-
tras que el país norteño es su perfecta antítesis. Para posibilitar 
esta construcción, el autor incurre en simplificaciones extremas, 
contradiciendo lo que debe ser una verdadera reflexión intelec-
tual, basada en el pensamiento complejo y no en la trivialización 
ni en la banalización. Hasta el rastreo que efectúa Abellán del 
“Ser” de América Latina padece de tal defecto. Más aún, la de-
fensa que realiza el autor de Latinoamérica y de lo latinoameri-
cano no es otra cosa, en el fondo, que una apología de España, 
del “Ser” hispánico. Con el viejo colonialismo español hemos to-
pado, Sancho. De hecho, Abellán regresa al viejo tópico de que 



Reseñas / 263  

“las Indias no fueron colonias” (p. 69) y que América y Espa-
ña mantuvieron una relación original, si bien no define en qué 
consistió esa supuesta originalidad. Lo que posiblemente hubie-
se implicado ilustrar cómo se distinguió esa “original relación” de 
las que mantuvieron las demás potencias europeas con sus propias 
posesiones –seguramente también definidas por sus respectivos 
apologistas como originales o especiales. 
	 El solapado panegírico que hace Abellán de España, ampa-
rado en su examen del “Ser” de América, se evidencia en varias 
de las interpretaciones que ofrece acerca de personajes y sucesos 
históricos o de tendencias intelectuales. Así, “Martí es el símbolo 
de una futura emancipación económica” ya que siguió “una tradi-
ción intelectual española” (p. 68). En lo que a la independencia se 
refiere, el autor afirma que algunas de sus causas –y por la manera 
en que lo plantea parecería que se trata de sus causas fundamen-
tales– “están dentro de la tradición española” (p. 81) afirmación 
que en sí misma es inobjetable si no fuera por el hecho de que tal 
tipo de aserto también podría ser válido para la independencia de 
las Trece Colonias en Norteamérica, para la de Brasil, o para la 
de Saint Domingue/Haití. Más adelante llega a decir: “Los his-
panoamericanos no se rebelaban tanto contra la Corona española 
como contra la misma invasión francesa [a la Península Ibérica]” 
(p. 82). Por lo demás, en la nota número 5 que aparece en esta 
misma página de su libro, Abellán alega que en torno a la in-
dependencia y a su trasfondo habría que estudiar varios temas 
–como la difusión en América del pensamiento liberal español 
o la marginación política de los criollos– que cuentan con una 
respetable bibliografía en los estudios americanistas.
	 A partir del capítulo vi de su libro, Abellán efectúa una especie 
de trazado del pensamiento hispanoamericano, aunque obviando 
temas y épocas importantes, y ofreciendo, por ende, interpre-
taciones discutibles sobre varios asuntos. Por ejemplo, de la co-
yuntura de la independencia salta sin transición al positivismo, 
doctrina que tuvo su auge en América Latina durante las últimas 



264 / Reseñas

décadas del siglo xix. Esta peculiar cronología pasa por alto un 
periodo histórico de algo más de medio siglo, época en la cual se 
suscitaron intensos debates en torno a la constitución política de 
las naciones americanas y, por ende, en torno a su “Ser”, definido 
en ese contexto no tanto como una entidad etérea, como una 
aventura espiritual, sino como una entidad política concreta. En 
esos años, en efecto, ocurrieron los más agudos conflictos –tanto 
retóricos como militares– en torno a la naturaleza de las naciones 
hispanoamericanas. Pero nada de esto deja huellas en la obra de 
Abellán.
	 Por lo demás, resulta debatible la aseveración de que el positi-
vismo constituyó “una primera toma de conciencia” de América y 
un “primer paso hacia una expresión original de esa idea de Amé-
rica que vamos buscando” (p. 85). Mas –continúa Abellán– dado 
que tal ideología “no daba expresión a la verdadera idiosincrasia 
y la auténtica particularidad de [sus] países”, hacia el año 1900 se 
inició “una reacción antipositivista”, que tuvo entre sus voceros a 
José Enrique Rodó, José Vasconcelos y Antonio Caso (p. 87). A 
continuación, Abellán se concentra en el arielismo, del que alega 
que es la “expresión filosófica del modernismo” (p. 103), pero, 
además, que fue una “devolución enriquecida de lo que España 
llevó al continente descubierto [sic]” (p. 111). Esto no es sino 
otra forma de reiterar el argumento central que subyace a la obra 
comentada: que todo lo notable y recuperable de la cultura ibero-
americana es un desprendimiento, un derivado o una emanación 
de su “Ser” hispánico.
	 Dentro de la historia que construye Abellán en torno a la 
“idea de América”, juegan papeles destacados los filósofos espa-
ñoles José Ortega y Gasset y José Gaos. En lo que a Ortega y 
Gasset se refiere, Abellán le adjudica, debido a su doctrina del 
“circunstancialismo” –comprendida en primera instancia como 
la identificación del hombre (o la mujer) con sus circunstancias 
nacionales–, haber inspirado a una nueva generación de pensa-
dores hispanoamericanos, como Samuel Ramos. Esa influencia 



Reseñas / 265  

fue potenciada por Gaos, español “transterrado” que, gracias a sus 
investigaciones y a su labor pedagógica, estimuló en América la 
historia de las ideas, actuando como correa de transmisión entre 
Ortega y Gasset y la generación de pensadores latinoamericanos 
que, hacia mediados del siglo xx, se destacaron por reflexionar en 
torno al “Ser” americano. A tono con lo anterior, en los siguientes 
capítulos Abellán indaga las reflexiones acerca de “lo autóctono” 
en el pensamiento latinoamericano, dedicando sendos capítulos 
a México, Centroamérica, el Caribe, Perú, la Gran Colombia, el 
Cono Sur, los “países mediterráneos” (es decir, Bolivia y Paraguay) 
y Brasil. Como es de esperarse en una síntesis tan apretada, es 
poco lo que en profundidad se dice en esas páginas. A lo sumo, se 
realiza una especie de inventario de autores y obras, acompañado 
de breves comentarios más descriptivos que analíticos. Además, 
como suele ocurrir en ejercicios de tal índole, se incurre en su-
perficialidades y hasta en errores garrafales, como afirmar que en 
República Dominicana “prácticamente no existen negros”, o que 
debido a que “los dominicanos no sienten dudas sobre su identi-
dad” –pretendidamente de origen hispánica– en ese país “no hay 
una literatura que la ponga en cuestión ni un ensayo que especule 
sobre la misma” (pp. 185-186).�

	 A continuación, Abellán dedica otros capítulos al indigenis-
mo, a “la idea de América en la ‘guerra fría’”, y a la globalización 
y “su incidencia en la idea de América”. En lo que al indigenismo 
se refiere, es poco lo que aporta dicho capítulo. Sobre el tema 
de América Latina en la época de la guerra fría, resulta sorpren-
dente la afirmación de que la región “pudo salir adelante” y “sin 
grave menoscabo” durante esos años como resultado del sentido 
de identidad que generó el “boom de la novela latinoamerica-
na” (p. 259). Desde tal lógica, las miles de vidas perdidas como 

� Sobre el particular, véase: Pedro L. San Miguel, La isla imaginada: Historia, 
identidad y utopía en La Española, San Juan/Santo Domingo, Editorial Isla Ne-
gra/Ediciones Manatí, 2ª ed., 2008.



266 / Reseñas

resultado directo de los conflictos políticos y sociales que vivió 
América Latina en esos años, o que en la isla de Cuba luego de 
medio siglo sobreviva un decrépito régimen totalitario que es un 
engendro directo de la guerra fría, resultan muy poca cosa, ya 
que un fenómeno literario compensó las desgarraduras produci-
das por ella. Por su parte, la sección dedicada a la globalización 
reitera ideas generales que poco abonan a una reflexión compleja 
sobre su incidencia en América Latina. Abellán dedica su capí-
tulo final a discutir un conjunto de obras que tienen como tema 
central el “Ser de América”. En él, el autor insiste en la diferencia 
abismal entre la cultura hispanoamericana y la estadounidense, 
caracterizada esta última por su “atomismo” y “falta de unidad”, 
lo que explicaría su “precariedad: la falta de ideal” (p. 270). En 
contraposición, la “cultura iberoamericana” se distinguiría por “su 
carácter universalista”, derivado, por supuesto, del “sentimiento 
de continuidad con la cultura española” (p. 288) ¡Olé!
	 Si quien se aproxime a La idea de América estima inobjetables 
argumentos de tal índole, seguramente aceptará esta obra como 
una valiosa aportación. Pero quien considere que esos argumentos 
responden a simplificaciones extremas, a desconocimientos o has-
ta a prejuicios acerca de Estados Unidos (y, también, acerca de lo 
que es América Latina e, incluso, a una sobreestimación de lo que 
podría ser España y “lo hispánico”), entonces este libro resultará 
una lectura escasamente gratificante y poco provechosa. Yo, por 
supuesto, me encuentro decididamente entre este último grupo 
de lectores.

	 Bibliografía
1)	 José Luis Abellán, La idea de América: Origen y evolución. Madrid/

Frankfurt Am Main/México, Iberoamericana/Vervuert/Bonilla Arti-
gas Editores, 2009.

2)	 Mauricio Tenorio Trillo: Historia y celebración: México y sus Centena-
rios, México, Tusquets, 2009.

3)	 Jorge Volpi: El insomnio de Bolívar: Cuatro consideraciones intempesti-



Reseñas / 267  

vas sobre América Latina en el siglo xxi, México, Random House Mon-
dadori, 2009.

4)	 Rafael Rojas: Las repúblicas de aire: Utopía y desencanto en la Revolución 
de Hispanoamérica, México, Taurus, 2009.

5)	 Peter Burke: La revolución historiográfica francesa. La Escuela de los An-
nales: 1929-1989, Barcelona, Editorial Gedisa, 1993.

6)	 Luis Gerardo Morales Moreno (compilador): Historia de la historiogra-
fía contemporánea (De 1968 a nuestros días), México, Instituto Mora 
(Antologías Universitarias), 2005.

7)	 Pedro L. San Miguel, La isla imaginada: Historia, identidad y utopía en 
La Española, San Juan/Santo Domingo, Editorial Isla Negra/Ediciones 
Manatí, 2ª ed., 2008.


