
676

Religión y razón poética en María Zambrano. Apuntes para  
la formación médica
Alain R. Rodríguez-Orozco
Facultad de Ciencias Médicas y Biológicas “Dr. Ignacio Chávez”, Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, Morelia, Michoacán, México

Resumen

La razón poética fue un método formulado por María Zambrano para acceder a un saber consolidado que integre lo racional 
e irracional de la existencia. Para el sustento de su propuesta, la filósofa se apropió de las experiencias obtenidas con la 
lectura de textos religiosos de varias tradiciones. El objetivo de este ensayo es comentar los puntos de contacto de María 
Zambrano con la tradición religiosa precedente que pudieron estar implicados en el sustento de su razón poética, cuya apli-
cabilidad se propone en la formación médica. La filosofía de la experiencia planteada por María Zambrano apuesta a la de-
fensa de varias racionalidades, y se apoya en el papel de la experiencia individual y social en la construcción del conocimien-
to, así como en una ética humanista que destaca por sus vínculos con la interculturalidad, la tolerancia y la esperanza, 
incluso en época de crisis. La identificación con el sufrimiento del otro que acompañó la filosofía compasiva de Zambrano es 
la identificación plena no solo con el dolor del otro, sino también con el estado del ser histórico.

PALABRAS CLAVE: Formación médica. María Zambrano. Razón poética. Religión.

Religion and poetic reason in María Zambrano. Notes for medical training

Abstract

Poetic reason is a method proposed by María Zambrano to access consolidated knowledge that integrates the rational and 
irrational of existence. To support it, the philosopher appropriated the experiences acquired through reading religious texts 
from various traditions. The objective of this essay was to comment on María Zambrano’s points of contact with the preceding 
religious tradition that could intervene in the support of her poetic reason and finally propose its applicability to medical training. 
The philosophy of experience proposed by María Zambrano is committed to the defense of various rationalities and is based 
on the role of individual and social experience in the construction of knowledge and on a humanist ethic that stands out for its 
links with interculturality, tolerance and hope even in times of crisis. The identification with the suffering of the other that ac-
companied his compassionate philosophy is the full identification not only with the pain of the other, but also with the state of 
the historical being.

KEYWORDS: Medical training. María Zambrano. Poetic reason. Religion.

Gac Med Mex. 2024;160:676-683 

Disponible en PubMed 

www.gacetamedicademexico.com

0016-3813/© 2024 Academia Nacional de Medicina de México, A.C. Publicado por Permanyer. Este es un artículo open access bajo la licencia 
CC BY-NC-ND (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/).

GACETA MÉDICA DE MÉXICO

SALUD PÚBLICA Y SOCIOLOGÍA MÉDICA

Correspondencia: 
Alain R. Rodríguez-Orozco 

E-mail: alain.rodriguez@umich.mx

Fecha de recepción: 13-08-2024

Fecha de aceptación: 21-10-2024

DOI: 10.24875/GMM.24000281

https://orcid.org/0000-0002-1401-6535
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.24875/GMM.24000281&domain=pdf
mailto:alain.rodriguez%40umich.mx?subject=
http://dx.doi.org/10.24875/GMM.24000281


Rodríguez-Orozco AR.  Religión y razón poética en María Zambrano

677

Introducción

En Hacia un saber sobre el alma, María Zambrano 
(filósofa nacida en Vélez, Málaga, España, el 22 de 
abril de 1904 y fallecida en Madrid el 6 de febrero de 
1991) expone qué ha conducido su filosofar: la razón 
mediadora y la poética, siendo esa última la que ayu-
daría a la revelación del hombre en su vida.1 La razón 
poética es un método propuesto por María Zambrano 
para alcanzar un saber consolidado que integre lo 
racional e irracional de la existencia.2

Molina Aragüez, en su tesis doctoral intitulada 
María Zambrano: el carácter mediático de la piedad 
y del amor en la realización de la persona, relaciona 
la razón poética con el ordo amoris de Max Scheler, 
que reclama un orden del corazón, un orden del alma, 
y con el amor Dei intelectualis de Spinoza, que en su 
ética miraba las pasiones del alma para encontrar con 
ellas, como instrumento, una vida feliz.3

Zambrano interpretó la crisis europea que le tocó 
vivir como el fracaso de la sociedad occidental, presa 
del racionalismo fundamental con el que habían flo-
recido los absolutismos y regímenes totalitaristas. 
Para enfrentarlos, propone una metafísica que res-
taure la esperanza a partir de la expansión de los 
límites de la razón. Con su razón poética, la insigne 
malagueña plantea un método filosófico que concilie 
el razonamiento con otras formas de obtener conoci-
miento, como la intuición o la revelación, que permita 
el acceso a lo sagrado y a la interpretación del len-
guaje de las entrañas de aquello que es visible con 
los ojos posados en la relación constitutiva del ser 
humano con lo sagrado, y que le permita trascen-
derse, enriquecer su propia historia con renacimien-
tos que complementen su inacabado ser y, por tanto, 
permitan su continuo crecimiento en sus habilidades 
y capacidades humanas.

María Zambrano apuesta al valor primigenio de la 
vivencia sobre la elaboración del concepto para inter-
pretar la realidad y al restablecimiento de la dignidad 
humana aun en época de crisis, y al despliegue del 
amor y la compasión para vencer la intolerancia y los 
absolutismos. También destaca el necesario desarro-
llo de un humanismo sustentado en el desarrollo con-
tinuo del ser social a partir de las interpretaciones de 
sus vivencias, inconforme con su nacimiento incom-
pleto, un ser bienaventurado con ansias de libertad, 
un ser que a través de la esperanza se permita reba-
sar a la tragedia y al destino fatal al que la historia le 
condena.4

En el presente ensayo se exploran los puntos de 
contacto de María Zambrano con la tradición religiosa 
precedente que pudieron estar implicados en el sus-
tento de su razón poética y, finalmente, se propone 
su aplicabilidad a la formación médica.

La herencia mística en María Zambrano

María Zambrano criticó la incompetencia de 
Occidente para acceder a las verdades con el único 
concurso de la razón. En Claros del bosque, la filó-
sofa malagueña comenta la obtención de saberes a 
través de experiencias de revelación y presenta un 
método para vivir la experiencia. Recursos similares 
fueron empleados por Santa Teresa en Las moradas 
y Vida. El empleo de metáforas poéticas de San Juan 
de la Cruz como la “llama” y “la noche oscura”, y el 
uso frecuente de la paradoja y del oxímoron son ejem-
plos también del impacto de la mística en María 
Zambrano. De Santa Teresa existen referencias inter-
textuales a los términos metafóricos “vivir fuera de sí” 
y “vivir muriendo”. Su razón poética también recuerda 
la inefabilidad en los místicos.5 Como sucede en San 
Juan de la Cruz, en la poesía mística musulmana, 
representada entre otros por Ibn Arabi de Murcia e 
Ibn al-Farid, las palabras pueden tener sentidos ilimi-
tados e impresiones destinadas a la traducción 
suprema por Dios.5,6

María Zambrano comparte con Santa Teresa el 
interés por la exploración de la interioridad del ser 
a través de recursos psicológicos como el autoaná-
lisis y su preocupación por el destino social.5 El 
simbolismo del corazón y las entrañas, tan frecuen-
tes en la obra zambraniana, es un referente a la 
necesidad de incluir las experiencias sensibles en 
la relación con otras personas para alcanzar la uni-
dad del ser. Comenta Zambrano que las entrañas 
es la metáfora que capta —con más fidelidad y 
amplitud que el moderno término psicológico “sub-
consciencia”  — lo originario, el sentir irreductible, 
primero del hombre en su vida, su condición de 
viviente.7

El corazón como entraña receptora de lo sensible 
es interpretado por Zambrano como sigue:

	 …el corazón es el vaso del dolor, puede guardarlo durante 
un cierto tiempo, más inexorablemente luego, en un instante 
lo ofrece. Y es entonces cáliz que todo el ser de la persona 
tiene que sorberse. Y si lo hace lentamente con la impavidez 
necesaria, al difundirse por las diversas zonas del ser co-
mienza a circular con el dolor, mezclada a él, en él, la 
razón.7



Gaceta Médica de México. 2024;160

678

No hay un rechazo a la razón, hay un complemento 
de esta porque el hombre no es solo accesible a tra-
vés de la razón. La metáfora zambraniana de las 
entrañas conduce a otra que fue una de las más sig-
nificativas de la mística: “la nada”. Según la filósofa 
de Vélez, “la nada apareció en los místicos como la 
resistencia a vencer”, así fue en San Juan de la Cruz 
y Miguel de Molinos y, además, señala que “esa ame-
naza, si es última solo puede provenir del propio 
Dios”. También propone que “la resistencia al ser 
propio del hombre es la nada, y la nada en Dios, lleva 
a Él; dejarse caer, hundirse en la nada es hundirse 
en el fondo secreto de lo divino”…, “al aceptar la 
nada, el infierno se anula, carece de entidad”.7 En 
congruencia con Miguel de Molinos, Zambrano con-
cluye que “la aceptación quietista de la nada descu-
bre una intercambiabilidad entre lo divino y lo 
diabólico”.6 Impresiona que para Zambrano, la integri-
dad del ser es rescatable luego de su acceso a la 
nada, así lo comenta en El hombre y lo divino cuando 
enuncia que lo sagrado en su máxima resistencia 
está contenido en la nada.7

Es destacable también en Zambrano, su interés por 
la recuperación de géneros literarios asociados a la 
mística como las confesiones, las guías espirituales 
y las meditaciones, por la transparencia con la que 
representaban los saberes vivenciales de sus autores 
y por su valor instrumental, porque permitían a sus 
autores señalar caminos para alcanzar metas espiri-
tuales y el bienestar. La excelsa malagueña admiró 
estas formas narrativas en Santa Teresa, Miguel de 
Molinos y en San Juan de la Cruz.8 En el ensayo La 
nada como ejercicio creador. La Guía espiritual de 
Molinos en Zambrano y Valente, se incluye una cita 
de María Zambrano que aparece en su ensayo Miguel 
de Molinos reaparecido, en la que reconoce a la mís-
tica como forma de pensamiento que se ejerce res-
pecto a “lo impensable”, “lucha con lo indecible, el 
pensamiento con lo impensable, como la fe con lo 
increíble y el amor con la opacidad.”9

María Zambrano reconoce que en la mística existe 
una unidad profunda entre poesía, filosofía y religión, 
una suerte de religión poética. Antecedentes de esta 
fusión tripartita había sido reconocida por la filósofa 
española en sus estudios sobre La Divina Comedia y 
en los presocráticos.10

El budismo en María Zambrano

Dos autores muy citados por Zambrano se intere-
saron en el budismo: Unamuno y Manuel Machado. 

Otras influencias del budismo en María Zambrano 
pudieron estar relacionadas con las lecturas de 
Ortega, Nietzche y Heideger.11

El sentir zambraniano de la nada, como quedarse 
vacío y deshacerse de las máscaras, y su idea de la 
compasión tienen relación con postulados budistas que 
consideran la nada como una de las bases para alcan-
zar el estado de nirvana, el sunyata (vacuidad), y la 
compasión como la capacidad de identificación con el 
dolor ajeno, interpretado en ocasiones como piedad.12

La piedad fue uno de los temas más trabajados por 
María Zambrano. Para la gran pensadora, “la piedad 
constituye el impulso creador de una nueva manera 
de pensar lo divino y las relaciones humanas.”12 Su 
filosofía estuvo siempre próxima a los afectos y 
encontró en la exploración constante de estos, 
una vía para acceder al conocimiento unitario del ser, 
a través del anhelado reencuentro entre poesía y 
metafísica.

En Claros del bosque, María Zambrano se refiere a 
un silencio compatible con el silencio del zen, un 
silencio “en la mente, de la ausencia de palabras, 
para sin ellas poder suspender el juicio. Con el juicio 
en suspenso, no formulado, estamos libres para reci-
bir en su plenitud y en sus propios términos aquello 
que se nos presenta”.13

El ser uno con el otro acompañó su filosofía com-
pasiva y comprensiva con la otredad, es la identifica-
ción plena no solo con el dolor del otro, también con 
el estado del ser histórico. Así propone una postura 
de identificación con el ser histórico en su devenir y 
también una identificación plena con el aquí y el 
ahora del otro como complemento a uno mismo.

Chantal Maillard comenta que el despertar en María 
Zambrano constituye una “exigencia de transforma-
ción que demuestra la ambivalencia de la conciencia”, 
“ese su poder de disociación que de por sí supone y 
apunta a una unidad esencial”. La desaparición de los 
límites entre objetividad y subjetividad en María 
Zambrano es otro punto de contacto con el budismo 
zen.14 Propone Maillard:

	 La coincidencia con el objeto en su devenir, en su ser-lo-
que-es, parece negarle al sujeto la posibilidad de su expre-
sión. Saber (ser-con) es enmudecer…

	 En este caso el «justo medio», el medio efímero del encuen-
tro, aquel en el que los conceptos de subjetividad y objeti-
vidad dejan de tener sentido, es un acto: el «darse 
cuenta».

	 … vislumbrar aquello en/con lo que está, o mejor dicho, en/
con lo que está siendo. Para el Zen esto se llamaría satori, 
para Zambrano se llama «despertar».14



Rodríguez-Orozco AR.  Religión y razón poética en María Zambrano

679

La tradición judeo-árabe en María Zambrano

El contacto de María Zambrano con la tradición 
judía es extenso. Por mencionar algunos ejemplos, 
en sus obras están las referencias al Génesis y al 
Libro de Job, así como las reflexiones sobre 
Maimónides y Spinoza. Zambrano también hizo 
numerosas referencias al árbol de la vida, a la sierpe, 
al gnosticismo ofídico judío y a profetas como Josué 
y Ezequiel.15

Tanto Maimónides como María Zambrano se inte-
resaron en buscar caminos para lograr la comunica-
ción entre la filosofía y otras formas de manifestación 
del pensamiento como la mística, la religión, la cien-
cia y la experiencia. De la Guía de perplejos (Môrèh 
Ne Bûkîm), de Maimónides, Zambrano elogió que se 
trata de una experiencia capaz de transformar vidas 
y que, a diferencia de la filosofía, va dirigida a alguien 
y es una forma del saber de la experiencia. En la 
introducción, Maimónides hace también uso de un 
estilo epistolar, a manera de una “carta dedicatoria” 
a su discípulo R. Yosef b. R. Yehudah ibn Sham’un.15

Zambrano también aplaude en Maimónides la idea 
de pretender sistematizar el conocimiento en la Guía 
de perplejos sin llevarlo al rango de ciencia, pero en 
definitiva trata de develar nuevos saberes que acer-
can al hombre a aspectos cotidianos de la existencia 
y de acercar a este a un modelo aspiracional que 
represente a la ansiada unidad del ser en comunión 
con su origen divino. Zambrano opina que la perple-
jidad señalada por Maimónides se refiere a un estado 
de conocimiento sobrado, “que deslumbra y no pene-
tra”, y que el perplejo siente que el centro de su ánimo 
es algo similar a lo que los místicos llaman el centro 
del alma.15

Zambrano recibió una temprana influencia del 
sufismo a través de su padre y de Miguel Pizarro. 
Comentó la obra de René Guenón y leyó con pasión 
a Louis Massignon, lo cual dejó entrever en una carta 
a Lezama Lima. También en su obra es posible iden-
tificar símbolos propios de la tradición islámica como 
la aurora, que relacionó con el despertar al alba y con 
el mayor grado de recepción de la experiencia sensi-
ble, así como otros empleados por esta tradición pero 
que no son restrictivos de esta, como la balanza, la 
perla y la llama.16

En Hacia un saber sobre el alma, Zambrano se 
refiere a la Guía de perplejos cuando admite la nece-
sidad de un guía para el camino espiritual, y en Claros 
del bosque hace alusión a un guía no perceptible “que 
pide ser seguido, y luego se esconde detrás de la 

claridad”. En acuerdo con Zambodi, “un guía que 
podemos seguir con las imágenes que el corazón 
crea”. También hay referencias a este texto en Notas 
de un método.16

Cuando en Persona y democracia Zambrano enun-
cia que “la dimensión del ser y del estar no son redu-
cibles a la narración histórica”, según Zambodi existe 
relación con la tradición islámica que considera que 
el mundo de las visiones sensibles no pertenece a la 
narración histórica de los hechos.16 Finalmente, la 
idea del corazón como potencia creadora, señalada 
por Corbin en textos de Ibn’Arabí, una potencia que 
excede la relación sujeto-objeto,16 es congruente con 
el sentir generado desde las entrañas en el que 
Zambrano insistió.

La idea de que “conocemos las cosas en cuanto 
las conocemos en Dios” fue señalada también por 
Zambrano al referirse a la salvación del individuo en 
Baruch Spinoza (Espinosa). De nuevo, el pensa-
miento zambraniano se dirige al rescate de la unidad 
absoluta del ser que solo es posible cuando se 
accede a lo divino.

	 El salvarse, en Espinosa, es salvarse de la separación y de 
la aparente falta de necesidad del individuo, dejar la singu-
laridad como modo de ser para retraerse a la unidad abso-
luta; salvarse del transcurrir, que es un padecer, para llegar 
al reposo en el ser absoluto.17

María Zambrano y la tradición cristiana

El lenguaje de María está cargado de metáforas, y 
el desprendimiento es una de ellas en el sentido de 
desgajamiento y caída. Un hombre creado a imagen 
de Dios sería un primer desprendimiento.18

Existen similitudes entre San Agustín y María 
Zambrano respecto a las vías para acceder al cono-
cimiento. Se ha propuesto que para San Agustín, al 
conocimiento se accede a través de:

	 …una intuición sensible, que nos manifiesta a través de los 
sentidos externos la realidad física que nos rodea; una in-
tuición intelectual, que nos comunica los primeros principios 
y verdades eternas; y una capacidad de razonamiento, que 
nos permite juzgar de lo que nos es dado en la intuición 
tanto sensible como intelectual a partir de los principios que 
la propia intuición intelectual nos comunica. A  la intuición 
sensible la podemos llamar experiencia y a la intuición 
intelectual María Zambrano la llama “revelación”. “El racio-
nalismo — dice esta filósofa —se alza, precisamente, en 
oposición contra la revelación, y en algunas de sus extremas 
formas, hasta contra la humilde revelación diaria de la 
intuición”.19



Gaceta Médica de México. 2024;160

680

María Zambrano desarrolla la idea agustiniana de 
la búsqueda de la presencia divina en lo más pro-
fundo del ser, en su intimidad, porque allí radica su 
relación con Dios: “no quieras derramarte fuera, entra 
dentro de ti mismo, porque en el hombre interior 
reside la verdad; y si hallares que tu naturaleza es 
mudable, trasciéndete a ti mismo”.20

Los presocráticos en María Zambrano

En los sofistas, la palabra, aún sagrada en los 
presocráticos, se convirtió en política y se mercanti-
lizó,21 y este acto de desacralización terminó redu-
ciendo los significados de la palabra, entonces 
filosofía y poesía dividieron sus caminos.21

“Filosófico es preguntar y poético el hallazgo”.7 María 
se regocija de la etapa de la filosofía griega en la que 
filosofía y poesía vivían en comunión (etapa presocrá-
tica). La libertad hallada por la acción poética de 
configurar las imágenes divinas fue aprovechada por 
la filosofía griega.7 Zambrano propone como momen-
tos esenciales de la relación entre poesía y filosofía 
a los siguientes: el surgimiento de la pregunta filosó-
fica, el reconocimiento de la realidad poética del ápei-
ron, la unidad entre filosofía y poesía en Heráclito, 
Parménides y Empédocles, y, finalmente, la denuncia 
de la mentira de la poesía por Platón,7 con la que se 
concreta, según la filósofa española, “la condenación 
de la poesía”.11

La filosofía en Parménides mostraba la unidad del 
ser. Zambrano propone que en este filósofo acaece 
la enunciación en clave de “revelación”. En él, “la 
inspiración poética realiza un descubrimiento filosó-
fico”;7 y en Anaximandro, “la pregunta nacida de la 
actitud filosófica realiza un descubrimiento poético”. 
Era tal la unicidad del pensamiento y el fondo sagrado 
de la enunciación, que la palabra solía resistirse a ser 
cuestionada por otros que no fueran poetas y/o filó-
sofos. El acto de la enunciación impresionaba por 
contextualizarse en un aire impregnado por lo mágico 
y lo sagrado.

Apuntes para la formación médica

La deficiente comunicación médico-paciente de la 
que hoy somos testigos, alentada por la tecnologiza-
ción y mercantilización de los servicios médicos, con-
tinúa alejando a nuestros egresados de hacer una 
medicina con mayor compromiso social. Por eso no 
debe continuar desestimándose la riqueza que propi-
cian las humanidades médicas en la formación de los 

futuros galenos. La interpretación del pensamiento 
religioso de los pacientes eleva la capacidad del 
médico para desarrollar tolerancia, y permite dirigir 
una mirada compasiva hacia ellos. La aplicación de 
la razón poética zambraniana al arte de ejercer la 
medicina justifica lo deseable de la incorporación de 
aprendizajes que no pueden ser obtenidos con el 
único concurso del método científico, pero importan-
tes para enriquecer la calidad de la empatía y la pro-
fundidad de la compasión de los médicos hacia sus 
pacientes.

La filosofía de la experiencia planteada por María 
Zambrano apuesta a la defensa de varias racionali-
dades y se apoya en el papel de la experiencia indi-
vidual y social en la construcción del conocimiento. 
La identificación con el sufrimiento del otro que acom-
paña a su filosofía compasiva es la identificación 
plena no solo con el dolor del otro, también con el 
estado del ser histórico.

Para acceder al yo se requiere de un lenguaje dis-
tinto que rebasa a la razón.

	 …en lo profundo, nace una forma de la luz que sólo puede 
ser observada bajo condiciones especiales y que podría 
definirse como una claridad en sombra… lejos de conceptos 
y de significados, palpita el sentido último o primario que 
sostiene a las palabras.22

Tradicionalmente, la corriente hegemónica de la 
medicina occidental ha infravalorado los saberes pro-
venientes de la herbolaria que practican los curande-
ros locales, también aquellos que vienen de la 
medicina tradicional indígena, y los saberes prove-
nientes de las religiones de las minorías. Los egresa-
dos de la mayoría de las escuelas de medicina de 
Hispanoamérica y Brasil reciben insuficientes conoci-
mientos en estas áreas. Sin embargo, no pocos llegan 
a practicar en comunidades en las que estas prácti-
cas son no solo ampliamente aceptadas, sino prefe-
ridas sobre la alopatía, por su menor costo y por la 
amplia experiencia transmitida en generaciones a tra-
vés de curanderos locales, matronas, chamanes y 
líderes religiosos. Una pedagogía que retome elemen-
tos de la epistemología crítica y que se enriquezca 
con el auxilio de las humanidades médicas podría 
contribuir a mejorar la tolerancia y a la formación de 
médicos más activos como actores sociales.23

La razón poética zambraniana lleva inmersa una 
ética con la que se critica al racionalismo, al indivi-
dualismo y a los totalitarismos; confía en la esperanza 
que aflora en épocas de crisis para dar causes a la 
libertad, una que al menos en lo narrativo disponen 
los actores sociales. María Zambrano insiste en lo 



Rodríguez-Orozco AR.  Religión y razón poética en María Zambrano

681

limitado de la razón de la modernidad, que compara 
con un “infierno de luz”, castrante, carente de lo 
humano y lo divino. Con su razón poética, propone 
una dilatación de la razón vital de Ortega y Gasset, 
para asirse a una dimensión más compasiva, que 
permita dialogar con las formas para obtener conoci-
miento que no emplean el método científico, como la 
intuición, la inspiración y la revelación, una herra-
mienta para dar cauces a la esperanza en medio de 
las crisis y que sustenta que la construcción del ser 
social se nutre con las experiencias vitales, indepen-
dientemente de las fuentes de las que estos aprendi-
zajes provengan, al punto de experimentar varios 
nacimientos de su condición humana. Así, el pensa-
miento científico puede dialogar con la intuición y con 
la revelación para dilatar la razón; el amor, la religión, 
la compasión y la poesía son medios para facilitar 
esta tarea. Zambrano sustenta su filosofía vital en un 
pensamiento religioso que rechaza el tradicionalismo 
y el dogmatismo y que se nutre de la experiencia; 
también confía en una libertad que jamás será indivi-
dualista sino participativa, abierta al necesario inter-
cambio para renovar el espíritu.24

María Zambrano propone una filosofía de la salva-
ción que se actualiza y autoconstruye con el concurso 
de la vivencia y que constituyó una respuesta espe-
ranzadora al periodo de crisis en Europa que le tocó 
vivir; su razón poética es compasiva, confía en la 
exploración del sentir y la expansión de los valores 
humanos con la participación del otro.25 Acceder a lo 
más íntimo de los sentimientos, aquello que habita en 
las entrañas, según María Zambrano, requiere nutrirse 
de las experiencias del contacto con los otros, en 
particular con quienes sufren. Para ello, la interpreta-
ción de la religión, del arte y la cultura, y de la historia 
y la filosofía, permite acceder a saberes para aden-
trarnos a un ámbito consustancial con lo humano, que 
María identifica con lo sagrado, y apropiarse de la 
revelación para expandir la razón. Zambrano reco-
noce el papel primigenio de la vivencia y no del con-
cepto en la elaboración del conocimiento, y defiende 
que lo sagrado es el fondo de la realidad previo a la 
conciencia y habita en las entrañas del ser humano,25 
e interpretar el lenguaje de las entrañas permite acce-
der a lo divino.

Acceder a los implícitos del enfermo requiere dis-
poner de herramientas para explorar sus cosmovisio-
nes, su cultura y religión, y ofrece caminos para 
desarrollar la compasión y la tolerancia. Aprender a 
madurar las emociones para el médico y desplegar 
una visión compasiva y tolerante hacia el enfermo, 

puede implicar para este, trascender y crecer bajo la 
abrigadora mirada de la otredad. Por otro lado, el 
médico actualiza su práctica cotidiana con las viven-
cias propias y con las de sus pacientes. Aprender a 
reconocerse a sí mismo bajo la atenta mirada del 
enfermo permite crecer en lo profesional y en lo 
humano; ayuda a enfrentar la inmadurez del ser, que 
nos es otorgada al nacer.

Zambrano interpretó la crisis europea que le tocó 
vivir como el fracaso de la sociedad occidental, presa 
del racionalismo fundamental con el que habían flo-
recido los absolutismos y regímenes totalitaristas; 
para enfrentarlos plantea una metafísica que restaure 
la esperanza a partir de la expansión de los límites 
de la razón. Con su razón poética, la insigne mala-
gueña propone un método filosófico que concilie el 
razonamiento con otras formas de obtener conoci-
miento como la intuición o la revelación, que permita 
el acceso a lo sagrado y a la interpretación del len-
guaje de las entrañas, de aquello que es visible con 
los ojos posados en la relación constitutiva de lo 
sagrado con el ser humano, y que permita a este 
trascenderse y enriquecer su propia historia con rena-
cimientos que complementen su inacabado ser y, por 
tanto, permitan su continuo crecimiento y el desarrollo 
de sus habilidades y capacidades. Apuesta al valor 
primigenio de la vivencia sobre la elaboración del 
concepto para interpretar la realidad y al restableci-
miento de la dignidad humana aun en época de crisis, 
y al despliegue del amor y la compasión para vencer 
la intolerancia y los absolutismos. También destaca 
el necesario desarrollo de un humanismo sustentado 
en el desarrollo continuo del ser social a partir de las 
interpretaciones de sus vivencias; inconforme con su 
nacimiento incompleto, un ser bienaventurado con 
ansias de libertad, un ser que a través de la espe-
ranza se permita rebasar a la tragedia y al destino 
fatal al que la historia le condena.4

Tanto el aula como el consultorio son espacios para 
el intercambio de códigos entre individuos cultural-
mente distintos; religiones y cosmovisiones interaccio-
nan bajo la interculturalidad y no es posible 
una comunicación efectiva sin desarrollar la tolerancia 
y la compasión, importantes propuestas de la 
ética zambraniana. La propia iglesia católica en 
Latinoamérica ha sugerido acciones misioneras y pas-
torales más incluyentes, que rebasen los planteamien-
tos eurocentristas del credo; la teología de la liberación 
ha intentado modificar los métodos de catequización 
para dirigir acciones a grupos concebidos como alte-
ridad, tal sucede con los indígenas y los oprimidos. 



Gaceta Médica de México. 2024;160

682

Esta práctica de la teología ha llevado consigo un 
proceso de inculturación, de encarnación en la cultura 
del otro, y para eso es necesario establecer un diálogo 
entre individuos de culturas diferentes.26

En el escenario de la praxis médica sucede algo 
similar cuando los códigos y símbolos para la comu-
nicación deben ser interpretados por personas cultu-
ral e ideológicamente diferentes; médico y paciente 
dialogan en un espacio multicultural en el que para la 
comprensión se requiere de un interés mutuo, de una 
voluntad para enriquecerse entendiendo al otro. 
Reconocer al otro como un similar, decodificar lo que 
expresa, reconocer y asimilar lo que su riqueza y 
diversidad intrínseca aporta constituye una apuesta 
al crecimiento del ser, congruente con la idea zam-
braniana de nutrirse con la extrañeza del otro como 
fuente de aprendizaje vivencial. Esto implica que se 
supere la idea de “ver al otro como un objeto del 
conocimiento y no como un sujeto de pensamiento 
propio”27 y, por tanto, es una apuesta por el estable-
cimiento de una relación simétrica y de equidad 
durante el intercambio intercultural.

Conclusiones

La filosofía experiencial planteada por María 
Zambrano se nutrió con su interpretación del pensa-
miento religioso precedente, sin el cual no hubiera 
sido posible sustentar su razón poética. Esta filosofía 
plantea la expansión de la razón con formas de obte-
ner conocimientos ajenas al método científico como 
la intuición y la revelación, y se apoya en el papel de 
la experiencia individual y social en la construcción 
del conocimiento y en una ética humanista, que se 
enriquece con las vivencias producto de la interacción 
social. Esta propuesta destaca por sus vínculos con 
la interculturalidad, la tolerancia y la esperanza, y es 
una clara apuesta al renacer continuo del ser bajo la 
compasión y la mirada cobijadora del otro. La identi-
ficación con el sufrimiento que acompañó a la filosofía 
zambraniana es la identificación plena no solo con el 
dolor del sufriente, sino también con el estado del ser 
histórico, con su trascendencia.

Discutir con los alumnos de medicina la necesidad 
de entender al hombre enfermo con argumentos que 
exceden la razón científica, de conocer cómo su reli-
gión y cultura influyen en sus criterios sobre la enfer-
medad y la sanación, ayuda a formar un profesional más 
compasivo, pero también crítico, uno que reactualice 
continuamente su praxis con interacción intercultural.

Conflicto de intereses

Ninguno.

Financiamiento

Ninguno

Responsabilidades éticas

Protección de personas y animales.  El autor 
declara que para esta investigación no realizó expe-
rimentos en seres humanos ni en animales.

Confidencialidad de los datos. El autor declara 
que en este artículo no aparecen datos de pacientes.

Derecho a la privacidad y consentimiento infor-
mado. El autor declara que en este artículo no apa-
recen datos de pacientes.

Uso de inteligencia artificial para generar textos.  
El autor declara que no utilizó algún tipo de inteligencia 
artificial generativa en la redacción de este manuscrito.

Bibliografía
	 1.	 Zambrano M, Hacia un saber sobre el alma. Madrid: Alianza; 1989
	 2.	 Navarro JM, Moreno-Sanz J. El logos oscuro: tragedia, mística y filoso-

fía en María Zambrano: el eje de “El hombre y lo divino”, los inéditos y 
los restos de un naufragio. Madrid: Verbum; 2008.

	 3.	 Molina-Aragüez S. María Zambrano: el carácter mediático de la piedad 
y del amor en la realización de la persona. Tesis para la obten-
ción del grado de doctorado, Universidad de Málaga, España, 
2007. Disponible en: https://riuma.uma.es/xmlui/bitstream/hand-
le/10630/4565/29TSMA.pdf

	 4.	 Esteve-Martín A, Sánhez-Gey Venegas J. El pensamiento teológico de 
María Zambrano. Madrid: Ed. Sindéresis. [Reseña bibliográfica]. Rev 
Intern Filos. 2021;83(Mayo-Agosto):265-269.

	 5.	 Haase J. María Zambrano y la mística. Leyendo a una filósofa moderna 
con Santa Teresa de fondo. SymCity. 2013;4:1-13. Disponible en: https://
www.symcity.uni-kiel.de/de/ausgaben/symcity-4-2013/haase.pdf.

	 6.	 Castany-Prado B. Poesía mística y escepticismo en la obra de San Juan 
de la Cruz. Cartaphilus; 2007; 1:19-30. Disponible en: https://revistas.
um.es/cartaphilus/article/view/80

	 7.	 Zambrano M. El hombre y lo divino. Segunda edición. México: Fondo de 
Cultura Económica; 1973.

	 8.	 Zambrano M. Claros del bosque. Barcelona: Seix Barral; 1997.
	 9.	 Aguilar-Álvarez T. La nada como ejercicio creador. La Guía espiritual de 

Molinos en Zambrano y Valente. Acta Poética; 2014;35:15-34.
	 10.	 Zambrano M. Filosofía y poesía. Sexta edición. México: Fondo de Cul-

tura Económica; 2016.
	 11.	 Alonso MJ. Budismo y medios de comunicación: un análisis sociológico. 

Tesis de doctorado, Universidad Santiago de Compostela, Facultad de 
Ciencias Políticas y Sociales, 2008

	 12.	 Sánchez-Gey Venegas J. El saber de la experiencia: metafísica y 
método en María Zambrano. En: V Congreso Internacional sobre la vida 
y obra de María Zambrano. Antígona. 2009(3).

	 13.	 Rosales E. El elemento zen-trico en el pensamiento de María Zambrano. 
Revista Hispánica Moderna. 2004;57(12):147-157.

	 14.	 Maillard Ch. María Zambrano y el zen. Cuadernos Hispanoamericanos. 
1991;490:7-21.

	 15.	 Jiménez E. María Zambrano y la tradición judía. Aurora. 2005;7:44-55. 
Disponible en: https://revistes.ub.edu/index.php/aurora/article/view/29448

	 16.	 Zambodi C. Imágenes que crean mundo. María Zambrano y la mística 
iraní. Aurora. Papeles del “Seminario María Zambrano”. 2005;7:90-94. 
Disponible en: https://revistes.ub.edu/index.php/aurora/article/
view/29453

	 17.	 Zambrano M. La salvación del individuo en Espinosa. En: Los intelec-
tuales en el drama de España. María Zambrano y los escritos de la 
guerra civil. Madrid: Trotta; 1998.

https://riuma.uma.es/xmlui/bitstream/handle/10630/4565/29TSMA.pdf
https://riuma.uma.es/xmlui/bitstream/handle/10630/4565/29TSMA.pdf
https://revistas.um.es/cartaphilus/article/view/80
https://revistas.um.es/cartaphilus/article/view/80


Rodríguez-Orozco AR.  Religión y razón poética en María Zambrano

683

	 18.	 Andreu A. María Zambrano. Fundamentación teológica de la razón poé-
tica. Aurora. 2010;11:6-17

	 19.	 Hurtado ME. La superación del racionalismo. Grupo de Investigación 
HUM O448. Universidad de Málaga. (s/f). Disponible en: http://romeme-
taphysics.org/submit-a-weblink-2/culture/150-hurtado-cul/file

	 20.	 San Agustín. De la verdadera religión. En: Obras completas, volumen 
IV, capítulo XXIX, número 72. Madrid: BAC; 1976.

	 21.	 Ángel-Lara MA. De la poesía a la filosofía. Ensayo sobre la subjetividad. 
Toluca, Estado de México: Secretaría de Educación del Gobierno del 
Estado de México; 2012.

	 22.	 Ramírez-Viu F. Amor y conocimiento en María Zambrano. Conferencia 
pronunciada en la Casa Museo Pérez Galdós dentro de las Jornadas 
universitarias “María Zambrano. Razón Poética: nuevos senderos de 
convivencia”, Las Palmas de Gran Canaria, España, noviembre de 2007.

	 23.	 Rodríguez-Orozco AR. Could reconstructive post-colonial criticism and 
critical epistemology contribute to forming a more critical doctor in Latin 
America? Cir Cir. 2024;92(2):285. DOI: 10.24875/CIRU.22000322

	 24.	 Martínez-Albarracín F. La visión ética de la política en María Zambrano. 
Disponible en: https://www.carm.es/edu/pub/20_2016/2M_contenido.
html

	 25.	 Jiménez-Herrera MA. Nuevas vías para el humanismo en la filosofía de 
María Zambrano.  Disputatio. 2019  Sep  30. DOI: 10.5281/zeno-
do.3576135

	 26.	 Valtierra J, Gaytán F. Interculturalidad e inculturación de la teología en 
México y Guatemala. Perseitas. 2020;8:398-422. DOI: 
10.21501/23461780.3687

	 27.	 Fornet-Betancourt, R. Transformación intercultural de la filosofía. Bilbao: 
Descleé de Brouwer; 2001.

http://romemetaphysics.org/submit-a-weblink-2/culture/150-hurtado-cul/file
http://romemetaphysics.org/submit-a-weblink-2/culture/150-hurtado-cul/file

