
    NOTA CRÍTICA / ESSAY

[ 181 ]

En busca de una cultura de paz frente a la violencia: 
El caso de la trata de personas

Looking for a Peace Culture Against Violence: 
The Case of Human Trafficking

Dora Elvira garcía gonzález
Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Monterrey

dora.garcia@itesm.mx

la necesidad de comprensión
del fenómeno de la violencia

Pensar el fenómeno de la violencia 
nos remite a diversos autores que han 
emergido, principalmente, desde la 
Modernidad y con una fuerza mayor a 
partir del siglo pasado, en el marco de 
las grandes guerras, como es el caso de 
Walter Benjamin. Este filósofo, junto 
con otros pensadores más contem-
poráneos como René Girard, Pierre 
Bourdieu y Johan Galtung, entre otros, 
repensaron y siguen reflexionando la 
violencia en sus diversas formas y es-
pecificidades. Todos ellos buscan en-
tender y explicar esta realidad en aras 
de alcanzar su superación y cancelación 
para el logro, al menos incipiente, de la 
paz. Aunque el trabajo de los autores 
mencionados sirven de pauta teórica 

para analizar la violencia, por cuestio-
nes de espacio y por la naturaleza de 
esta nota no se profundiza acerca de las 
líneas teóricas de cada uno de ellos. Lo 
que se pretende en este espacio es esti-
mar que sus teorías tienen preocupacio-
nes comunes y entrecruzamientos –que 
sólo se mencionan– para comprender 
de manera sucinta sus derivaciones en 
los diversos tipos de violencia. Esto es 
relevante dado que su presencia teórica 
impacta en las reflexiones que se hacen 
en relación con la violencia de género, 
en específico la trata, y la única forma 
de acabar con esta anomalía es superar 
la violencia y la búsqueda de una cultu-
ra de paz.

El trabajo que se ha realizado en tor-
no a este tema, desde la filosofía, en rea-
lidad ha sido muy limitado, se ha con-
siderado el tema de la revictimización 



182 FRONTERA NORTE, VOL. 26, NÚM. 51, ENERO-JUNIO DE 2014

desde la construcción de la opinión 
pública, pero no se ha trabajado en 
específico el tema de la trata. Por ello, 
en este texto se busca la incursión y 
vinculación de reflexiones filosóficas en 
relación con el tema de violencia y de 
trata.1 De este modo, el presente escri-
to realiza reflexiones críticas en torno 
a la violencia, en el intento de lograr 
su comprensión, sobre todo en lo que 
respecta a la violencia estructural y cul-
tural. Estos tipos de violencia recaen 
de manera principal, aunque no única-
mente, en lo que respecta a la violencia 
de género, cuyo efecto es palpable tanto 
a nivel global como doméstico, en el 
fenómeno criminal de la trata de per-
sonas. Al final se menciona, de modo 
muy breve, algunas herencias teóricas 
que permiten ver de algún modo, la su-
peración de la violencia para el posible 
logro de la paz.

La violencia estructural
y la violencia cultural

El estudio del fenómeno de la violencia 
es complicado, sin embargo, a estas altu-
ras de la historia tenemos algunas líneas 
teóricas planteadas que nos ayudan a 
repensar tal fenómeno, con sus diversas 

1Del lado de la sociología se ha hecho más tra-
bajo y hay más textos, casi todos ellos dedicados 
al entorno de la trata, es decir, desde los tratantes, 
el contexto familiar y comunitario de las víctimas, 
etcétera. 

facetas y formas. Aquí intentaremos vi-
sualizar tanto la violencia directa –que es 
la más evidente–, como la estructural y 
la cultural. La primera, por ser la más in-
cuestionable es la que se conoce, dejan-
do de lado en muchas ocasiones la con-
sideración de las otras dos, que son más 
difíciles de hacerse patentes. Por ello es 
que la violencia sin rostro –de la que ha-
blaba Benjamin– y que se manifestó en 
el fascismo precedido por la violencia de 
la modernidad, tiene que ver con la vio-
lencia institucionalizada y culturizada en 
la sociedad. El progreso –según este filó-
sofo alemán– había dejado a distancia la 
buscada humanidad, separándose de ella 
al indagar otras cosas al precio que fuera, 
y ese precio fue generalmente mostrado 
mediante la violencia. La búsqueda de lo 
genuino y de lo no tergiversado, es decir, 
aquel aura2 de las cosas, se dejaba apar-
tado y era relegado para orientarse al fre-
nesí del consumo y la vorágine del mun-
do moderno. Con ello, el alejamiento 
de las verdaderas experiencias humanas 
hacía, y hace posible, la barbarie, situada 
en los seres humanos unidimensionales.3 

2Para Benjamin, el aura significa la autentici-
dad, la singularidad, lo que nos caracteriza como 
personas, lo espiritual, que en ocasiones es inac-
cesible. Es lo propiamente humano expresado en 
cada uno de nosotros. Benjamin habla de la “de-
cadencia del aura” que significa la pérdida de la 
experiencia de lo humano en la vida moderna.

3Este concepto acuñado por Herbert Marcuse 
(1968) y estudiado en su libro El hombre unidi-
mensional alude a la reducción de los seres hu-



NOTA CRÍTICA / ESSAY 183

Debido a esto, Benjamin reflexionó so-
bre la estructura de la violencia y de las 
recurrentes coordenadas de ella y no so-
bre los episodios violentos, ocasionales y 
circunstanciales. Su análisis se introdujo 
hacia aquella violencia soterrada que se 
presenta en los cambios humanos, como 
son los cambios industriales, los cambios 
sociales, los estéticos, los culturales y las 
transformaciones políticas que la moder-
nidad estimuló. El texto Para una críti-
ca de la violencia de Benjamin, data de 
1921 y todavía hoy día nos dice mucho 
aún cuando las circunstancias y proble-
máticas han cambiado tanto por el paso 
del tiempo. Benjamin habla de la vio-
lencia estructural necesaria para la fun-
dación y el mantenimiento del Estado. 
Su pregunta final en el texto citado cues-
tiona la posibilidad de la resolución de 
los conflictos sin violencia, y responde: 
“sin duda lo es [posible]” (Benjamin, 
1995:34).4 El contenido humanista y 
esperanzador del texto benjaminiano 
tiene un ánimo optimista al apuntar que 

manos con una pérdida del sentido crítico, una 
unidimensionalidad de la razón tecnológica, una 
unidimensionalidad humana en la que el capitalis-
mo determina todos los procesos de las personas y 
sus necesidades, en donde hay una homogeneidad 
en el consumismo y la adaptación al sistema, en 
donde no tiene cabida ni la oposición, ni la crítica.

4Aquí me apoyo en las definiciones de Johan 
Galtung (1969), con las que sostiene que: “existe 
conflicto cuando hay incompatibilidad de metas, y 
surge la violencia cuando aparecen las acciones que 
lastiman a las personas y sus necesidades básicas en 
el intento de alcanzar las metas”.

“donde quiera que la cultura del corazón 
haya hecho accesibles medios limpios 
de acuerdo, se registra conformidad no 
violenta” (Benjamin, 1995:34). Los me-
dios no violentos tienen lo que él llama 
“precondiciones subjetivas” como son 
la amabilidad sincera, el amor a la paz 
y la confianza. El diálogo constituye el 
elemento central del acuerdo civil, en 
él podemos encontrar “acuerdos hu-
manos pacíficos” y de “entendimiento 
mutuo” (Benjamin, 1995:34). A pesar 
de que Benjamin sucumbe como vícti-
ma de un momento violento, apunta a 
esa posibilidad del alcance de acuerdo 
pacífico, cuando afirma que “incluso la 
mentalidad más dura preferiría, muy a 
menudo, medios limpios y no violentos, 
por temor a desventajas comunes que re-
sultarían de un enfrentamiento violento, 
sea cual fuere el vencedor” (Benjamin, 
1995:35). De este modo, con la presen-
cia de la violencia todos pierden, y los 
efectos están en las evidencias de la his-
toria humana en la diseminación de víc-
timas en el mundo. De ahí que pensar en 
la violencia, nos enfrenta a la radicalidad 
de las preocupaciones benjaminianas 
que se destinan a preguntar ¿qué hacer 
con las víctimas de la violencia, con los 
perdedores y los vencidos? Así mismo, 
nos encaran a preguntar lo que otros 
pensadores han señalado como ¿qué 
hacer con los seres humanos superfluos, 
de los que habló Hannah Arendt?, ¿qué 
hacer con las vidas desperdiciadas de 



184 FRONTERA NORTE, VOL. 26, NÚM. 51, ENERO-JUNIO DE 2014

Zigmunt Bauman?, ¿cómo afrontar este 
tema con las vidas no vivibles de Butler?, 
¿qué hacer con los desechos de la historia 
de Benjamin?, ¿cómo saldar esa deuda?

La respuesta que provee Benjamin 
en su vida entre guerras –que tanto 
escombro acumuló–, hace que su obra 
se convierta en sombría, melancólica y 
fragmentaria. Su recurrente considera-
ción del pasado oprimido es determi-
nante en su pensamiento, de ahí que 
evoque con gran tristeza e impotencia 
las ruinas de la historia. Por ello, el cua-
dro Angelus Novus –comprado a Paul 
Klee– constituyó el motivo de reflexión 
de su Tesis de filosofía de la historia. Las 
injusticias quedan como ruinas del pa-
sado que no hay quién mueva, y esta 
cuestión que parecería dar cuenta de 
que las víctimas no tienen futuro, no 
es aceptable para Benjamin. Es por ello 
que él trata de saldar esas realidades de 
injusticia mediante la articulación de su 
materialismo dialéctico con una teolo-
gía atea, que da la posibilidad de “no ol-
vidar”. Esta cuestión lanza al futuro una 
situación que este filósofo alemán vis-
lumbró en su frase tan conocida: “sólo 
gracias a aquellos sin esperanza nos es 
dada la esperanza”.5 De este modo, estas 
reflexiones nos ayudan a pensar en un 
fenómeno en el que la violencia es pa-
tente, y sólo podrá revertirse pensando 

5Esta cita de Benjamin cierra el libro de 
Marcuse, El hombre unidimensional (1968:272).

en un cambio en las mismas estructuras 
en las que se asienta. El diagnóstico que 
estos autores llevan a cabo, muestran 
los derroteros que es preciso recorrer.

La violencia de género
en el marco de los diversos 
tipos de violencia

Las reflexiones que algunos especialistas 
han realizado en torno a la violencia, y 
sus perspectivas y modalidades, pueden 
vincularse con el tema de la violencia 
de género. Tales preocupaciones tienen 
enorme relevancia porque los diferen-
tes tipos de violencia hacia las mujeres 
han sido recurrentes en la historia de la 
humanidad y no han cesado en nues-
tros días. Si bien es cierto que no son 
los únicos grupos vulnerados por la 
violencia, sí constituyen, sin embargo, 
el grupo mayoritario quebrantado por 
la violencia en los diversos tipos, aún 
en las sociedades más avanzadas. Así, 
desde la violencia evidente, a partir de 
agresiones físicas, hasta aquellas que no 
se palpan (Galtung, 1969), son violen-
cia. La violencia estructural de la que 
habla este autor está en las estructuras e 
instituciones, además de la cultural que 
ha echado raíces de manera soterrada en 
las formas culturales, igual que lo apun-
ta Benjamin, la cual, según Bourdieu, 
se manifiesta –en muchas ocasiones– 
mediante elementos simbólicos (1999). 
Éste último sostiene que la violencia 



NOTA CRÍTICA / ESSAY 185

simbólica se compone de todas aque-
llas expectativas colectivas y creencias 
socialmente inculcadas que hace pare-
cer natural toda forma de dominación/
sumisión. Es importante señalar que el 
concepto de violencia simbólica es afín 
a la violencia estructural y a la violencia 
cultural como las entiende Galtung.6 
Estas formas de violencia, escondidas 
en las formas de acción social, eviden-
cian violencias legitimadas y normali-
zadas, adoptadas cotidianamente en la 
sociedad. Ellas son las que habilitan, 
justifican y propician la aceptación 
del fenómeno de la trata sin mayores 
cuestionamientos.7

Si entendemos la violencia como 

6El concepto de violencia simbólica defendido 
por Bourdieu es afín al de violencia cultural acogi-
do por Galtung, y podemos decir que incluye tam-
bién al de violencia estructural, pues ambas vio-
lencias son consecuencia de las mismas creencias.

7La dependencia y la minusvaloración de las 
mujeres impulsa la trata porque se consideran por 
la sociedad, y a sí mismas, como “seres para otros”. 
En este sentido, las costumbres heredan visiones 
de que una mujer sola no vale para nada y esto 
promueve el aceptar estar con cualquier varón al 
costo que sea. Una de las derivaciones de esto la 
podemos encontrar en los matrimonios serviles 
que heredan esta visión. La necesidad de verse 
siempre con un varón en la idea de que las apoyará 
o las mantendrá, estimula uno de los modus proce-
dendi que utilizan los tratantes, a saber: el enamo-
ramiento seguido por el ofrecimiento de matrimo-
nio y de ahí al mandato de apoyo a la economía de 
la casa mediante la prostitución obligada. De todo 
esto se deriva la reclusión, la explotación y el mal-
trato, circunscritos siempre por diversas formas de 
violencia. 

aquella actitud de comportamiento que 
constituye una violación o la privación 
al ser humano de algo que le es esen-
cial como persona (integridad física, 
psíquica o moral, derechos, libertades), 
significa que tal violencia no es sólo una 
forma de hacer, sino así mismo de “no 
dejar hacer”, esto es, de negar las posi-
bilidades de desarrollo como personas. 
Hay evidencias en nuestra sociedad de 
que estas situaciones de limitación en 
la agencia son situaciones normalizadas 
de agresión.

Los 191 estados miembros de las 
Naciones Unidas acordaron trabajar 
hacia el logro de metas a 2015, que son 
las Metas del Desarrollo del Milenio 
(por sus siglas en inglés, MDG). Las ocho 
metas planteadas dependen de manera 
importante de la mejora del estatus de 
las mujeres, quienes juegan un rol clave 
en cuestiones de salud y educación tanto 
en las familias como en las comunidades 
alrededor del mundo. La mejora de ese 
estatus consiste en superar la exclusión, 
en lograr la equidad, en respetar los de-
rechos básicos. Sólo así se erradicará la 
exclusión sistemática de las mujeres de 
las fuentes requeridas para desarrollar 
su potencial humano completo, y con 
ello se irán desmantelando las barreras 
significativas contra el desarrollo de ellas 
(Mukherjee, 2010). Con ello se erradi-
cará la violencia, ya que se superará “la 
exclusión sistemática de un grupo, de las 
fuentes necesarias para el desarrollo de 



186 FRONTERA NORTE, VOL. 26, NÚM. 51, ENERO-JUNIO DE 2014

sus potencialidades humanas completas” 
(Galtung, 1969:167). Esta expresión es 
útil al insistir en la libertad de las muje-
res de moldear su vida a su arbitrio, de 
posibilitar su agencia. Por ello es apre-
ciable y útil el concepto de violencia 
estructural en tanto describe la violencia 
que emana de las mismas instituciones 
(de manera oculta). Las desigualdades y 
exclusiones de género brotan en el entra-
mado estructural de las sociedades, y al 
legitimarse y entreverarse en los usos y 
costumbres de las sociedades se convier-
ten en formas de violencia cultural (que 
se presenta mediante formas simbólicas) 
cuyos efectos son devastadores, como 
afirmamos con Benjamin y Galtung. En 
esta violencia cultural se entreteje la vio-
lencia simbólica de la que habla Pierre 
Bourdieu. Tal “violencia simbólica es 
esa violencia que arranca sumisiones 
que ni siquiera se perciben como tales, 
apoyándose en unas ‘expectativas colec-
tivas’ en unas creencias socialmente in-
culcadas” (Bordieu, 1990a:173). Como 
ya señalábamos antes, esto significa que 
esta violencia que “arranca sumisiones” 
no se percibe como tal porque se apoya 
en creencias “socialmente inculcadas” 
dado que convierte las relaciones de do-
minación y de sumisión en relaciones 
afectivas, transformando el “poder en 
carisma” (Bordieu,1990a:172-173). Es 
decir, el dominio persiste pero se disfraza 
con formas simbólicas valoradas. Aquí se 
involucra –para Bourdieu– el tema de la 

deuda o el don, que significa que “el dar” 
conlleva una manera de poseer y atar al 
otro engañosamente. Ésta es la violencia 
simbólica que transforma las relaciones 
de dominación en formas de sumisión 
con base en relaciones afectivas, trasto-
cando el poder en carisma. Ahora bien, 
“esa alquimia simbólica” genera benefi-
cios simbólicos susceptibles de transfor-
marse en beneficios principalmente eco-
nómicos, como es el caso de la trata. Es 
lo que Bourdieu llama capital simbólico 
(Fernández, 2005:9).

La violencia explícita o directa –de 
los autores considerados– y la simbólica 
coexisten sin problema alguno, y la se-
gunda actúa a través de las mentes y los 
cuerpos, de modo que se realiza como 
formas interiorizadas de conformidad 
con las clases influyentes que transmi-
ten reglas y comportamientos sociales. 
Es, además de la normalización ejercida 
por el disciplinamiento de las institu-
ciones, la presión y opresión continua e 
inadvertida de cómo se suceden las co-
sas (Bordieu, 1999b:186). La violencia 
simbólica es una violencia inadvertida, 
y por ello se mantiene en el silencio y 
en la invisibilidad, tal como sucede en 
la violencia cultural. Esto es claro –en 
el pensamiento de Bourdieu– en el caso 
de la dominación masculina (Bourdieu, 
2000) y la violencia de género, repro-
ducidas de muy diversas y plurales 
formas. La violencia simbólica está 
constituida por el conjunto de ideas, 



NOTA CRÍTICA / ESSAY 187

ideologías, creencias y sentimientos que 
de alguna manera hacen posible que 
exista violencia hacia ciertos grupos de 
personas. Una de las formas de violen-
cia simbólica se ubica en los medios de 
comunicación. Estos últimos sistemáti-
camente utilizan estereotipos –que vio-
lentan real y simbólicamente, muestran 
la unidimensionalidad de los seres hu-
manos– y estigmatizan a ciertos grupos 
–entre ellos a las mujeres– con conno-
taciones profundamente negativas. Así, 
esta violencia simbólica enraizada en 
la violencia cultural se halla inserta en 
nuestro hacer cotidiano y está subsu-
mida en nuestras rutinas y en nuestras 
percepciones valorales. Ella se vierte en 
las manifestaciones que impulsan la re-
producción de estos modelos estereoti-
pados para aceptar el uso de las mujeres 
y sus efectos en la trata. Esta situación 
queda en el imaginario social de modo 
tal que se presenta como algo natural, 
que no conlleva problema alguno. Las 
consecuencias son múltiples e inician 
con la perversión de la dignidad propia 
de las personas, con la despersonaliza-
ción y la nulificación de ellas.

La trata de mujeres: efecto 
y muestra de la violencia

Ya apuntábamos que la lógica de la ce-
guera se expresa en ejemplos como la 
trata de mujeres, fenómeno conocido 
como una forma de esclavización del 

siglo XXI y una forma perversa de exclu-
sión (García, 2010). La obligada tarea a 
llevar a cabo es la de desbrozar y deste-
jer toda esa trama simbólica y cultural, 
y así, de manera reflexiva y crítica, es 
posible ir al fondo de la cuestión, des-
naturalizando tales realidades. Con ello 
se salvará la violencia de género y se res-
guardará de sus nefastas consecuencias, 
entre ellas, la trata, porque como decía-
mos antes esta percepción se relaciona 
con la visión tradicional (androcéntri-
ca) asentada en nuestra forma de ver la 
realidad, y que se expresa en nuestras 
costumbres. Gran parte de estas cos-
tumbres reproducen este modelo que 
incide en las exclusiones y la persistencia 
de violencias de género generalizadas. 
Éstas se legitiman y perpetran gracias a 
ciertos “mitos prescriptivos en torno a 
las mujeres y alrededor de la mujeres, 
es decir “invenciones estereotípicas que 
han ‘naturalizado’ la posición subalter-
na de las personas que son identificadas 
como mujeres” (Biglia, 2007:27). La 
construcción de modelos en los que se 
adscriben características a las mujeres 
como la pasividad, la dependencia, la 
cosificación y la fragilidad, entre otras 
características erigidas sobre las muje-
res, han hecho posible la subordinación 
de ellas. Así mismo, la negación de la 
agencia en las mujeres lleva a conside-
rarlas inferiores y a reprimirlas, de ahí 
que el fenómeno de la trata se vuelva 
tan “natural”, y por ello se ha logrado 



188 FRONTERA NORTE, VOL. 26, NÚM. 51, ENERO-JUNIO DE 2014

expandir a lo largo y ancho del mun-
do. Dadas tales carencias infringidas a 
las mujeres en conjunto con su infe-
riorización, se facilita la recurrencia a 
este delito y por ello se constituye en la 
tercera infracción ilícita más redituable 
después del narcotráfico y la venta de 
armas. La trata es esclavitud en la me-
dida en que las víctimas son privadas de 
esa agencia y de libertad y son obligadas 
a un tipo de trabajo no deseado. Aquel 
“progreso” señalado por Benjamin, en 
donde se engrandecen cuestiones como 
la mercantilización en todos los regis-
tros, y el ánimo de la posesión de cosas 
y personas, es lo que ha ido socavando 
a la humanidad en todos sus sentidos. 
Esto muestra la citada unidimensiona-
lidad del ser humano y la pérdida del 
aura, rubros señalados al inicio del pre-
sente escrito. Desde ahí, la trata cons-
tituye un efecto de la violencia en toda 
su amplitud. Por un lado, tiene que 
ver con la apropiación del trabajo de 
la otra persona a la que se trata; desde 
otra mira, se aprecia el control por otra 
persona y finalmente se ostenta el uso 
de la amenaza de la violencia directa. 
La sofisticación de los procesos que 
utilizan los criminales para la trata in-
cluyen coaccionas, extorsión, robo de 
documentos, encierro, asalto sexual, 
lenocinio, violación y en muchas oca-
siones tal grado de violencia explícita 
hacia esas mujeres lleva hasta la muer-

te.8 La violación a los cánones humanos 
y legales en la trata, se ha generalizado 
a tal grado que se ha convertido en un 
fenómeno perfectamente adaptado a la 
nueva economía global. Y como hemos 
ya dicho, todo queda reducido al bene-
ficio mercantil y de consumo.

¿Apelar a herencias teóricas
frente a la violencia para 
el alcance de la paz?

La exigencia de enfrentar las situaciones 
de violencia, y todos los ilícitos que van 
aparejados con ellas, componen un im-
perativo ético-social. Los cielos escam-
parán probablemente si apelamos a pro-
puestas hechas a lo largo de la historia 
del pensamiento que nos dan esperanza. 
No podemos dejar de ver cómo es que 
la violencia se ha aposentado en la vida 
humana, o diríamos con René Girard: 
¿ha estado siempre ahí y forma parte de 
ese mundo humano?, es, ¿ineludible? Y 
por ello, ¿en el Estado se naturaliza?, y 
debido a lo anterior, ¿es necesario que 
siga habiendo sacrificios porque es un 
modo eficaz para que las poblaciones 
permanezcan tranquilas y no se agiten? 
(Girard, 2005:21-22) ¿O debemos in-

8Las ofensas que se llevan a cabo en el ilícito de 
la trata no se quedan ahí, sino que se hacen con-
tra el Estado, e implican varios delitos tales como 
violación de las leyes de inmigración, falsificación 
de documentos, corrupción de los oficiales del go-
bierno, evasión de impuestos y lavado de dinero.



NOTA CRÍTICA / ESSAY 189

tentar erradicar estas violencias? Esta po-
sición crítica nos deja en un callejón sin 
salida. Autores lúcidos y de inteligencias 
extraordinarias, como Kant, han señala-
do que habremos de trabajar por la paz 
aunque no sepamos si es algo real o es 
un sinsentido, de manera que debemos 
obrar como si fuera una cosa posible, y 
en tanto tarea a realizar.

Ernst Bloch (2006) –en sus reflexio-
nes en torno a la esperanza–, sostenía 
que el pacifismo no significa terminar 
a cualquier precio con las guerras, sino 
impedir en sus causas guerras futu-

ras desde un principio de esperanza. 
Ciertamente, la dificultad para des-
brozar todos estos temas es enorme. 
Sus múltiples facetas y su complejidad 
constituyen mayúsculos retos, pero 
la reflexión –apoyada en pensadores 
penetrantes– ayuda a comprender, y 
tal comprensión nos permitirá buscar 
intersticios por los que sea posible al-
canzar soluciones. No parece factible ni 
justo que tengamos que resignarnos y 
conformarnos con vivir en la violencia 
y aceptarla como fatum irremediable.

referencias

Benjamin, Walter, 1995, Para una crítica de la violencia, Buenos Aires, Leviatán. 
Biglia, Barbara, 2007, “Resignificando ‘violencia(s)’: obra feminista en tres actos 

y una falso epílogo”, en Barbara Biglia y Conchi San Martín, coords., Estado 
de wonderbra. Entretejiendo narraciones feministas sobre violencia de género, 
Barcelona, Virus editorial.

Bloch, Ernst, 2006, El principio esperanza, Madrid, Editorial Trotta.
Bourdieu, Pierre, 1999, Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción, Barcelona, 

Anagrama.
Bourdieu, Pierre, 2000, La dominación masculina, Barcelona, Anagrama. 
Galtung, Johan, 1969, “Violence, peace, and peace research”, Journal of Peace 

Research, vol, 6, pp. 167-191. 
Galtung, Johan, 2003, Paz por medios pacíficos. Paz y conflictos, desarrollo y civili-

zación, Bilbao, Bakea/Guernica Gogoratuz.
García, Dora Elvira, 2010, “Perversas formas de exclusión: la trata de personas 

como una nueva forma de esclavitud”, en Dora Elvira García, coord., Dignidad 
y exclusión. Retos y desafíos teórico-prácticos de los derechos humanos, México, 
Porrúa/UNESCO, pp. 67-100.

Girard, René, 2005, La violencia y lo sagrado, Barcelona, Anagrama.



190 FRONTERA NORTE, VOL. 26, NÚM. 51, ENERO-JUNIO DE 2014

Fraijó, Manuel, 1994, “Walter Benjamin: las reflexiones de una víctima de la 
violencia”, en J. A. Binaburo y X. Etxeberría, edits., Pensando en la violencia, 
España, Centro de Investigación para la Paz.

Kant, Immanuel, 2005, “Hacia la paz perpetua”, en Immanuel Kant, Ensayos sobre 
la paz, el progreso moral y el ideal cosmopolita, España, Cátedra.

Marcuse, Herbert, 1968, El hombre unidimensional, México, Joaquín Mortiz.
Muguerza, Javier, 1992, “De la realidad de la violencia a la no-violencia como 

utopía”, Revista Internacional de Sociología, mayo-agosto, núm. 2, p. 118.
Mukherjee, Joia S. et al., 2011, “Structural Violence: A Barrier to Achievieng 

The Millenium Development Goals for Women” Journal of Women´s Health, 
Mary Ann Liebert Inc., vol. 20, núm. 4, DOI:10.1089/jwh.2010.2375.


