
Antropología simétrica
y procesos de curación
con ayahuasca

Symmetric anthropology
and healing processes with ayahuasca

Mauricio Genet Guzmán Chávez*

Beatriz Labate y José Carlos Bouso (eds.) (2013)
Ayahuasca y salud. Barcelona, La liebre de marzo

Fecha de recepción: marzo de 2014
Fecha de aceptación: abril de 201

El Colegio de San Luis
Dirección para correspondencia: mguzman@colsan.edu.mx 

Estudios Sociales
44



Julio-Diciembre 2014 283

l libro que editan Beatriz Labate y Carlos Bouso, Ayahuasca 
y salud (2013), dentro de la colección “Cogniciones estados modificados de con-
ciencia” del sello español La liebre de marzo, contiene veintiún colaboraciones 
divididas en dos grandes apartados. El primero, Shamanismo y religión y el se-
gundo Ciencias y terapéutica. Esta división congrega los estudios de corte socio-
cultural, cuyo objetivo recupera las perspectivas nativas o emic, por un lado, y 
los estudios o enfoques cientificistas, biomédicos  o que privilegian una postura 
etic, por el otro. En total, 485 páginas en las cuales el lector encontrará un tra-
tamiento especializado sobre los diferentes tópicos y problemáticas en torno al 
consumo religioso, espiritual, terapéutico y recreacional de la bebida amazónica 
conocida como ayahuasca y sus variaciones (su significado literal: “el vino de las 
almas” o “la soga del ahoracado” en lengua quechua, es una decocción con pro-
piedades psicoactivas preparada con el bejuco Banisteriopis caapi y la hoja Psycho-
tria Viridis). Acompañan a los artículos dos textos, prefacio y posfacio, que tie-
nen el mérito de orientar y, al mismo tiempo, desanclar el tono general de las 
contribuciones, bien situadas en un campo interdisciplinar de debates. La 
ayahuasca, natema, yage, etcétera, está de moda, qué duda cabe y la propia apa-
rición de este volumen y de otros que le anteceden como A trasluz de la ayahuas-
ca (J. M. Fericgla, 1997, La liebre de marzo, Barcelona); Ayahuasca medicina de 
alma (D. Viegas y N. Berlanda, 2012, Editorial Biblos, Argentina); O uso ritual 
da ayahuasca (Beatriz Labate y Wladimyr Araújo, 2002, Mercado de Letras-Fa-
pesp, Sao Paulo); A reinvencao do uso da ayahuasca nos centros urbanos (B. Laba-
te, 2004, Mercado de Letras-Fapesp, Sao Paulo), entre otras obras que incluyen 
esta bebida entre diversas sustancias con propiedades psicoactivas o enteogéni-

E
st

ud
ios

 S
oc

ial
es

E



Estudios Sociales 44

Volumen XXII, número 44284

cas, así como innumerables artículos y ensayos exclusivamente dedicados a la 
ayahuasca (Labate, Santana y dos Santos, 2008, Ayahuasca religions. A compre-
hensive bibliography and critical essays) lo confirman.

Lo primero que debe reconocerse al revisar el índice es un campo rico y pri-
vilegiado de discusiones situado en fajas epistemológicas fronterizas. Los autores 
no solo reflexionan desde la antropología, la neurología, la psicología, la psiquia-
tría y el derecho como disciplinas autónomas, sino de sus traslapes o porosidades 
en tanto disciplinas limitadas o constreñidas o súper especializadas que operan 
partiendo y separando entidades o totalidades complejas. A esto debe sumársele 
un problema ontológico-epistemológico si no superior, al menos, sí inquietante, 
y que a más de uno debe realmente mortificar. El pensamiento de los premoder-
nos, en tanto conocimiento especializado, producto histórico de una relación 
cultura-naturaleza, es contrastado, revisado e interpelado a trasluz de diversos 
conocimientos relacionados con el comportamiento neurológico y psicológico. 
Se tiende así una suerte de puentes epistemológicos entre ontologías diversas que 
discursan en torno a concepciones del cuerpo, la persona y el proceso salud-en-
fermedad. En esta operación descubrimos perspectivas sofisticadas y reveladoras 
de los confines inmarcesibles de la conciencia humana, pero, ante todo, una mi-
rada penetrante de la globalización (tecnocientífica, política y cultural) como es-
cenario virtual que es, a la vez, trascendente e inmanente. Redes que ya no son 
sociales en el sentido antropológico clásico, sino que conforman auténticas redes 
socio-técnicas, caracterizadas no solo por la hibridez de sus elementos –huma-
nos y no humanos– sino de sus propias prácticas y perspectivas.

El libro se puede leer de principio a fin, o bien, intentar una lectura interca-
lada de sus capítulos. Salvo un par de excepciones, el estilo es fluido, ameno, y 
los tecnicismos o conceptos de carácter académico son esclarecidos en las mis-
mas exposiciones. 

Sin embargo, debo advertir que el primer capítulo “Cura, cura, cuerpecito: 
reflexiones sobre las posibilidades terapéuticas de la ayahuasca”, redactado por 
los editores a manera de introducción crítica, es fundamental para entender la 
intencionalidad en la producción de los distintos textos, los posicionamientos 
teóricos e ideológicos de los colaboradores y la serie de preguntas e intereses de 
los editores para privilegiar un tipo de diálogo y comunicación entre diversos es-
pecialistas. Labate y Bouso apuntan una serie de dilemas que derivan de la ver-
tiginosa expansión del consumo de la bebida ayahuasca: la traslocalización de 
las prácticas; las concepciones sobre salud y enfermedad, el papel del ritual, el 
performance y la puesta en escena de los dispositivos culturales o biomédicos, 
los márgenes de riesgo y de seguridad asociados.



Antropología simétrica y procesos de curación con ayahuasca

Julio-Diciembre 2014 285

Su postura no es la búsqueda de esclarecimiento de tales dilemas, pero sí una 
sana provocación para usar las herramientas de la vieja caja con nuestros nuevos 
juguetes o artefactos analíticos. Ellos nos dicen:

Optamos por no esquivar la responsabilidad de llamar la atención hacia los proble-
mas oriundos de la experiencia, pues ni ninguna sustancia es una panacea, ni está 
exenta de problemas, y no es, obviamente, de aplicación universal. Por otro lado, 
no es nuestro objetivo promover la medicalización de las prácticas ayahuasqueras 
o de conferir legitimidad a esas prácticas a partir del discurso biomédico, aunque 
tal vez este sea un efecto colateral bienvenido; y, todavía menos, crear parámetros 
que viesen [contemplaran] el uso de ayahuasca sólo bajo supervisión de terapeutas 
o médicos occidentales, aunque esta modalidad pueda ser considerada también le-
gítima al lado de las demás (37). 

Y más adelante afirman que se trata de intentar una mediación y diálogo entre 
diversos sujetos en el universo (Labate y Bouso, 2013).  

En el prefacio, Renato Sztutman, opina que la mediación o intercomunica-
bilidad entre modelos médicos nativos, sistemas de cura creencia, terapéuticas 
occidentales y modelos biomédicos es todo un desafío y una tarea nada fácil. 
Mirando de forma aislada cada uno de los artículos podemos detectar que para 
muchos esta necesidad forma parte de una postura profesional o es el resultado 
de una comprobación empírica. Pero, en otros casos, los investigadores no de-
muestran una mínima preocupación para plantear condiciones mínimas de diá-
logo. En este desafío, para salir de lo racional objetivo, todavía no encontramos 
soluciones para promover verdaderamente la interfaz entre el conocimiento espi-
ritual y el saber biomédico (22). Los esencialismos y purismos en ambos lados del 
espectro ayahuasquero resultan parte constituyente del campo político; es valio-
so reconocerlos para avanzar en el análisis ya no de la pregunta ¿y realmente cu-
ra? si no, ¿por qué tantos actores sociales discursan hoy en día respecto de la 
abuelita –forma cariñosa como se refieren sus consumidores en México–? 

Todas estas cuestiones se encarnan en sutiles, y a veces agresivos o, por lo 
menos, demorados, procesos de disputa, enfrentamiento y negociación que no 
se remiten exclusivamente a las cortes o juzgados en materia penal, sino a esce-
narios multiculturales. En la evidencia etnográfica que nos ofrecen textos como 
el de Rama Leclerc sobre “Terapias francesas y curanderismo Shipibo”, “Cura, 
espiritual, biomedicina e intermedicalidad en el Santo Daime” de Isabel Santa-
na de Rose e incluso la entrevista concedida por Herlinda Agustín, mujer curan-
dera Shipibo-Conibo, se constata aquello que denominó agentividad política de 



Estudios Sociales 44

Volumen XXII, número 44286

la bebida, es decir, su potencialidad, extrema labilidad o plasticidad para ali-
mentar campos hermenéuticos aparentemente dispares referidos a las nociones 
de persona, cura, sanación terapéutica, religión y política de las drogas. Esta 
agentividad política puede también concebirse como la sumatoria de disputas 
entre diferentes campos de conocimiento, saber y práctica, cuyo ápice, no estoy 
muy seguro, podría ser la derogación de los manifiestos prohibicionistas de to-
das y cada una de las consideradas drogas. En esto, el escrito que nos regala Jo-
nathan Ott es el más pedagógico por su irreverencia y espíritu provocador, pues 
el pánico contra las drogas –la introyección del miedo– se descubre en su (se re-
fiere a la paranoia de los drogabusólogos) pretensión hipócrita de hipostasiar la 
naturaleza humana y afirmar la dictadura de una minoría sobre masas dopadas 
con las drogas permitidas (azúcar, carbohidratos, café, nicotina, televisión...) y 
sobre las minorías que felizmente buscan acceder a los promontorios y cañadas 
de su ser, de su conciencia.

Afirmo, pues, que Ayahuasca y salud, vista como un todo, es una obra de 
ecología política a la que no le falta la ecología de la mente (Tim Ingold, 2000, 
Perception of environment, Routledge) como diatriba adicional al dualismo occi-
dental Cultura/Naturaleza. Después de todo, a pesar de las diferentes etiologías, 
conceptuadas culturalmente, de los principios terapéuticos o de la pureza más o 
menos auténtica de las ontologías chamánicas presenciamos un desmantela-
miento de la razón objetiva y de la mente humana como corolario aislado que 
hace inteligible el mundo fenoménico. Esto que lleva a discutir si es sanación y 
cura y que se resuelve tentativamente a través de una objetivación terapéutica li-
gada a la noción occidental de persona. Si la ecología política nos devuelve lo 
político al centro de los debates ambientales, Ayahuasca y salud refiere las dispu-
tas para definir lo que cura en medio de tensiones y divergencias de lo que pien-
sa, vibra, sufre y se libera dentro y fuera de la mente humana. Los segundos afir-
man que no hay magia, ni milagro, pero sucumben encantados por la explicación 
cognitivista fenomenológica y el desenvolvimiento psicológico entre los enfer-
mos (Beny Shanon; Joseph Fericgla). Los segundos ya han salido a pasear con el 
eclecticismo y aceptan de buena gana el plano transversal del último descubri-
miento en la era donde ya no es posible descubrimientos geográficos. La mente, 
la sinapsis neuronal es el nuevo campo de los desbravadores, osados explorado-
res-conquistadores empáticos Cabezas de Vaca en el mundo visionario contem-
poráneo de la ayahuasca (Ott).

Sin dudarlo un instante, recomiendo la lectura de este libro, especialmente 
instructivo para los usuarios de medicinas o sustancias psicoactivas de origen 
natural. Para los antropólogos orientados temáticamente hacia las cuestiones de 



Antropología simétrica y procesos de curación con ayahuasca

Julio-Diciembre 2014 287

cura y enfermedad. Para los funcionarios dedicados a la salud pública y para 
quienes al legislar sobre el uso de sustancias psicoactivas de origen natural, de-
berán, sobre todo, conocer las fronteras entre usos más o menos apropiados para 
velar por la salud de los usuarios.




