
-
CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 273

Los comcáac (seri):hacia una diversidad bioculturaldel Golfo de Californiay estado de Sonora, México
Diana Luque Agraz*
Shoko Doode Matsumoto*

*Centro de Investigación en Alimentación y Desarrollo, A. C.
Dirección para correspondencia: dluque@ciad.mx

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 273



E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

274 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 274



CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 275

Diversidad biocultural es un con-
cepto que está siendo asimilado
rápidamente en variados escena-
rios, desde el ecologismo conser-
vador hasta en los movimientos
indígenas. Su objetivo es mostrar el
vínculo complejo entre cultura y na-
turaleza. En este texto se sugiere
que el concepto sea orientado por
las vertientes del ambientalismo
crítico como la ecología política
para que se ubique en un contexto
de constante reflexión y que sea
capaz de integrar mediaciones téo-
ricas que den luz a la complejidad
de la problemática ambiental que
se observa actualmente los pueblos
indígenas. Se toma como caso de
estudio al pueblo indígena com-
cáac, mejor conocidos como seris,
quienes son habitantes milenarios
de la Costa Central del desierto de
Sonora, México.
El texto se organiza en tres aparta-
dos: 1. Antecedentes sobre la diver-
sidad biocultural; 2.Ecología polí-
tica y dualismo ontológico y 3. Pro-

Biocultural diversity is a concept
that has been assimilated in a va-
riety of scenarios, from conserva-
tive ecologism to indigenous peo-
ples. Its objective is to show the
complex link between culture and
nature. In this essay  it is suggested
that biocultural diversity should be
orientated by critical ambientalism
like political ecology so it can be
placed in a context of constant cri-
tical analysis and be able to inte-
grate theoretical mediations that
show the complex environmental
problem that indigenous people
face. In this case, the study is based
on the comcáac people, better
known as “seris”, who have lived for
thousands of years in the Central
Coast of Sonora´s desert in Mexico.
This essay is organized in three
sections: 1. Origins of biocultural
diversity; 2. Political ecology and
onthological dualism and 3. Envi-
ronmental issues in the comcáac
people. In conclusion, biocultural
diversity will only reach ethical le-

Resumen / Abstract

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 275



E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

276 XX Aniversario

blemática ambiental comcáac. Se
concluye que la diversidad biocul-
tural sólo alcanzará legitimidad
ética cuando sea parte de los
movimientos indígenas actuales, lo
cual puede presentarse como una
oportunidad de fortalecimiento de
los mismos.
Palabras clave: diversidad biocul-
tural, ecología política, pueblos in-
dígenas, comcáac (seri), Golfo de
California-Sonora, México.

gitimacy when it becomes a part of
the Indigenous movements, which
can be seen as an opportunity to
them.
Key words: biocultural diversity, po-
litical ecology, Indigenous people,
comcáac (seri), Gulf of California.

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 276



Introducción

os movimientos sociales, ambientales y de reivindicación
indígena, en su expresión moderna, de manera independiente, han ganado
un espacio político en las agendas locales, nacionales e internacionales; por
ello que se consideran fenómenos globales. Actualmente, desde distintos
ángulos, la problemática ambiental contemporánea los ha hecho converger
en un espacio de reflexión y lucha, en el cual se plantea que la diversidad cul-
tural y la sustentabilidad ambiental son aliados estratégicos. Sin embargo, la
relación que se ve como un campo innovador y que se hace evidente en cien-
tos de sitios de Internet, aún exhibe profundos cuestionamientos, que van
desde las formulaciones éticas, teóricas, hasta las negociaciones políticas.

En el caso del movimiento indígena, la lucha ancestral por el territorio
continúa siendo una demanda central, tanto a nivel local como internacional.
Sin embargo, frente a la crisis ambiental, el concepto de territorio se ha am-
pliado al de la conservación de la biodiversidad, ya que se asocia con la au-
tonomía política, la capacidad de autogestión del desarrollo, la capacidad de
reproducción de la cultura y por ende, de identidad e integración comuni-
taria. Lo anterior se observa prácticamente en cualquier comunidad indígena
de México, desde los grupos zapatistas hasta las voces locales de los gobier-
nos tradicionales. Esto se empieza a expresar en nuevas legislaciones y or-
ganización institucional. Tan sólo el Foro Permanente para las Cuestiones
Indígenas de las Naciones Unidas, integró como tema especial a lo ambien-
tal, e incluso incorporó en su lenguaje términos de nuevo cuño como el de
diversidad biocultural1 que expresan esta convergencia temática. 

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 277

L

1 Los términos Diversidad Biocultural, Biodiversidad, Diversidad Cultural y Tierra, serán escritos con mayúsculas,
debido a que este trabajo argumenta que estos términos han adquirido valores filosóficos, éticos y estéticos para la so-
ciedad contemporánea.

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 277



Por su parte, el ambientalismo crítico ha señalado que las luchas ambien-
tales no son únicamente movimientos sociales modernos de las sociedades
industriales, cuyas denuncias se enfocan en los procesos de contaminación
industrial, sobreexplotación de los recursos naturales y su impacto en la
salud humana. Los procesos de degradación ambiental  global se  vinculan
con el avance de sistemas productivos de carácter colonial occidental y pos-
teriormente, de carácter capitalista. Razón por la cual, la lucha por “la tierra”
estaba asociada a la recuperación de la subsistencia tradicional fundada en
la cultura, en la biodiversidad del territorio y en la apropiación simbólica de
la naturaleza. Ahora se reconocen esos movimientos como los precursores
del ambientalismo moderno (Martínez, 1995).

El ensayo aborda la problemática ambiental de los comcáac y tiene por
contexto el debate que se está dando en torno a la diversidad biocultural. Se
parte del reconocimiento  de la diversidad de "modos de relación sociedad-
naturaleza". Se presenta el Sistema Étnico de Socialización de la Naturaleza
(SESN) como una propuesta analítica y una forma de aproximación a los com-
plejos procesos de hibridación de la tradición y la modernidad. En seguida
se da información de contexto sobre aspectos generales del pueblo com-
cáac, así como de la región del Golfo de California. En las siguientes sec-
ciones, se analiza la problemática actual de los comcáac, usando como guía
analítica el SESN. Por último, se exponen las conclusiones, encaminadas a
fortalecer las iniciativas del Golfo de California por una diversidad biocultural.
1. Sobre la diversidad biocultural  
El término Diversidad Biocultural tiene por antecedentes las primeras reu-
niones de las Naciones Unidas  en las cuales se atiende la preocupación por
el avance de la destrucción del patrimonio natural y cultural (ONU, 1972). A
pesar de que la convención ya identificaba raíces sociales y económicas como
características particulares del fenómeno destructivo, las concepciones sobre
lo cultural y natural se reducían a las manifestaciones artísticas físicas anti-
guas (monumentos arqueológicos, artesanías, etc) y a sitios naturales caris-
máticos. 

Mientras tanto, los estudios antropológicos habían pasado del registro de
las prácticas de culturas exóticas a concepciones complejas de la cultura,
cuyas variantes en todos los ámbitos del quehacer social (artísticos, lingüís-
ticos, organización política, económica, social, jurídica, creencias religiosas,
etc.) fueron consideradas como entidades “vivientes”, parte de la herencia
social y fuente del potencial humano. Esos antecedentes llevaron a la Diver-
sidad Cultural a posicionarse en la agenda internacional como un derecho
humano, es decir, el concepto adquirió connotaciones éticas (UNESCO, 2001
y 2005).2

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

278 XX Aniversario

2 “que la cultura debe ser considerada el conjunto de los rasgos distintivos espirituales y materiales, intelectuales
y afectivos que caracterizan a una sociedad o a un grupo social y que abarca, además de las artes y las letras, los
modos de vida, las maneras de vivir juntos, los sistemas de valores, las tradiciones y las creencias (2)”, (UNESCO, 2001).  

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 278



En este contexto, el avance del proceso de globalización caracterizado por
rápidas migraciones masivas,  enfrentó a los países industriales a una nueva
configuración social lo que los llevó a reconocerse como naciones multicul-
turales y en un afán de convivencia pacífica, lo consideraron como parte de
su riqueza social. Estas son las ideas precursoras de los conceptos de mul-
ticulturalidad, pluriculturalidad e interculturalidad que de una manera u otra
están permeando las políticas sociales y educativas de las naciones (Vgr. Art.
2º de la Constitución Política de la República Mexicana).

Simultáneamente, el ecologismo inicial de los países industriales que de-
nunció el impacto de sus sistemas productivos en la naturaleza y en la salud
humana, se fortaleció al integrar una visión interdisciplinaria para dar una
cabal respuesta a lo que posteriormente se definió como Problemática Am-
biental Contemporána (PAC). 

Las cuestiones ambientales ocupan un lugar en la agenda de las Naciones
Unidas desde 1972 con la CNUMAD (Conferencia de las Naciones Unidas para
el Medio Ambiente y el Desarrollo). No es hasta el año de 1992 cuando se in-
corpora el concepto de Biodiversidad,3 en la agenda internacional (Convenio
sobre la diversidad biológica, ONU, 1992).4 Lo anterior es una aportación de
las ciencias naturales que implica una nueva visión filosófica de la vida que
de manera sintética consiste en lo siguiente: 1. Visión sistémica compleja
planetaria: la Tierra.  2. Los seres  vivos formamos una trama (de la vida) en
donde todos estamos interconectados de manera igualitaria. 3. Estamos vin-
culados a los elementos físicos, de manera difusa e interdependiente. 4. Aun-
que se pueden distinguir elementos y particularidades, formamos una
unidad. 5. La biodiversidad es una cualidad esencial de la evolución del fenó-
meno biólogico, necesaria para reducir la vulnerabilidad y mantener la
unidad ecosistémica-planetaria. 6. La biodiversidad, se refiere no sólo a las
especies, sino a la ecosistémica, genética, etc., que en su conjunto se con-
sideran el acervo básico de la evolución de la Tierra. Así, la Biodiversidad
adquirió un valor ético y estético en el contexto de la sociedad contem-
poránea.

El avance de la complejización de los saberes, dieron a luz a las vertientes
ambientalistas críticas, las cuales reconocen a la cultura como la instancia
mediadora entre sociedad y naturaleza (Escobar, 1995). Así han identificado
innumerables prácticas tradicionales de las comunidades indígenas, en el
manejo de los recursos naturales, que son ambientalmente sustentables
(Gómez, 2000;  Bourillón, 2002; Basurto, 2001; Nabhan, 2003). También han
observado que generalmente las zonas de mayor concentración de biodi-

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 279

3 “Por diversidad biológica se entiende la variabilidad de organismos vivos de cualquier fuente, includos, entre
otras cosas, los ecosistemas terrestres y marinos y otros ecosistemas acuáticos y los complejos ecológicos de los que
forman parte; comprende la diversidad dentro de cada especie, entre las especies y de los ecosistemas”. (ONU-CBD,1992)

4 “Conscientes del valor intrínseco de la diversidad biológica y de los valores ecológicos, genéticos, sociales,
económicos, científicos, educativos, culturales, recreativos y estéticos de la diversidad biológica y sus componentes”
(ONU-CBD, 1992).

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 279



versidad se encuentran habitadas por pueblos indígenas y que algunos en-
demismos biológicos se pueden vincular a expresiones lingüísticas muy es-
pecíficas, por lo que se podría hablar de endemismos lingüísticos, así como
de conocimientos tradicionales endémicos (Boege, 2004; Nabhan, 2003).
Mientras que la extinción de especies y destrucción del hábitat nativo se aso-
cia a la desaparición de las lenguas indígenas y con la erosión de la diversi-
dad cultural (Maffi, 2004).

Por ello se afirma que los  indígenas son “gentes de ecosistema”; sus te-
rritorios, son zonas tanto de origen de la biodiversidad como de reservorio
fitogenético “cultural”, únicos en el mundo, como por ejemplo, el maíz de
las culturas mesoamericanas de México (Boege, 2004). Los pueblos indíge-
nas, generalmente son activos gestores de la conservación de la naturaleza,
tal vez por eso se explica la rápida incorporación de proyectos sustentables
en su dinámica de etnodesarrollo.

Los párrafos anteriores muestran la convergencia de dos matrices disci-
plinarias fundamentalmente, la ecología y la antropología, cuyo contexto vin-
culante es la problemática ambiental, lo cual se puede apreciar desde
distintos ángulos. Por un lado, el avance de la antropología, abrió nuevos es-
cenarios de análisis,  los cuales se enfocaron en el registro de prácticas tradi-
cionales del manejo sustentable de los recursos naturales,  que desde la
perspectiva semiótica, se amplió a conceptos como el de “diversidad de
modos de relación sociedad-naturaleza”, pues reconocían las relaciones sig-
nificativas o apreciaciones simbólicas de la naturaleza, que distinguían a una
cultura de otra (Descola, Ph.-Palsson, G. 2001). Los estudios enriquecieron
el ambientalismo y llamaron la atención sobre la importancia de las culturas
tradicionales en la conservación de la biodiversidad. Son los antecedentes
que hicieron posible denunciar que la desarticulación de los ecosistemas na-
tivos, acarreaban procesos de desorganización comunitaria, pérdida de
conocimientos y tradiciones alimentarias y de sobrevivencia en general. Y
viceversa, la erosión de las culturas indígenas, vulneraba la resiliencia eco-
sistémica. Es decir, la diversidad cultural y la diversidad biológica estaban
vinculadas y como patrimonio de la humanidad, estaban amenazadas. En
este sentido, las mismas luchas indígenas adoptaron el discurso ambienta-
lista crítico, como una manera de hacer visibles sus concepciones culturales
sobre el territorio como  un fundamento de la reproducción cultural. Es decir,
la lucha por el territorio va más allá de la visión reduccionista en su acepción
capitalista,  pues  la cultura tradicional ancestral sólo es posible a partir de
la biodiversidad nativa, es decir la “tradicional”. En ello se juega actualmente
la capacidad de una gestión colectiva autónoma de sus recursos naturales y
la sobrevivencia de cientos de prácticas culturales ligadas a la praxis de la
naturaleza. La ampliación de los espacios de ejercicio de la política ambien-
tal ha tocado la territorialidad indígena. Esto ha generado la emergencia de
otro sustrato de interacción en su histórica y conflictiva relación con el Es-
tado. El nuevo escenario ambiental, se caracteriza, por una parte, como la

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

280 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 280



apertura de  opciones de un desarrollo acorde a las aspiraciones actuales de
los indígenas, que promuevan su autonomía política y la conservación de
sus ecosistemas.

Por otra parte, los conflictos derivados de la introducción de la normativi-
dad ambiental nacional en el manejo de los recursos naturales de los terri-
torios indígenas se han complicado de manera tal, que se consideran un
problema de nivel nacional. Los conflictos entre pueblos indígenas y política
ambiental nacional tienen un origen multifactorial, como el de imponer una
normatividad coercitiva de manera unilateral, sin considerar las tradiciones
culturales, ni las diferencias en la responsabilidad ambiental, ni las condi-
cionantes de marginación económica. 

Asimismo, las propuestas de desarrollo sustentable están inmersas en la
tendencia neoliberal de la política económica nacional, lo cual va en contra
de las organizaciones colectivas de la subsistencia indígena. Por último, los
instrumentos de planeación de la política ambiental, como los ordenamien-
tos territoriales y los programas de manejo, desde su definición episte-
mológica, son incapaces de integrar los saberes locales.

Como podrá observar el lector, el desarrollo de este apartado sobre los
antecedentes de la diversidad biocultural, inicia hablando de culturas y en
su vinculación con la biodiversidad, se va enfocando a las culturas indíge-
nas. Este es un punto central del debate sobre la diversidad biocultural, pues
se realiza en el contexto de la problemática ambiental, lo que lleva dirigir el
discurso a aquellos grupos sociales cuya subsistencia depende de las actvi-
dades primarias como la agricultura, la pesca, la caza y la recolección, es
decir, que están directamente relacionados con la naturaleza. Y que, además,
es posible identificarlos como pueblos, con una cosmovisión, lengua, terri-
torio e historia colectiva y, que de alguna manera, han podido resguardar su
territorio, su biodiversidad y/o su cultura.

En ese sentido la diversidad biocultural presenta algunos puntos críticos.
En primera instancia, no se refiere a todas las expresiones culturales del
mundo, pues está interesada, básicamente, en los pueblos indígenas, aqué-
llos que permanecen en sus territorios ancestrales tienen como modo domi-
nante de subsistencia las actividades primarias. Además, indaga sobre el
conjunto de prácticas, saberes y creencias, de raíz ancestral, que contribuyan
a la sustentabilidad ambiental y, por último, a esos grupos sociales se les ha
dado el estatus de “amenazadas de extinción”, como un proceso vinculado
al deterioro de sus ecosistemas. 

Lo anterior denota un fuerte sesgo del concepto de pluriculturalidad en su
más amplio sentido. Por ello, está por verse el camino político e ideológico
que tomará,  ya que emerge en escenarios muy variados, desde el ecologis-
mo conservador hasta en las agendas indígenas modernas. 

Entonces habrá que preguntarse: ¿Es la diversidad biocultural parte de
una estrategia más del ecologismo conservador, en su afán por ocupar los
nichos del innovador mercado verde y de seducir con un matiz espiritual a los

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 281

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 281



millonarios del primer mundo, con el fin de asegurar fuertes donativos a sus
organizaciones o, incluso, como medio de plagio de los saberes tradicionales
sobre los usos de la biodiversidad, en especial los terapéuticos, para colo-
carlos al servicio de las multinacionales farmacéuticas? 

O, por el contrario, ¿Es la diversidad biocultural una oportunidad para los
pueblos indígenas para fortalecer su agenda política, en alianza con el am-
bientalismo crítico, donde se muestran como los portadores genuinos de a-
cervos ancestrales de saberes, prácticas y principios éticos, capaces de
reorientar un proyecto civilizatorio de la humanidad, y que por lo tanto,
sumado a sus derechos ya adquiridos, sus comunidades asumen un valor
crítico  en el contexto de la crisis ambiental global?

Lo que sí está claro es que el concepto de Diversidad Biocultural expresa
la complejización del quehacer científico, pues trasciende las visiones re-
duccionistas que compartimentalizan el conocimiento en ciencias naturales
y ciencias sociales. Es una buena oportunidad en la exploración conceptual
para ir más allá del dualismo ontológico que caracteriza a la sociedad occi-
dental y que se ha asociado como fundamento de la crisis ambiental, como
se verá en los apartados siguientes. Por ello, es un campo fértil, no sólo de
la inter y transdisciplina, sino para el díalogo de saberes, de la ciencia occi-
dental hegemónica y los conocimientos locales del manejo de la biodiversi-
dad, lo cual implica un reto epistemológico de gran envergadura.

Asimismo, la bioculturalidad está inmersa en la nueva visión filosófica de
la vida y de la Tierra. El carácter complejo del concepto debe estar presente
permanentemente en la evolución del mismo y dar cabida a los profundos
procesos de hibridación cultural a las que se encuentran sujetos los pueblos
indígenas en su dinámica moderna, así como a la incorporación del espiritú
crítico de reflexión sobre de sí. Estos son aspectos centrales que deberán
cuidarse si se quiere avanzar hacia una legitimidad ética.
2. Ecología política y dualismo ontológico

El territorio es lo más importante para nosotros, es como una papá  o una mamá.
Es por lo que murieron nuestros antepasados, los hantx mocat. Nos lo dejaron
a nosotros, los comcáac. Les doy las gracias (Antonio Robles, 2003).
Para la hermenéutica, ser racional es estar dispuesto a abstenerse de la episte-
mología – de pensar que haya un conjunto especial de términos en que deben
ponerse todas las aportaciones a la conversación – y estar dispuesto a adquirir
la jerga del interlocutor en vez de traducirla a la suya propia (Rorty, 1995).

Frente a la problemática ambiental contemporánea, la ecología política
emerge con cuestionamientos centrales sobre la responsabilidad ambiental
y el acceso a los recursos naturales. Los planteamientos señalan que el de-
terioro ambiental no es un asunto inherente a la evolución humana, sino que
es una consecuencia del avance de la sociedad capitalista, la cual impone
sus concepciones ideológicas (industrialización, urbanización, modernidad,

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

282 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 282



desarrollo, productividad, competitividad, globalización), en un mundo suje-
tado ya por relaciones de corte colonial.  

En el contexto de la ecología política, el análisis de las relaciones de poder
va más allá de los temas sobre la distribución social de los recursos natu-
rales. El debate ha hecho aportaciones a nivel filosófico, ideológico y episte-
mológico. Desde muy variadas vertientes se ha unido a la crítica de la cultura
y ciencia occidental hegemónicas, por considerarlas fundamento de una
racionalidad, que escinde la relación sociedad-naturaleza, y que se ha im-
puesto desde un aparato de poder colonial y capitalista sobre el resto del
planeta, teniendo como una de sus expresiones el deterioro ambiental actual.
La crítica a la racionalidad occidental surge en la filosofía europea del siglo
XIX, con pensadores como Marx y Engels y continuó en el siglo XX con filó-
sofos como Nietzche y Heidegger. La objetividad y neutralidad científicas
fueron puestas en tela de juicio, proyecto seguido por los analistas de la
modernidad, generando un pensamiento radical que relativizó todo cono-
cimiento, al contextualizarlo histórica y culturalmente. Esta corriente de pen-
samiento ha sido la plataforma de propuestas en las últimas décadas del
siglo XX, que han influenciado el pensamiento crítico de la ecología política.
Así se afirma que la cultura y la ciencia occidental se asientan en un supuesto
ontológico básico que define la realidad como un fenómeno pre-dado. Es
decir, la realidad existe de manera independiente a la realidad humana, ca-
racterística que en términos generales se denomina dualismo ontológico.

El dualismo ontológico, como noción en cuestión, ha sido retomado en
distintos contextos de reflexión, que aunque se expresan con variada termi-
nología, el corazón del debate refiere a la separación o independencia de la
realidad humana de la realidad externa. Por ejemplo, Heidegger la expresaba
como la disyunción del ser y del ente; Edgar Morin (1988/1998), le llama la
disyunción cartesiana, a la que identifica como la plataforma del “paradigma
simplificador”, que es el sustento del carácter reduccionista de la ciencia,
que ha conducido a la fragmentación del conocimiento, por ende a su des-
contextualización y ha derivado en un fundamentalismo científico; la her-
menéutica de Rorty (1995) identifica a la realidad pre-dada de la
epistemología, lo cual hace creer a los científicos que a través de la ciencia
se generará un conocimiento tan exacto, que se podría tomar como un es-
pejo de la naturaleza, es decir, como la verdad absoluta.

La crítica a la cultura y epistemología occidental ha sido retroalimentada
desde la misma ciencia,  como con los trabajos de científicos de Maturana y
Varela (1987), que desde su biología del conocimiento, confirman la ilusión
occidental  sobre la realidad independiente de la estructura biológica hu-
mana. Asimismo, la física del caos de Prigogine (1996), en relación a los pro-
cesos irreversibles, concluye en la noción de la asimetría temporal, por lo
que existe una flecha del tiempo, en oposición al supuesto de la física
mecánica, la simetría temporal, lo cual era considerado por la ciencia obje-
tivante positivista como una verdad absoluta. Ante la irreductibilidad de las

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 283

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 283



concepciones ontológicas que subyacen en la física mecánica y en la física
cuántica, se ha llegado a la conclusión de distintos niveles de realidad o de
la coexistencia de diversidad de realidades, conceptos que están siendo el
fundamento de un diálogo de saberes y rompiendo con el fundamentalismo
occidental (Nahle, 2004).

La antropología ecológica de Descola (1996, 2001), Ingold (1996) y Pals-
son (2001), es otra versión del pensamiento occidental moderno que ha colo-
cado el dualismo ontológico como tema central del debate, sólo que éste ya
es referido a la complejidad de la problemática ambiental contemporánea.  El
dualismo ontológico en la antropología ecológica se expresa como la disyun-
ción cultura y naturaleza. Es decir, la cultura, o lo humano, pertenece a un
orden de la realidad, independiente del orden al que pertenece la naturaleza,
lo cual es una característica, al parecer, exclusiva de la cultura occidental,
heredada desde el pensamiento clásico y que poco a poco se fue posicio-
nando como una concepción hegemónica. La disyunción absoluta de so-
ciedad y naturaleza, no se encuentra en otras culturas, como las indígenas,
las cuales mantienen relaciones de conjunción sociedad-naturaleza.

Lenkersdorf (1999) desde el análisis lingüístico, confirma las propuestas
de la antropología ecológica, acerca de las culturas que operan dentro de
relaciones de conjunción sociedad-naturaleza a diferencia de la cultura occi-
dental. Señala que la lengua del grupo indígena chol tojolabal, expresa rela-
ciones sociales de intersubjetividad bio-cósmica a diferencia de las lenguas
indoeuropeas, que expresan relaciones sujeto-objeto. Las relaciones inter-
subjetivas se manifiestan en expresiones lingüísticas como “La Tierra es
nuestra Madre”, pues la naturaleza se considera una extensión de la familia
humana y proveedora de la misma.

Aun cuando los contextos y lenguajes de reflexión varían, la noción cen-
tral es que la cultura occidental y sus formas de conocimiento conciben dos
realidades: la interna-humana y la externa a lo humano que existe indepen-
dientemente de la primera. Señalan que dicho supuesto funciona como un
fundamento paradigmático en la construcción del conocimiento y que me-
diante una serie de operaciones lógicas despliega categorías binarias sobre
las cuales se organiza el conocimiento, la cultura y la cosmovisión occiden-
tal. Ejemplos de tales categorías son las concepciones duales de mente y
cuerpo, cuerpo y espíritu, tiempo y espacio, finito e infinito a las que Rorty
(1995) el llama “clases ontológicas naturales”, pues ninguna investigación
empírica puede demostrar su existencia. Es imposible mostrar que el mundo
está dividido a priori de la forma en la que los supuestos lo señalan. 

En el estudio de la cultura, la absoluta división de la realidad despliega
categorías binarias como: sujetos y objetos, cuerpos y mentes, racionales e
irracionales, tiempo y espacio, materiales y espirituales, vivos e inertes,
orgánicos e inorgánicos, natural y sobrenatural. El análisis de la cultura des-
pliega de manera excluyente y jerárquica las categoría de sociedad vs. natu-
raleza, es decir, la humanidad es una entidad, totalmente distinta y superior

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

284 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 284



al mundo natural. El dualismo al aislar la categoría de naturaleza, cuando
ésta es incorporada  al discurso positivista que tiende a la conmensuración
del objeto, todo aquello que no es explicable en estos términos, se convierte
en lo “sobrenatural”. El mundo sobrenatural sólo es posible a partir de la
identificación de lo natural.

Desde la perspectiva de la ecología política, la crisis ambiental ha sido
relacionada con esta corriente de pensamiento. Así, la problemática ambien-
tal contemporánea se considera una crisis de la civilización occidental, pues
encuentra sus raíces en los fundamentos de su cosmovisión, en la disyunción
sociedad-naturaleza, que en su devenir histórico se ha transformado en la
praxis hegemónica que sustenta al capitalismo, el cual decodifica a una natu-
raleza desanimada, cosificada y subordinada totalmente al sistema produc-
tivo del capital (Braudillard, 1996;  M. O’Connor, 1994).

En este sentido y en referencia a la crítica de la ciencia occidental posi-
tivista, calificada de reduccionista, la crisis ambiental ha sido definida como
un “problema del conocimiento” (Leff, 2000). La tendencia de la ciencia a
considerar a la naturaleza como un objeto de estudio, la llevó a la conclusión
de la verdad absoluta y con ello inició un proceso de hiperespecialización,
donde se pierde todo vínculo contextual de diálogo con la naturaleza y ca-
pacidad de reflexión sobre sí misma. La ciencia dio a luz a toda la tecnología
industrial que transformó de manera radical la subsistencia humana, pero
que en su reduccionismo fue incapaz de prevenir las externalidades ambien-
tales que ahora vivimos como el calentamiento global, contaminación y so-
brexplotación de acuíferos, deforestación, erosión, contaminación de suelos,
pérdida de biodiversidad y daños a la salud por los químicos utilizados en la
producción y transformación de los alimentos.

El fundamentalismo científico, además de impedir la autoreflexión, ignoró
todo saber que no fuera sistematizado con su método, es decir, emergió el
etnocentrismo científico. Esta es la plataforma filosófica de la actual política
ambiental que gobierna las agendas internacionales que promueven el de-
sarrollo sustentable y que van determinando el curso de los instrumentos de
la legislación y política ambiental de las naciones. Por ello se afirma que la
confrontación entre pueblos indígenas y Estados nacionales, en materia del
manejo de los recursos naturales, complejiza su histórica relación conflic-
tiva, generando escenarios de tensión entre la epistemología occidental y las
matrices de racionalidad local. Sin embargo, debido al arraigo que guardan
las culturas indígenas con la naturaleza, en la lucha por la tierra está la sub-
sistencia, pero entretejida en ella, está la trama simbólica, ya que su cos-
movisión se halla inmersa en la praxis de la naturaleza. Es por esto que los
pueblos indígenas se han apropiado rápidamente de las propuestas de  sus-
tentabilidad ambiental, ya que en la salud de los ecosistemas nativos de sus
territorios, yace la posibilidad de una autogestión de su desarrollo y la via-
bilidad de sus organizaciones colectivas. De aquí emerge la necesidad de
generar la reflexión alrededor de la problemática ambiental indígena actual,

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 285

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 285



de manera que se vayan creando los instrumentos que le den cabida a las ex-
presiones sociales bioculturales.
3. La complejidad de la problemática ambiental de los comcáac 

Lo importante no es conocer la verdad, sino conservar el diálogo.
(Rorty, 1995)

El análisis de la problemática ambiental de los comcáac se basa en los con-
ceptos de territorio y naturaleza como construcciones sociales referidos a
profundos contextos histórico-culturales. En este sentido, sociedad-natu-
raleza-territorio, en la cultura comcáac, conforman una unidad conceptual,
que remite a una diferenciación esencial de la ontología dualista de la cultura
occidental.  

“El ambiente no es la ecología, sino la complejidad del mundo; es un
saber sobre las formas de apropiación del mundo y de la naturaleza a través
de las relaciones de poder que se han inscrito en las formas dominantes de
conocimiento” (Leff, 2006).  Por ello, se propone que la actual praxis de la
naturaleza comcáac, conforma un Sistema Étnico de Socialización de la Natu-
raleza (SESN), espacio entretejido por la trama simbólica ancestral, las rela-
ciones socio-territoriales y los procesos de hibridación determinados por la
tradición y la modernidad. El SESN se expondrá en los siguientes párrafos.
4. Colonia, Estado y Mercado:
la transformación socio-territorial comcáac5
Los comcáac son gentes del mar y del desierto. Según estudios arqueológi-
cos, en su praxis territorial se pueden identificar dos zonas, la de residencia
y la de desplazamiento (Bowen, 1976). La zona de residencia es donde se es-
tablecían sus efímeros campamentos de la vida trashumante, los Hant ica-
heme, lo cual ocurría en una franja costera continental, que corre desde el
actual Puerto Libertad hasta Guaymas, Sonora e incluye la región de las
grandes islas del Golfo de California, entre las que destaca la Isla Tiburón.  La
zona de desplazamiento es aquella en donde los comcáac iban de cacería o
intercambio comercial, tierra adentro. Las dos zonas se ubican en lo que hoy
se ha clasificado como el ecosistema de la Costa Central del Desierto de
Sonora (Shreve, 1964 en Bowen, 1976). La ocupación de los comcáac de la
zona tiene al menos 2,000 años (mapa 1).

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

286 XX Aniversario

5 Se identificaron las palabras, aquellas de carácter socio-territorial, que en este contexto de reflexión adquieren
el estatus de categorías conceptuales y que son las utilizadas por los comcáac en la verbalización de su actual modo
de apropiación de la naturaleza y problemática ambiental: Comcáac (la comunidad); Hant comcáac (el territorio);
Cmique (persona de la comunidad); Hantx mocat  (los antepasados); Hant iha cöacomx  (los ancianos o maestros);
Haaco caama  (personas de conocimiento revelado); Xica quistox (grupo o banda de la comunidad); Hant icaheme
(campamento viejo); Heeme (familia); Ihizitim (porción del territorio asignado a una familia, susceptible de heredarse;
la “gente nueva” (las nuevas generaciones comcáac); los yoris, coksar o blancos (la sociedad mexicana).

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 286



CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 285

Mapa 1. Zona de Territorialidad Comcáac

Fuente: Luque y Robles (2006). 

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 287



La subsistencia tradicional de los comcáac es milenaria y permaneció casi
intacta hasta mediados del siglo XX. La organización socio-territorial era
trashumante dentro del ecosistema del mar y del desierto costero. Eran
recolectores, pescadores y cazadores, dominando el aprovechamiento de los
recursos marinos, de manera especial los esteros. Según la tradición oral, la
trashumancia se regía por los ciclos de las especies aprovechadas, sobretodo
las marinas que en su generalidad son migratorias. Sin embargo, es de
suponerse que también influían aspectos de organización socio-política, in-
terna y externa, así como la dimensión simbolica cultural.

Los comcáac estaban organizados en grupos o bandas (Xica quistox), que
reunían a varias familias (Heeme) vinculadas por el parentesco, las cuales
controlaban ciertas porciones del territorio, aunque sus fronteras eran flexi-
bles al igual que los grupos. La etnia en su totalidad fue bastante aislada  y
altamente endogámica, no así los subgrupos, ya que había intercambio ma-
trimonial y de cierto tipo de recursos (Felger y Moser, 1985). Dependiendo del
contexto político externo, la configuración de los subgrupos se transformaba.

Se puede reconocer una territorialidad general del grupo, que es la
trashumante costera, pero que incluía las territorialidades de los Xica quis-
tox, los cuales al seguir las rutas de los ciclos de las especies, trazaban su
propia ruta migratoria. Los lugares de efímero asentamiento les llaman los
campamentos viejos o hant icaheeme, los cuales fueron cíclicamente ocu-
pados durante, al menos, dos mil años. Actualmente, los campamentos
viejos son reconocidos, algunos de ellos se han convertido en campamentos
de la pesca comercial, como los que se encuentran en la zona del Canal del
Infiernillo.

A partir de la colonización europea, la población y el territorio comcáac
fueron diezmados drásticamente. El pueblo comcáac sufrió una política de
exterminio por decreto de la colonia, que fue refrendado en el Siglo XIX,  por
el naciente Estado mexicano. A principios del siglo XX, la comunidad contaba
con alrededor de 130 miembros que se habían refugiado en la Isla Tiburón.
Actualmente, el pueblo comcáac se encuentra en una etapa de “renaci-
miento”: su población ha crecido a casi mil personas, que se siguen identifi-
cando como pueblo, compartiendo una historia, lengua y territorios colec-
tivos, así como una vasto acervo de conocimientos ancestrales para el
manejo de los recursos naturales, que les da identidad cultural.

En la década de los setenta, por decreto presidencial, les fue restituido
parte de su territorio ancestral. La Isla Tiburón (110,000 has) quedó como
propiedad comunal, Ejido Desemboque y su anexo Punta Chueca (90,000
has) como propiedad ejidal. Asimismo, se declaró una Zona de Exclusividad
Pesquera, que incluye los litorales del ejido continental, los de la Isla Tiburón
y 70,000 has del Canal de Infiernillo (ver mapa 1). Este es el actual territorio
legal de los comcáac, el cual es considerado uno de los últimos reductos del
desierto de Sonora en buen estado de conservación. El territorio marino, a

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

288 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 288



pesar de sufrir el impacto de la sobreexplotación pesquera externa (por la mi-
gración de las especies), de manera especial de las cinco especies de tortu-
gas marinas, en términos relativos, se encuentra bien conservado. El Canal
del Infiernillo se considera un complejo de humedal, que incluye zonas de
pastos marinos, arrecifes y nueve esteros con manglares. La conformación
del Estado nacional mexicano, en el marco de relaciones capitalistas, con un
rol periférico en la economía mundial debido a su plataforma colonial, se ex-
presó en la comunidad comcáac como: severa baja demográfica (exterminio,
persecución, deportación y enfermedades nuevas), reducción del territorio y
sobreexplotación de sus recursos naturales (especialmente los marinos por
actores externos). Los comcáac se vieron orillados a una violenta integración
a la sociedad nacional, cuya configuración los colocó en una posición de mar-
ginación política y económica desde mediados del siglo XX. Aunque cabe
señalar, que los comcáac han sabido resisitir a la inercia de proletarización,
ya que sólo en periodos breves y algunos cuantos, han trabajado para algún
patrón yori.

La más drástica manifestación de este proceso es la desorganización de
la milenaria trashumancia comcáac. Actualmente se han sedentarizado y con-
glomerado en dos localidades ubicadas en el territorio continental: Desem-
boque y Punta Chueca (ver mapa 1). Asimismo, la dieta tradicional, de
autoabastecimiento, basada en el consumo de un alto porcentaje de pro-
teína de origen animal (proveniente principalmente de tortugas marinas,
peces y moluscos y, en menor medida, de venados), fue sustituida por una
dieta alta en carbohidratos, de origen externo, por la cual tienen que con-
seguir dinero para pagar por sus  alimentos.

La relación con el Estado y la sociedad nacional, ha llevado a los com-
cáac a su integración al mercado regional en condiciones de desventaja. Las
actividades tradicionales de subsistencia, en especial la pesca, se han trans-
formado violentamente en actividades mercantiles que les proveen de un in-
greso exiguo para enfrentar las carencias diarias de la vida moderna. A lo
anterior, pero en menor medida, se suman las actividades artesanales, como
la elaboración de cestería y collares de conchas, así como el reciente manejo
cinegético de la cacería del borrego cimarrón y el venado bura. Cabe señalar
que la organización productiva comercial, a pesar de haber conformado co-
operativas dentro del esquema ejidal y comunal,  se sigue basando en la or-
ganización de los Heemes (familias) y se conjuga con prácticas de auto sub-
sistencia, que se distribuyen tradicionalmente en la comunidad.

Como es de suponerse la organización política tradicional comcáac tam-
bién se ha transformado. Según las escasas fuentes que tocan este tema, los
comcáac tenían una organización política muy sencilla, no jerárquica, basada
en los subgrupos ligados por el parentesco, en donde los ancianos se reu-
nían para orientar a la comunidad. Los líderes surgían sólo en caso de algún
conflicto con externos. Cuando cesa la guerra del exterminio e incia la

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 289

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 289



relación actual con el Estado mexicano, los comcáac escogían a alguno de
sus miembros, generalmente el que mejor hablara el español, como su re-
presentante para realizar distintas gestiones. 

La restitución del territorio dentro de la legalidad nacional, los obligó a or-
ganizarse según las leyes agrarias que regulaban los ejidos y los bienes co-
munales. De esta manera, tuvieron que realizar asambleas comunitarias y
escoger a sus representantes ante el gobierno federal. Con los años, bajo la
presión, tanto externa como interna, por una autoridad, se decidió que el
presidente de los bienes comunales de la Isla Tiburón, sería nombrado Go-
bernador Tradicional, que duraría su gestión tres años y la votación se abrió
a toda la comunidad, no sólo  a los comuneros. Mientras que en el ejido con-
tinental seguirían eligiendo a un comisario. Los dos funcionarios tienen que
pasar por el reconocimiento de la procuraduria agraria, pero en caso de que
los comcáac lo consideren necesario, ignoran los acuerdos de éstos. Así es
el sistema vigente, está acotado por varias tradiciones, como el Consejo de
Ancianos. El Consejo es una institución que estuvo apagada pero ante la ten-
dencia de abuso de poder de sus representantes agrarios y la amenza de
pérdida de la tradición, los comcáac la revivieron. Actualmente existen dos
Consejos, uno en Punta Chueca y otro en Desemboque, aunque los dos recla-
man legitimidad. Son variados los mecanismos de los que se vale la comu-
nidad para constantemente acotar el poder de sus autoridades. Entre ellos
se encuentran su destitución o el ignorar sus funciones o reconocer institu-
ciones alternativas temporales, mientras que pasa el conflicto. Cabe señalar
que los comcáac tienen un acuerdo tácito de no violencia entre ellos, que
induce a la negociación política constante y que la guardia tradicional, for-
mada por jovenes de la comunidad, no está subordinada al poderoso en
turno. Lo que llama la atención en el proceso de transformación política es
su vínculo con la transformación del manejo del territorio y como el carácter
no jerárquico o igualitario de la organización política tradicional continua
siendo el modus operandi actual. Esta tradición, por un lado, los protege de
cacicazgos, pero por otra, inhibe la cabal regulación de las nuevas configu-
raciones productivas.

La problemática actual de la comunidad rebasa continuamente la capaci-
dad institucional de mantener el órden social. Hasta la fecha, los actos de
corrupción por malversación de los fondos públicos se hallan impunes. Aún
no han podido lograr transparencia en el manejo de los recursos económi-
cos que reciben, sobretodo por el manejo cinegético. La zona de exclusivi-
dad pesquera se ve constantemente invadida por pescadores externos que
se “ponen de acuerdo” con alguien de la comunidad sin rendir cuentas. 

Por otro lado, los comcáac se encuentran en una etapa de decidida
búsqueda de alternativas económicas. Reciben propuestas continuas de muy
variados orígenes, frente a las cuales no hay un mecanismo de regulación
consensado y eficiente. Da la impresión que cada quien puede hacer lo que

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

290 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 290



quiere en el territorio, pero en el fondo no es así, no se permite cualquier
cosa. Sólo en el caso de que la comunidad esté en contra de algún proyecto
que fue llevado por unos cuantos, el camino es muy conflictivo y riesgoso.
Algo similar sucede con el control de estupefacientes, aunque la venta de
bebidas alcohólicas está prohibida.

Ante todo, es la manera marginal en la que se insertan a la economía re-
gional lo que los coloca en una situación de alta desventaja que redunda en
una dinámica perversa de pobreza. Este es el principal origen de la vulnera-
bilidad de sus instituciones y de las dificultades para lograr consensos co-
munitarios transparentes y eficaces. Es decir, la problemática actual de los
comcáac es un asunto relacional, cuyos ejes referenciales son el Estado na-
cional y la economía del mercado. A pesar de las debilidades, el saldo de los
comcáac está a su favor, pues se siguen identificando como comunidad, su
población ha aumentado significativamente (por primera vez después de 400
años a la baja), conservan su lengua, su territorio legal en buen estado de
conservación y siguen viviendo de cierta manera como los antepasados: del
mar y del desierto.
4.1. El SESN: socioterritorialidad, simbología y modernidad

“Cuándo corto el torote6, los espíritus de los Hantx mocat (antepasados) entran
en mí;  es como si ellos estuvieran cortando el torote. Todos andan por ahí, todos
los que vivieron y murieron aquí, en Hant comcáac (el territorio)… yo les hablo
a las plantas y les pido permiso de cortar unas varitas para trabajar, todo mi
Heeme (familia) así le hace” (Chapo Barnett, Ramona Barnett, María Morales,
mayo, 2005). 

El Sistema Étnico de Socialización de la Naturaleza (SESN) se propone como
un dispositivo analítico, cuyo contexto es la ecología política y el debate en
torno a la diversidad biocultural. El SESN se compone de prácticas y creen-
cias en torno a la problemática ambiental actual de  los comcáac. No se limita
a la descripción de los impactos ecológicos derivados de sus actividades pro-
ductivas, sino que se refiere a la complejidad en la que se debaten en la
gestión del territorio y el aprovechamiento de sus recursos naturales. El SESN
revela ante todos los profundos y complejos procesos de hibridación de la
tradición y la modernidad. Por ello, se funda en tres ejes que son: la so-
cioterritorialidad y simbología tradicional y como se entretejen con las cir-
cunstancias que le presenta su relación con el Estado nacional, el mercado
y la Iglesia cristiana, es decir, la modernidad. Por todo lo anterior se seguirá
utilizando la estrategia de lenguaje con la incorporación de las categorias
socioterritoriales antes mencionadas.

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 289

6 El torote es el nombre común de un arbusto del desierto que ha sido utilizado de manera tradicional en la ela-
boración de cestería, pero que actualmente se realiza con fines comerciales exclusivamente.

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 291



4.2 Socioterritorialidad
Los modos de relación socioterritorial se refieren a aquellas cualidades que
intervienen en la territorialidad actual pero que al parecer son herencia tradi-
cional  y se pueden enlistar de la siguiente manera: 1. Comunitario, 2. Inter-
subjetivo, 3. Contextual-arraigo, 4. Flexible (Luque y Robles, 2006). Lo comu-
nitario alude a la manera en que los comcáac se integraron como grupo
diferenciado y que por sus rasgos culturales intervienen en la territorialidad;
entre éstos destaca la organización socioterritorial (ya expuesta); la lengua (el
cmique iitom que sigue siendo el principal medio de comunicación); la en-
dogamia (que se refleja en que el usufructo del territorio es de su exclusivi-
dad); relaciones de género (existe diferenciación de roles a partir del género
en la territorialidad); acuerdos políticos y el consenso (ya expuestos); la dis-
tribución (varias prácticas de distribución comunitaria siguen vivas, aunque
tienden a debilitarse); lúdico-artístico (característica generalizada que los pre-
viene de jornadas laborales exaustivas, mientras que sorprenden la calidad
de sus expresiones estéticas);  y el exterminio, como una experiencia viva en
la memoria colectiva (Luque y Robles, 2006). 

El modo de relación socioterritorial intersubjetivo expresa el poder de la
tradición no jerárquica,  que de alguna menera ya se planteó y que en el ejer-
cicio territorial asegura el acceso colectivo a los recursos naturales. Mientras
que la socioterritorialidad contextual, se refiere el profundo arraigo de la
trashumancia comcáac en su ecosistema compuesto por la unidad simbólica
de mar y desierto; esta cualidad se hace presente en los cantos, el fuerte re-
ferente de los antepasados y en los sueños, que continuan determinando las
decisiones actuales. Por último, el modo de relación socioterritorial flexible
emerge como una cualidad de rápida adaptación a las circunstancias (vgr. el
paso de la trashumancia al uso de tecnología electrónica mediado por el dis-
curso del desarrollo, en tan sólo cincuenta años) (Luque y Robles, 2006).
4.3 Simbología
El ejercicio socioterritorial tradicional está permeado por otra “dimensión”
que es la apropiación simbólica, es decir, las mediaciones significativas entre
los comcáac y el territorio. La versión más extendida sobre la diferenciación
simbólica indígena se plasma en la frase de que los indígenas se consideran
“parte de la naturaleza”, o sea, que le reconocen cualidades humanas y por
ende integran una familia: la Tierra es nuestra Madre. Sin embargo, esta es
una gran generalidad, pues ya en la praxis de la subisistencia la relación sig-
nficativa tiene gran variedad de manifiestaciones. Cabe señalar que las mani-
festaciones son los temas de interés de los abogados bioculturalistas.

Por ejemplo, Philipe Descola (2001) propone en su antropología de la na-
turaleza, una taxonomía de las mediaciones simbólicas, con el fín de trascen-
der un relativismo extremo que inhiba la asociaciación política en la defensa
de la cultura frente al avance del ecologismo conservador. El autor parte de

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

292 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 292



la consideración de que todas las sociedades son sociocéntricas,  es decir, el
referente de definición de la naturaleza es la humanidad, pero desde ahí  se
puede realizar una operación lógica de disyunción absoluta de la naturaleza
(ontología dualista occidental) o establecer relaciones de conjunción con la
naturaleza (la Tierra es nuestra Madre), por decirlo de una manera simplifi-
cada.

En la conjunción indígena con la naturaleza se aprecian variaciones, como
el de extender las cualidades humanas hacia la naturaleza, o como el de re-
tomar el mundo natural como referente de organización social. El primer
caso se denomina animista y según observaciones todo indica que esta es la
variante dominante de los comcáac, ya que consideran al territorio como “un
papá o una mamá”, dotado de conciencia, emociones y capacidad de de-
cisión, o “el Canal del Infiernillo es la sangre que corre por nuestras venas”
(por mencionar sólo algunas frases de un sinnúmero de observaciones).
Asimismo, la gran comunicación que tienen los comcáac con la naturaleza
está llena de anécdotas que narran los castigos que recibieron por no haber
tratado bien a sus hermanos de la naturaleza, característica que Descola de-
fine como modo de relación de rapacidad, que no es compartido por todos
los grupos indígenas.

En los modos de clasificación de la naturaleza también se pueden en-
contrar variaciones. Al parecer los comcáac poseen un sistema mixto, ya que
en ocasiones clasifican a partir de la forma (metafórico) y en otras a partir de
los usos (metonímico). Por ejemplo, reconocen hasta 14 subespecies de tor-
tugas7 marinas, nominadas de manera genérica como moosni. Lo mismo
sucede con las xpanam, que integran aquella flora marina con ciertas cuali-
dades similares conocidas como algas (Felger y Moser, 1987).

Todas estas sutilezas son parte de la filigrana dentro de la gran ascepción
del territorio como una entidad viviente con cualidades humanas y que hacen
posible una relación más allá de su uso utilitario. De aquí derivan expresiones
de defensa del territorio como “todo es sagrado” porque está vivo e  interac-
túa con la socioterritorialidad, ya que el territorio está rociado con sangre de
los antepasados, por eso se ratifica que es sagrado8. Es importante aclarar
que el  dispositivo cultural  es muy complejo y que es manejado por los com-
cáac de manera heterogénea (varía según edad, género y circunstancias).
Tiene capacidad de incidir como regulador de los recursos naturales, que sin
embargo pasa por profundos procesos de hibridación ante la presión actual,
lo que se verá en los párrafos siguientes.

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 293

7 La ciencia occidental identifica siete especies de tortugas marinas, cinco de las cuales ocurren en el territorio
marino de los comcáac.

8 El uso del término “sagrado” es un asunto controversial. Stephen Marlett, lingüista, especialista en el cmique
iitom,  asegura no conocer un término en la lengua que le dé una cabal traducción a este término (comunicación per-
sonal). No todos los comcáac están de acuerdo en utilizarlo. Aquí se retoma en el sentido que frecuentemente se es-
cucha en su discurso de la defensa de los derechos culturales y del territorio (ver Luque, D. y Doode, S. 2007).

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 293



4.4 Modernidad
La subsistencia comcáac se realiza en el territorio marino y en el terrestre.
Dada la fuerte orientación marina de la cultura y las condicionantes del mer-
cado regional, la actividad pesquera es la que tiene mayor relevancia. Los
antecedentes modernos de la actividad datan de 1930 cuando el gobierno
mexicano organiza a los comcáac en una cooperativa pesquera para impul-
sar la comercialización de sus productos.

También son los antecedentes del inicio de otro tipo de relación con el Es-
tado, que se caracterizó por el fin del conflicto bélico (la guerra de exter-
minio) y principio de la intervención del Estado nacional en todos los ámbitos
de la subsistencia comcáac. Como el de asuntos agrarios (restitución y re-
ducción simultánea del territorio), salud, educación, vivienda, infraestruc-
tura, que aunque se fue dando de manera paulatina, terminó en la seden-
tarización-conglomeración total del grupo. Así como de una creciente de-
pendencia del intercambio monetario y debilitamiento de la autosubsisten-
cia.

En el ámbito pesquero se observa un proceso que va de la pesca diversi-
ficada, que se mezclaba con la autosubisistencia, a la especialización pes-
quera con una mínima aportación al autoconsumo, que es lo que en estos
días domina. Es un proceso determinado básicamente por las características
del mercado regional. Las pesquerías actuales son prácticamente dos: el
callo de hacha y la jaiba. El primero no es un alimento tradicional y debido
a su alto precio (de 100 a 150 pesos el kg, venta en la playa) provee muy
poco al autoconsumo y por ende, a los canales de distribución comunitaria
tradicionales. Mientras que la jaiba, a pesar de ser un alimento tradicional,
la tecnología que le impone el mercado es totalmente distinta, desde los
sitios, volúmenes y técnicas de captura, junto con los costos de producción
(trampas, pangas, motores, gasolina). 

Los comcáac son el primer eslabón de una cadena productiva que puede
alcanzar los mercados del centro del país y los americanos también, en la
cual ellos no tienen ningún control sobre los precios, pero sí sobre el terri-
torio. En este ámbito específico se observa un proceso de disyunción de sim-
bología y praxis, pues a pesar de que los comcáac mantienen el discurso de
la Madre Tierra la actividad puede llegar a ser expoliadora de los recursos, de-
bido a la presión del mercado y sus condiciones de marginación.

Lo que previene la sobreexplotación son las cualidades socioterritoriales.
Por ejemplo la endogámica, mediante la cual la Zona de Exclusividad Pes-
quera (ZEP) es reconocida como parte del territorio y por ende ejercen el
derecho del usufructo, por lo que los recursos no quedan expuestos a la lla-
mada “tragedia de los comunes”. Sin embargo, es la misma socioterritoriali-
dad, expresada en la intersubjetividad, la que puede debilitar a la endo-
gámica, ya que los mecanismos de control interno que se establecen son

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

294 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 294



constantemente violentados impunemente. Entonces los comcáac regresan
a su endogamia y la guardia tradicional se encarga de “purgar” a todos los
pescadores de fuera, como si ellos no tuvieran ninguna responsabilidad. Cu-
riosamente, el espíritu lúdico comcáac (jornadas laborales cortas y no dia-
rias) interviene como un preventivo de la sobreexplotación, que a su vez se
debilita frente a la creciente dependencia del intercambio monetario. La in-
tervención del Estado mexicano es ambigua, pues provee a los comcáac de
equipo de pesca para impulsar su desarrollo sin ninguna capacitación en
materia de seguridad laboral, organización administrativa o del estado am-
biental de las pesquerías. Asimismo, no provee ningún apoyo en la vigilan-
cia de la ZEP, lo cual queda bajo la responsabilidad de los comcáac que no
siempre tienen los medios de ejercerla y que en algunas ocasiones ha sido
motivo de conflictos serios. Mientras que el callo de hacha dicen que “se pro-
tege solo”9, dos vedas federales pesan sobre los comcáac: la de la jaiba y la
de la tortuga marina. La primera es respetada ya que es temporal y necesi-
tan intermediarios para su comercialización, además que  se comprende la
necesidad de ésta. 

Con respecto a la veda total de las cinco especies de tortuga marina,
aunque también es respetada, hay mucho que discutir. En primera instancia
hay que comprender que es parte medular de la dieta ancestral y que su
carga simbólica  es comparable al maíz de los mesoamericanos, caracterís-
ticas casi exclusivas del pueblo comcáac. Si bien es cierto que los comcáac
se involucraron en su pesca comercial, es dificil pensar que su responsabili-
dad ambiental haya tenido tales alcances que la deban pagar con una veda
total, debido al corto periodo de explotación, capacidad tecnológica, pro-
ductividad de su ecosistema y que no estuvieron en el comercio de los
huevos de la tortuga marina, que según los expertos, es el factor crítico de
su casi extinción.

Tampoco se ha estudiado con precisión cómo se dio dicha comerciali-
zación, ya que las cinco especies que ocurren en el territorio, tienen fuertes
variaciones en cuanto a los volumenes de existencia, procesos críticos y volú-
menes de captura (no tienen el mismo interés comercial), en relación al es-
tado general de las especies, debido a su carácter migratorio. A lo anterior
hay que sumarle las condiciones de marginación y la centralidad de la tortuga
marina como ingesta proteica, recurso terapéutico y ritual de la comunidad,
que al ser prohibida,  se quedan con contadas alternativas. El hecho influyó
en el cambio cualitativo de la dieta tradicional que fue sustituida por una
dieta alta en carbohidratos, por la que tienen que pagar en pesos su adquisi-
ción, lo que a su vez debilita la distribución comunitaria. El impacto de la

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 293

9 Los pescadores de callo de hacha en el Canal del Infiernillo aseguran que se protege solo, pues en ciertos perio-
dos del año crece en los bancos de arena un tipo de flora marina que obstaculiza la visibilidad del mismo, inhibiendo
considerablemente su extracción. Aunque por otro lado, dicen que la extracción es como una poda, pues salen muchos
más. Al parecer se requiere de un apoyo para hacer una propuesta de regulación coherente del mismo.

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 295



veda indiferenciada de la tortuga marina en la comunidad comcáac se puede
considerar un asunto de justicia ambiental,10 pendiente aún de resolver.

En cuanto a la intervención de la Iglesia cristiana (Apostólicos de la Fe en
Cristo Jesús) en la actividad pesquera es casi invisible. Ciertamente que el
fundamentalismo de los grupos está en una constante confrontación con
prácticas y creencias tradicionales, que aunque la mayoría de los comcáac
han podido manejar su coexistencia, en ocasiones algún cantante tradicional
es atacado por estar ofendiendo a Dios. Sin duda alguna que ha influenciado
la vida actual, sin embargo, en el nuevo escenario la Iglesia ha ayudado a su-
perar las adicciones y a congregarse en comunidad. Es dificil de evaluar su
impacto en las actividades productivas, ya que el órden simbólico tradicional
se transforma por múltiples factores. 

Los recursos marinos como son los puestos en el mercado de manera
más intensiva son los que presentan mayor vulnerabilidad de sobreex-
plotación, aunque en comparación con lo que sucede en otras zonas, es la
tradición de la socioterritorialidad, junto con las vedas federales  lo que re-
gula la actividad. La artesanía de collares es otra actividad mercantil que uti-
liza recursos marinos como los pequeños caracoles. La diversidad de los
diseños junto con el seguimiento animista de la tradición, mantienen hasta
el momento un control sobre el recurso.

Los recursos del desierto, sobretodo la flora, continúan bajo el régime
tradicional, especialmente la flora destinada a la herbolaria. Aunque hay ac-
tividades productivas mercantiles como la cestería, el tipo de material que re-
quieren es tan específico, que su recolección es básicamente una poda de la
planta del torote.

Una actividad totalmente moderna es el manejo cinegético del territorio.
Tanto la Isla Tiburón como el Ejido continental están registrados como UMA
(Unidad de Manejo para el Aprovechamiento Sustentable) ante la Semarnat.
La venta de permisos de cacería, en especial del borrego cimarrón, han
hecho de la actividad una de las principales preocupaciones del Gobierno
Tradicional debido a que en una temporada pueden obtener hasta ocho mi-
llones de pesos brutos. La actividad está regida por el nicho del mercado
verde, pues al estar regulada por la Semarnat, se vende como un producto
sustentable. La tradición simbólica no tiene mucho que hacer, mientras que
la socioterritorialidad endogámica ha asegurado que el usufructo perma-
nezca en la comunidad. El manejo de los recursos genera mucha tensión en
el grupo, derivado precisamente de su tránsito de sociedad ácefala no
jerárquica (intersubjetividad) a una que tendrá que ir construyendo institu-
ciones para enfrentar sus nuevas aspiraciones en medio de grandes pre-
siones económicas y políticas.

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

296 XX Aniversario

10 La Semarnat, en un gesto comprensivo, después de fuertes reclamos de los comcáac, les “autoriza” pescar dos
tortugas marinas al año para la celebración de la Fiesta del Año Nuevo, a los herederos de la tradición milenaria de la
moosnipol,  la tortuga siete filos (Dermochelys coriacea) que comprende el cmique iitom, y que gracias a su valentía
el mundo tiene tierra firme..

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 296



La Isla Tiburón está regida por la jurisdicción de la política ambiental fede-
ral como área natural protegida desde el año 1963, que con el tiempo se
convirtió en parte de la Reserva de la Biósfera Islas del Golfo de California
(Conanp, 2000), las cuales fueron declaradas por la UNESCO patrimonio natu-
ral de la humanidad en el año 2005. La aprobación del Programa de Manejo
de la Reserva causó gran revuelo entre los comcáac pues lo interpretaban
como pérdida de control en el manejo de su territorio. Así el programa es-
pecífico de la Isla Tiburón hasta la fecha no ha alcanzado su consentimiento.
La metodología utilizada en los instrumentos de planeación de la política
ambiental no tiene capacidad de integrar cabalmente los saberes ambien-
tales locales ni la complejidad de su problemática. En estos casos los com-
cáac optan por la precautoriedad y lo rechazan. Debido al bajo presupuesto
que maneja la Conanp, su capacidad de incidir como promotora de un de-
sarrollo sustentable a través de la organización comunitaria es mínima.

El contexto regional del Golfo de California de los comcáac se los está
dando el proceso de Ordenamiento Ecológico Marino del GC. Dirigido por la
Semarnat como una respuesta a la demanda del sector conservacionista de
la región, tuvo la gran cualidad de impulsar una amplia participación desde
su definición metodológica, en la que integró como un sector usuario del GC
a los grupos indígenas (Cucapás, Seris, Yaquis y Mayos). El OEMGC se pre-
senta como una buena oportunidad para los comcáac, para ratificar sus dere-
chos territoriales e impulsar un desarrollo sustentable. Posteriormente, el
gobierno del estado de Sonora inició el ordenamiento costero, en el que no
se reconoció al sector indígena, sino que fueron tomados como pescadores
ribereños. Falta por analizar sus propuestas sobre el territorio.

Los comcáac tienden paulatinamente a dedicarse a actividades del sector
terciario, como comerciantes, empleados de instituciones públicas na-
cionales (maestros, paramédicos,  promotores culturales y regidores muni-
cipales) junto con actividades administrativas como las del Gobierno Tradi-
cional. Asimismo, algunos ancianos y jóvenes comcáac participan en proyec-
tos de investigación de instituciones académicas, ambientales, lingüísticas y
del análisis de la cultura. El ecoturismo comienza a surgir como una nueva
actividad que promete, a mediano plazo, ser la fuente de ingresos de algu-
nas familias. De ella seguramente derivarán algunos negocios como las arte-
sanías, venta de pescado y mariscos frescos y pequeños restaurantes. Por el
momento, la actividad está muy acotada debido a las capacidades locales y
a la pésima infraestructura (agua, caminos, luz, teléfono, transporte, vivienda,
abastecimiento de alimentos y recolección de basura) en la que habitan los
comcáac.

La problemática ambiental comcáac, en su relación con la sociedad na-
cional, tiene  como escenario generalizado la permanente amenaza al terri-
torio, tanto terrestre como marino. La situación es considerada por ellos su
principal problema,  incluso más que el de la subsistencia. Es un asunto per-
meado totalmente por la tradición, tanto simbólica como socioterritorial. Por

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 297

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 297



ello, más allá de traducciones literales e implicaciones culturales, los com-
cáac insisten en que “todo el territorio es sagrado”, es la herencia de nuestros
antepasados, los Hantx mocat.
5. Conclusiones: diversidad
biocultural y diálogo de saberes 
Los comcáac contienen todas las características de interés de la diversidad
bioculural: tradición cultural ancestral que da sentido y regula la praxis de la
naturaleza. Por ello, su territorio, terrestre y marino, está considerado como
una de las zonas mejor conservadas de la región. Por sus antecedentes
históricos, culturales y ambientales, las prácticas y conocimientos comcáac
se consideran endémicas, que sin embargo, debido a los procesos económi-
cos y porlíticos actuales, se hallan amenzados. Su orientación marina tiene
por contexto el Golfo de California cuya bioculturalidad se extiende a los gru-
pos indígenas Cucapá, Yaqui y Mayo.

La problemática biocultural comcáac es parte de las variadas expresiones
de los movimientos indígenas; prácticamente todas abordan el tema de las
cuestiones ambientales como aspectos centrales de su agenda. Incluso, en
algunos casos han hecho hincapié en la necesidad de conceptualizaciones
teóricas holísticas, que les permita expresar cabalmente la dimensión sim-
bólica del manejo de su biodiversidad.

Ejemplo de lo anterior, en la VII Reunión del Foro Permanente  de las Na-
ciones Unidas para las Cuestiones Indígenas, celebrada en abril de 2008 en
Nueva York, se acordó como tema general “El cambio climático, la diversidad
biocultural y los medios de vida: la función de custodia que ejercen los pue-
blos indígenas y nuevos retos”. 

Las ponencias provenientes de diversos países, en primera instancia, des-
cribían las condiciones de vulnerabilidad que iban en aumento debido al
cambio climático. Así reclamban “justicia ambiental” con respecto a la res-
ponsabilidad de los países industriales en el efecto invernadero, además de
exigir que se detengan las emisiones por la quema de combustibles fósiles,
que es la  principal causa del cambio climático, que los países industriales
emiten 80%. Opinan que es urgente desarrollar fuentes de energía alterna-
tiva, pero no biocombustibles, no aceptan que el escaso alimento ahora se
queme en un automovil de lujo.

Solicitan reconocimiento por haber sido los guardianes de la Tierra, pues
las zonas mejor conservadas son territorios indígenas. También solicitan li-
bertad para decidir sobre su desarrollo y la gestión de sus territorios. No
están dispuestos a permancer en la pobreza mientras se les da un home-
naje por ser los guardianes de la naturaleza. Es urgente, entonces trascen-
der las condiciones de marginación económica y política en la que subsisten.
Sin embargo, ellos generarán sus propias definiciones de desarrollo, pues
no están de acuerdo en la destrucción de la naturaleza.

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

298 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 298



Solicitan reconocimiento a sus saberes tradicionales y apoyo en su sis-
tematización, pues los pierden rápidamente, junto con sus recursos natu-
rales  y las lenguas. Los saberes podrán ayudar al desarrollo y a cuidar a la
naturaleza. Se expuso un proyecto del Instituto del Conocimiento Tradicional,
dentro de la Universidad de las Naciones Unidas, que tendrá como base la
Universidad de Charles Darwin, en Australia. No están preocupados porque
se conozcan sus creencias en torno a la naturaleza, ni sienten que un de-
sarrollo propio los amenaza. El diálogo de saberes es ahora más que nunca
pertinente.

La diversidad biocultural sólo podrá adquirir legitimidad ética cuando se
proponga desde el seno de los movimientos indígenas, cuando la Isla
Tiburón sea respetada como un reservorio de saberes, prácticas y principios
éticos en el manejo sustentable de la naturaleza y como la Universidad de los
Antepasados Comcáac.

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 299

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 299



Bibliografía
Basurto, X. (2001) Community-based Conservation of the Callo de Hacha Fishery by

the Comcáac Indians, Sonora, México. M.S. thesis, The University of Arizona, USA.
Boege, E. (2004) “Acerca de la diversidad biocultural y los recursos biológicos colec-

tivos de los pueblos indígenas de México”. Proyecto presentado en el taller Con-
servación de Sitios Sagrados Ricos en Biodiversidad. México.

Bourillón, L. (2002) Exclusive Fishing Zone as Strategy for Managing Fishery Re-
sources by The Seri Indians, Gulf of California. México, PHD dissertation, Faculty
of Renewable Natural Resources, The University of Arizona.

Bowen, Th. (1976) Seri Prehistory. The Archeology of the Central Coast of Sonora,
México. Anthropological papers of the University of Arizona, number 27, The Uni-
versity of Arizona Press, USA.

Braudillard, J. (1996) El espejo de la producción. Barcelona, Gedisa.
Descola, Ph. (1996) La selva culta. Simbología y praxis en la ecología de los achuar.

IFEA-Abya-Yala, Cayambe, Ecuador. 
Descola, Ph., G. Palsson (2001) “Introducción”, en Descola, Ph.  y Pálsson, G. (coor-

ds.) Naturaleza y sociedad. Perspectivas antropológicas. México, Siglo XXI.
Escobar, A. (1995) “El desarrollo sostenible. Diálogo de discursos” en Ecología

Política. Número 9, Barcelona, Ed. Icaria.
Felger, R. y M. Moser (1985) People of the Desert and Sea. Ethnobotany of the Seri

Indians. USA, the University of Arizona Press, Tucson, AZ.
Gómez, E. (2005)  Sistema de salud comcáac (seri): ecología política e hibridación

social. Tesis de maestría en Desarrollo Regional, CIAD, Hermosillo, Son.
Gómez, M. (2000) “Saber indígena y medio ambiente. Experiencias de aprendizaje

comunitario” en Leff, E. (coord.) La complejidad ambiental. México, Siglo XXI.
Ingold, T. (1996) “Hunting and Gathering as Ways of Perceiving the Environment” en

Puré, E. - Fuki, I. (eds.) Redefining Nature. Washington, Berg. Ed.
Lazos. E. y L. Paré (2000) Miradas indígenas sobre una naturaleza entristecida. Per-

cepciones del territorio ambiental entre nahuas del sur de Veracruz. México,
UNAM.

Leff, E. (2000) “Pensar la complejidad ambiental” en Leff, E. (coord.) La complejidad
ambiental, Siglo XXI, México.

(coord.) (2000) La complejidad ambiental. México, Siglo XXI.
(2006) Aventuras de la epistemología ambiental: de la articulación de las

ciencias al diálogo de saberes. México, Siglo XXI.
Lenkersdorf, C. (1999) Los hombres verdaderos. Voces y testimonios tojolabales.

México, Siglo XXI y UNAM.
Luque, D. y A. Robles (2006) “Naturalezas, saberes y territorios comcáac (seri). Di-

versidad cultural y sustentabilidad ambiental. México, INE y CIAD, pp. 360.
Maffi, L. (2001) “On Biocultural Diversity Linking Language Knowledge and the Envi-

ronment”. USA, Smithsonian Institute Press.
Martínez-Alier, J. (1995) De la economía ecológica al ecologismo popular.

Barcelona/Montevideo, Ed. Icaria/Nordan.
Maturana, H. y F. Varela (1987) El árbol del conocimiento. Las bases biológicas del

entendimiento humano. Chile, Ed. Universitaria.
Morin, E. (1988a) El método. El conocimiento del conocimiento. España, Cátedra.

(1988b) Introducción al pensamiento complejo. Barcelona, Gedisa.
Nabhan, G. (2003) Singing the Turtles to Sea. The Comcáac (Seri) Art and Science of

Reptiles. USA,  University of California Press, Berkeley and Los Angeles, CA.

E S T U D I O S S O C I A L E S N Ú M E R O E S P E C I A L

300 XX Aniversario

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 300



Nahle, N. (2004) Definición de vida. Disponible en http://www.biocab.org/Definicion-
de-Vida.html. (Consultado el 15 de junio de 2008).

O’Connor, M. (1994) “El mercadeo de la naturaleza. Sobre los infortunios de la natu-
raleza capitalista” en Ecología Política. Número 7, Barcelona, Ed. Icaria.

ONU (1972) Convenio para la protección del patrimonio mundial cultural y natura
Paris, UNESCO.

(1992) Convenio sobre la diversidad biológica. Rio de Janeiro, UNESCO.
(2007) Declaración de las Naciones Unidas sobre los derechos de los pue-

blos indígenas. A/61/L.67
Prigogine, I. (1996) El fin de las certidumbres. Chile, Ed. Andrés Bello.
Rorty, R. (1995) La filosofía y el espejo de la naturaleza, España, Cátedra.
UNESCO (2001) Declaración Universal de la UNESCO sobre la diversidad cultural. París,

UNESCO.
(2005) “Convención sobre la conservación y promoción de la diversidad de las

expresiones culturales” Disponible en http://unesdoc.unesco.org/images/0014/
001429/142919s.pdf (4.07.08)

CENTRO DE INVESTIGACIÓN EN ALIMENTACIÓN Y DESARROLLO, A.C.

Enero de 2010 301

RES Eartk:Layout 1 10/22/2009 11:05 AM Page 301




