Querer ser otro

Rafael Miranda Redondo*

La autora de este texto lleva a cabo un excelente
ejercicio para abordar una tematica de la vida
cotidiana: el arreglo corporal por parte de jovenes
mujeres indigenas y mestizas emigradas a San
Cristébal de las Casas, Chiapas, dandole un inte-
resante realce a nivel antropoldgico e histérico.
Se aprecia mucho en la lectura la inclusién de
pasajes biograficos vinculados con la eleccién
de la tematica. La figura paterna y, en particular,
la relacién con la madre de la autora son asuntos
referidos al inicio, y en lo sucesivo se diluyen en el
texto, que a partir de ahi habla explicitamente s6lo
de las otras y los otros. No obstante, esos pasajes
biograficos y su ubicacién en las primeras lineas
del documento hacen pensar en que lo que ahi se
describe tiene un lugar iniciatico para el resto de
lo que se dice. Es en todo caso desde ahi que la
autora nos habla. © Coordinador

La consideracién, iniciatica, repito, de €S0S general de la Catedra
pasajes —aunque relativamente escuetos— me hizo Interinstitucional

. .. Cornelius Castoriadis y
pensar mucho en el etnopsicoanalisis de George | mbro del colectivo
Deveraux, y, sobre todo, en el analisis de la trans- de bibliografos de
ferencia y la contratransferencia que conlleva todo ~Cornelius Castoriadis/
Agora International.

proceso de conocimiento, lo que otros autores del aioiosis@hotmail.co.uk
institucionalismo francés
—René Loureau, por ejem-

. Tania Cruz Salazar (2014). Las pieles que
plo— han denominado el vestimos. Corporeidad y practicas de belleza en

analisis de la implicacion o jovenes chiapanecas. Guadalajara: UNICACH,
del lapsus del intelectual; | cesmeca, ECOsUR.

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad Vol. xxi No. 64 0 Septiembre/ Diciembre de 2015 m



Rafael Miranda Redondo

esas corrientes que, con la propuesta de Cornelius Casto-
riadis, han desmentido que el psicoanalisis haya muerto,
como lo hubiera vaticinado felizmente el pensamiento
posmoderno al referirse a los “grandes relatos”. Muy por el
contrario, el psicoanalisis como teoria y como practica poie-
tica —del griego, “creacién de sentido nuevo’— sigue siendo
un potente recurso para abordar la dimensién imaginaria de
la sociedad. En efecto, con la excepcion hecha, por supuesto,
respecto a los prejuicios que Sigmund Freud tenia cuando
abordaba la sexualidad femenina, el psicoanalisis sigue
representando —por ejemplo, para Judith Butler, citada en
el texto aqui resenado— un recurso laico para relacionarse
con el otro que nos habita.

Es en esta perspectiva que, a lo largo de la lectura, hice un
ejercicio de lo que llamo “la clinica de la alteridad”, y que la
autora, de algiin modo, practica o por lo menos sugiere. La
interrogacién de entrada es jen dénde, a través del arreglo
corporal, se busca ser otro, y hasta donde se trata solamente
de un simulacro de ocultamiento de la alteridad propia? A
partir de la lectura del texto, pareciera que estamos ante
el arreglo corpéreo “enculturado” como el simulacro para
ser otro.

Ese simulacro sugiere entonces, si no la apertura ante,
si la curiosidad no sélo por la otredad sino, sobre todo, por
la alteridad. La alteridad que nos habita como incons-
ciente, como instituciéon y como imaginario radical creador.
Instituciéon que, en tanto que es mundo de significaciones
imaginarias sociales, habla por nosotros como “formacion
discursiva”, si se quiere, haciéndonos individuos sujetados,
pero también como la instancia respecto a la cual se puede
tejer una relacion distinta resignificandola, alterandola y,
por lo tanto, alternandonos.

Entiendo por alteridad, del griego alloiosis, y por reco-
nocimiento de la alteracién de lo dado, una dimensién cuyo
reconocimiento tiene una venerable ancianidad, en todo caso




Querer ser otro

infinitamente anterior a la mistificacién del deconstruccio-
nismo y los otros “des-”. Pero entonces, querer explicita-
mente alterarnos —aqui el salto al vacio— en una relacién
distinta con aquello que esta en nuestro origen, supone
necesariamente reconocer como valor, organicamente ligado
a la mejor modernidad, el de la autonomia propia y ajena.

Cierro el ejercicio. En este sugerente libro la autora nos
brinda los elementos fundamentales para situar histéricay
socialmente la reflexion esquematicamente presentada en
lineas anteriores, y, diria yo, la posibilidad de imaginar esa
relacién distinta con la institucién propia de quien practica
el arreglo corporal, la cultura de origen, la institucion propia
de las mujeres que migran a San Cristébal, o el padre como
fuente exclusiva de sentido.

Ahora bien, una vez que precipitamos la reflexién del
ejercicio anterior a lo historico-social, la cosa se complica. La
significacién imaginaria social que subyace a la explicitacién
y la practica del querer ser otro, por ejemplo, en el arreglo,
es un valor positivo vinculado con los origenes de la ruptura
que supone el nacimiento de la filosofia y la democracia, y
por ende vinculado a su vez con la modernidad como revés
ante la verdad revelada. Una ruptura que, al unir la insti-
tucién propia con el nomos y no mas con la phisis, asumira
el caracter tragico de la existencia, caracter a partir del cual
podemos interrogarnos: ;qué pasa cuando perpetuamente
el instituyente que subyace a dicha relacién, distinta con la
Institucién propia, es recuperado —por la instituciéon y por
la institucidon que subyace al capitalismo y que tenemos
interiorizada—, convirtiendo nuestros deseos en deseos de
consumo? /Qué tiene que ver el deseo de ser otro, como ins-
tituyente que arremete contra la institucion de lo dado, con
la repeticion en la institucién de “soy totalmente Palacio”?!

|. El Palacio de Hierro es una cadena de tiendas, sobre todo de ropa, que ha
marcado el curso de la moda de la clase media, en particular la femenina, en los
ultimos 50 ahos en México, y cuyo eslogan es “soy totalmente Palacio”.

Resenas :— No. 64




Rafael Miranda Redondo

Es cierto que la modernidad corriente, reciclada hasta la
saciedad por el capitalismo, nos quiso hacer creer que todo
lo nuevo es bueno y todo lo viejo, malo. Sabemos que es-
to es falso, pero ;quién decide cudl es la “buena figura” de
quién la ostenta? ;El Palacio de Hierro? ;Los antropdlogos
y consultores posmodernos de paso por San Cristébal en
busqueda de malinches, igualmente posmodernas?

Aqui de nuevo emerge relevante el analisis de la impli-
cacion respecto al propio “objeto de estudio”, ausente en la
mayoria de las corrientes de la antropologia, y que la autora
sugiere al inicio de su texto al momento de posicionar su
biografia como lugar iniciatico, analisis de la implicacién
que deja al descubierto lo que vaticina Marc Augé —también
citado en el texto—, cuando habla de la “crisis de alteridad”.
Verse a si mismo como objeto de estudio, accediendo asiala
reflexividad, pareciera un propdsito entre lineas que recorre
el texto de inicio a fin.

La otra version, o las otras versiones, corresponden a la
interiorizacion, nunca hecha explicitamente en el positi-
vismo cientifico mas recalcitrante —en donde incluyo por
supuesto al marxismo—, de la categoria de la determinidad,
por la cual se aspira a mantenerse al margen en los proce-
sos de conocimiento, y en especial respecto a su dimensién
imaginaria, o por otro lado, a contracorriente de lo ante-
rior, la interiorizaciéon —en las formaciones discursivas y su
ineluctabilidad, por ejemplo, en un intento por posicionarse
respecto al sujeto substancia— de figuras igualmente tras-
cendentes, pero en este caso acompanadas de una cultura
de la sospecha, por ejemplo, en los feminismos inspirados
en la obra —ampliamente citada— de Michel Foucault.

El relativismo cultural, y otros que se derivan de ese
rechazo del sujeto sustancia —este caso nuevamente arro-
pado por la filantropia en la academia sefialada por Deve-
raux—, es el que hace posible —aqui de nuevo el divorcio del
filésofo respecto a la comunidad politica— que los luchadores




Querer ser otro

por la “descolonizacién” no tengan que interrogarse sobre
por qué eligen parejas que son ciudadanos de los antiguos
imperios; que las feministas no tengan que interrogarse
por qué tienen como amigos del alma a machos arrogantes;
que los marxistas recalcitrantes no tengan que interrogarse
por qué buscan sus parejas entre las hijas de los grandes
industriales; que los contestatarios de los gobiernos vincula-
dos con los carteles de la droga no tengan que cuestionarse
nada cuando, periédicamente, entregan su cuota a dichos
carteles para satisfacer sus consumos; que, finalmente, los
expertos en migracion no tengan que interrogarse sobre el
hecho de que ellos nunca han migrado; y asi sucesivamente.
Todo esto gracias a la teologia racional —o a su equiva-
lente en el universo relativista, que equipara el Réquiem
de Mozart a un par de botas—, que profesa que el filésofo
puede vivir al margen de la comunidad politica porque de
ser pastor paso a ser tejedor para, finalmente, consagrarse
como epistemon (Platén), es decir, como quien posee la
ciencia que lo acredita para pensar al margen del hacer.
El tema de como los pueblos indios u originarios se
enfrentan a —o significan o no— esa modernidad que nos da
vergiienza, y del “libérate comprando esta lavadora”, es sin
duda un tema apasionante. El desafio que supone es asu-
mido por la autora y conlleva el riesgo de relativizar, al
punto de decir que todo vale, y que si los pueblos indios
abandonan el pozol por la Coca-Cola, hay que suscribirlo
porque “estan manejando su cultura”. La autora del texto
Las pieles que vestimos nos presenta una visién mucho
mas compleja. El sujeto del arreglo corporal se crea —y,
diria yo, se autoinstituye, se autoaltera— a través de las
tecnologias de género, pero ese mismo sujeto también, y por
periodos prolongados, usando este recurso, se repite en el
ocultamiento de la alteridad, gracias a las significaciones
imaginarias sociales que el consumo, pero también que la

Reseflas © No. 64 267



Rafael Miranda Redondo

institucién que esta en sus origenes y le confiere la “iden-
tidad”, le ofrecen.

Alo largo de la lectura de este sugerente texto fue inevi-
table que me acompanara, en el trasfondo, la anécdota de
Socrates, quien pregunté a su madre: “Madre, ;por qué soy
tan feo?”, a lo cual su madre respondid: “Sécrates, no eres
feo, eres diferente”. =




