
Rafael Miranda Redondo

Querer ser otro

Tania Cruz Salazar (2014). Las pieles que 
vestimos. Corporeidad y prácticas de belleza en 
jóvenes chiapanecas. Guadalajara: UNICACH, 
CESMECA, ECOSUR.

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad 263 Vol. XXII No. 64 Septiembre/ Diciembre de 2015

 Coordinador 
general de la Cátedra 
Interinstitucional 
Cornelius Castoriadis y 
miembro del colectivo 
de bibliógrafos de 
Cornelius Castoriadis/
Agora International. 
alloiosis@hotmail.co.uk 

La autora de este texto lleva a cabo un excelente 
ejercicio para abordar una temática de la vida 
cotidiana: el arreglo corporal por parte de jóvenes 
mujeres indígenas y mestizas emigradas a San 
Cristóbal de las Casas, Chiapas, dándole un inte-
resante realce a nivel antropológico e histórico. 
Se aprecia mucho en la lectura la inclusión de 

 

la relación con la madre de la autora son asuntos 
referidos al inicio, y en lo sucesivo se diluyen en el 
texto, que a partir de ahí habla explícitamente sólo 
de las otras y los otros. No obstante, esos pasajes 

del documento hacen pensar en que lo que ahí se 
describe tiene un lugar iniciático para el resto de 
lo que se dice. Es en todo caso desde ahí que la 
autora nos habla. 

La consideración, iniciática, repito, de esos 
pasajes –aunque relativamente escuetos– me hizo 
pensar mucho en el etnopsicoanalisis de George 
Deveraux, y, sobre todo, en el análisis de la trans-
ferencia y la contratransferencia que conlleva todo 
proceso de conocimiento, lo que otros autores del 
institucionalismo francés 
–René Loureau, por ejem-
plo– han denominado el 
análisis de la implicación o 
del lapsus del intelectual; 



264

Rafael Miranda Redondo

esas corrientes que, con la propuesta de Cornelius Casto-
riadis, han desmentido que el psicoanálisis haya muerto, 
como lo hubiera vaticinado felizmente el pensamiento 
posmoderno al referirse a los “grandes relatos”. Muy por el 
contrario, el psicoanálisis como teoría y como practica poie-
tica –del griego, “creación de sentido nuevo”– sigue siendo 
un potente recurso para abordar la dimensión imaginaria de 
la sociedad. En efecto, con la excepción hecha, por supuesto, 
respecto a los prejuicios que Sigmund Freud tenía cuando 
abordaba la sexualidad femenina, el psicoanálisis sigue 
representando –por ejemplo, para Judith Butler, citada en 
el texto aquí reseñado– un recurso laico para relacionarse 
con el otro que nos habita. 

Es en esta perspectiva que, a lo largo de la lectura, hice un 
ejercicio de lo que llamo “la clínica de la alteridad”, y que la 
autora, de algún modo, practica o por lo menos sugiere. La 
interrogación de entrada es ¿en dónde, a través del arreglo 
corporal, se busca ser otro, y hasta dónde se trata solamente 
de un simulacro de ocultamiento de la alteridad propia? A 
partir de la lectura del texto, pareciera que estamos ante 
el arreglo corpóreo “enculturado” como el simulacro para 
ser otro. 

Ese simulacro sugiere entonces, si no la apertura ante, 
sí la curiosidad no sólo por la otredad sino, sobre todo, por 
la alteridad. La alteridad que nos habita como incons-
ciente, como institución y como imaginario radical creador. 

imaginarias sociales, habla por nosotros como “formación 
discursiva”, si se quiere, haciéndonos individuos sujetados, 
pero también como la instancia respecto a la cual se puede 

por lo tanto, alternándonos. 
Entiendo por alteridad, del griego alloiosis, y por reco-

nocimiento de la alteración de lo dado, una dimensión cuyo 
reconocimiento tiene una venerable ancianidad, en todo caso 



265Reseñas       No. 64

Querer ser otro

-
nismo y los otros “des-”. Pero entonces, querer explícita-
mente alterarnos –aquí el salto al vacío– en una relación 
distinta con aquello que está en nuestro origen, supone 
necesariamente reconocer como valor, orgánicamente ligado 
a la mejor modernidad, el de la autonomía propia y ajena.

Cierro el ejercicio. En este sugerente libro la autora nos 
brinda los elementos fundamentales para situar histórica y 

líneas anteriores, y, diría yo, la posibilidad de imaginar esa 
relación distinta con la institución propia de quien practica 
el arreglo corporal, la cultura de origen, la institución propia 
de las mujeres que migran a San Cristóbal, o el padre como 
fuente exclusiva de sentido.

ejercicio anterior a lo histórico-social, la cosa se complica. La 

y la práctica del querer ser otro, por ejemplo, en el arreglo, 
es un valor positivo vinculado con los orígenes de la ruptura 

por ende vinculado a su vez con la modernidad como revés 
ante la verdad revelada. Una ruptura que, al unir la insti-
tución propia con el nomos y no más con la phisis, asumirá 
el carácter trágico de la existencia, carácter a partir del cual 
podemos interrogarnos: ¿qué pasa cuando perpetuamente 
el instituyente que subyace a dicha relación, distinta con la 
institución propia, es recuperado –por la institución y por 
la institución que subyace al capitalismo y que tenemos 
interiorizada–, convirtiendo nuestros deseos en deseos de 
consumo? ¿Qué tiene que ver el deseo de ser otro, como ins-
tituyente que arremete contra la institución de lo dado, con 
la repetición en la institución de “soy totalmente Palacio”?1

1. El Palacio de Hierro es una cadena de tiendas, sobre todo de ropa, que ha 
marcado el curso de la moda de la clase media, en particular la femenina, en los 
últimos 50 años en México, y cuyo eslogan es “soy totalmente Palacio”.



266

Rafael Miranda Redondo

Es cierto que la modernidad corriente, reciclada hasta la 
saciedad por el capitalismo, nos quiso hacer creer que todo 
lo nuevo es bueno y todo lo viejo, malo. Sabemos que es- 

quién la ostenta? ¿El Palacio de Hierro? ¿Los antropólogos 
y consultores posmodernos de paso por San Cristóbal en 
búsqueda de malinches, igualmente posmodernas? 

Aquí de nuevo emerge relevante el análisis de la impli-
cación respecto al propio “objeto de estudio”, ausente en la 
mayoría de las corrientes de la antropología, y que la autora 
sugiere al inicio de su texto al momento de posicionar su 
biografía como lugar iniciático, análisis de la implicación 
que deja al descubierto lo que vaticina Marc Augé –también 
citado en el texto–, cuando habla de la “crisis de alteridad”. 
Verse a sí mismo como objeto de estudio, accediendo así a la 

La otra versión, o las otras versiones, corresponden a la 
interiorización, nunca hecha explícitamente en el positi-

supuesto al marxismo–, de la categoría de la determinidad, 
por la cual se aspira a mantenerse al margen en los proce-
sos de conocimiento, y en especial respecto a su dimensión 
imaginaria, o por otro lado, a contracorriente de lo ante-
rior, la interiorización –en las formaciones discursivas y su 
ineluctabilidad, por ejemplo, en un intento por posicionarse 

-
cendentes, pero en este caso acompañadas de una cultura 
de la sospecha, por ejemplo, en los feminismos inspirados 
en la obra –ampliamente citada– de Michel Foucault.

El relativismo cultural, y otros que se derivan de ese 
rechazo del sujeto sustancia –este caso nuevamente arro-

-
raux–, es el que hace posible –aquí de nuevo el divorcio del 



267Reseñas       No. 64

Querer ser otro

por la “descolonización” no tengan que interrogarse sobre 
por qué eligen parejas que son ciudadanos de los antiguos 
imperios; que las feministas no tengan que interrogarse 
por qué tienen como amigos del alma a machos arrogantes; 
que los marxistas recalcitrantes no tengan que interrogarse 
por qué buscan sus parejas entre las hijas de los grandes 
industriales; que los contestatarios de los gobiernos vincula-
dos con los cárteles de la droga no tengan que cuestionarse 
nada cuando, periódicamente, entregan su cuota a dichos 

expertos en migración no tengan que interrogarse sobre el 
hecho de que ellos nunca han migrado; y así sucesivamente. 

Todo esto gracias a la teología racional –o a su equiva-
lente en el universo relativista, que equipara el Réquiem 

puede vivir al margen de la comunidad política porque de 

como epistemon (Platón), es decir, como quien posee la 
ciencia que lo acredita para pensar al margen del hacer. 

El tema de cómo los pueblos indios u originarios se 

vergüenza, y del “libérate comprando esta lavadora”, es sin 
duda un tema apasionante. El desafío que supone es asu- 
mido por la autora y conlleva el riesgo de relativizar, al 
punto de decir que todo vale, y que si los pueblos indios 
abandonan el pozol por la Coca-Cola, hay que suscribirlo 
porque “están manejando su cultura”. La autora del texto 
Las pieles que vestimos nos presenta una visión mucho 
más compleja. El sujeto del arreglo corporal se crea –y, 
diría yo, se autoinstituye, se autoaltera– a través de las 
tecnologías de género, pero ese mismo sujeto también, y por 
periodos prolongados, usando este recurso, se repite en el 

imaginarias sociales que el consumo, pero también que la 



268

Rafael Miranda Redondo

-
tidad”, le ofrecen. 

A lo largo de la lectura de este sugerente texto fue inevi-
table que me acompañara, en el trasfondo, la anécdota de 
Sócrates, quien preguntó a su madre: “Madre, ¿por qué soy 
tan feo?”, a lo cual su madre respondió: “Sócrates, no eres 
feo, eres diferente”.


