
Grindr y la masculinidad 
hegemónica: aproximación 

comparativa al rechazo de la feminidad

Grindr and Masculinity 
(Hegemonic): Comparative 

Approach to Rejection of  Feminity

Iván Gómez Beltrán
Universidad de Oviedo 

España 
ivangom1@hotmail.com

Resumen: En este artículo Se tratará de revelar una de las estrategias que se 
despliegan en la reproducción de la masculinidad en tanto hegemonía, esto es, 
el rechazo de lo femenino proyectado como emasculación. La información ha sido 
recogida directamente de los perfiles de Grindr — aplicación (app) para establecer 
contacto entre hombres— en puntos céntricos de tres ciudades: dos hispanoha-
blantes (Ciudad de México y Madrid) y otra anglófona (Londres). A través de la 
comparación de mensajes en estos tres lugares se explora cómo el fenómeno del 
rechazo de la feminidad en varones —en este caso homosexuales y bisexuales mayo- 
ritariamente— se presenta con carácter transversal en las sociedades patriarcales.

Palabras clave: masculinidad; patriarcado; Grindr; discriminación; feminidad 
en varones; hombres gays y bisexuales.

http://dx.doi.org/10.24201/es.2019v37n109.1644

39

0039-0068-GOMEZ.indd   39 31/01/2019   02:26:46 p.m.



40	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

Abstract: Throughout the text will attempt to reveal one of  the strategies that unfold in 
the reproduction of  masculinity as hegemony, that is, the rejection of  the feminine and its 
projection as emasculation. The information has been collected directly from the profiles 
of  the app Grindr, which provides social contact between men, in three different cities: two 
Spanish-speaking (Mexico City and Madrid) and another Anglophone (London). Through 
the comparison of  profile information, will explore how the phenomenon of  rejection 
of  femininity in men —in this case mostly gay and bisexual— has to be understood as 
crosscutting in patriarchal societies.

Keywords: masculinity; patriarchy; Grindr; discrimination; male femininity; gay 
and bisexual men.

Virtualidad y contacto social

En los últimos años, desde su surgimiento en 2009, Grindr se ha conver- 
tido en todo un referente en el sector de las aplicaciones de contacto entre 
los hombres gais y bisexuales, especialmente en los continentes ameri-
cano y europeo. A pesar de que los intereses comunicativos de los parti-
cipantes son variados: relaciones sexuales, citas, charlas, conocer gente, 
amigos, entre otros (Woo, 2013: 54), lo cierto es que todos se sumergen 
en este universo cibernético motivados por la inmediatez, la sencillez y la 
comodidad que les ofrece. Una de las innovaciones más determinantes 
ha sido la incorporación de la tecnología de geolocalización (gps) que 
permite situar geográficamente a los usuarios de acuerdo con la distancia 
que los separa. Esto no sólo ha permitido introducir el espacio físico/geográ- 
fico dentro del universo virtual que construye este tipo de aplicaciones, sino 
que además ha favorecido el incremento del número de contactos, pues 
la proximidad geográfica aumenta las probabilidades de que los sujetos 
deseen conocerse (McKenna y Bargh, 2000: 65).

Lo virtual es comprendido como un microcosmos paralelo al 
“mundo real”, pero, a diferencia de éste, está determinado por la falta 
del contacto directo “cara a cara” (Cornwell y Lundgren, 2001: 198); lo 
que en ocasiones ha sido considerado como un obstáculo comunicativo 
característico de este tipo de relaciones. Tal y como se ha afirmado en 
algunas teorías, no debe considerarse que debido a la falta de presencia 

0039-0068-GOMEZ.indd   40 31/01/2019   02:26:46 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 41

física directa, el contacto virtual tenga menor relevancia o sea una versión 
reducida y simplificada del presencial. En este sentido, es necesario valorar 
no sólo la variedad de contextos virtuales (Cornwell y Lundgren, 2001), 
sino también las múltiples diferencias que se establecen entre el espacio 
físico y el cibernético debido a los distintos parámetros que rigen sus 
procesos comunicativos (Whitty y Gavin, 2001). De acuerdo con esto, han 
sido muchas las obras que han ahondado no sólo en las consecuencias 
de la falta de contacto “cara a cara”, sino también en la implicación del 
carácter anónimo, la asincronía de la comunicación y la falta de lenguaje 
no verbal (McKenna y Bargh, 2000; Cornwell y Lundgren, 2001; Whitty 
y Gavin, 2001).

La virtualidad ofrece la posibilidad de analizar comportamientos no 
habituales en la medida en que no son visibles en la cotidianeidad: el 
usuario puede adoptar múltiples identidades, preparar sus respuestas e 
incluso llevar a cabo comportamientos variados en función de sus inte-
reses (McKenna y Bargh, 2000: 60). Así mismo, no existe la contención 
social que sí está presente en el contacto “cara a cara”, lo que determina 
que en ocasiones se desplieguen agresiones que no serían usuales en el 
trato personal, o que en este contexto no son percibidas como formas de 
violencia (Whitty y Gavin, 2001: 624).

Una de las características más relevantes y particulares de Grindr 
es su definición como una aplicación destinada al contacto entre hombres 
homosexuales o bisexuales, ya que esto remite a la consideración de 
esta app como un producto “del gueto y para el gueto” (Gómez Beltrán, 
2017: 141).1 Puesto que las sociedades heterosexistas están marcadas por 
la construcción de la homosexualidad y la bisexualidad —entre otras 
sexualidades— como un motivo de “estigmatización, discriminación 
y exclusión” (Pecheny, 2002: 133), no es de extrañar que Grindr sea el 

1 En diciembre de 2017 la actualización de esta app incluyó cambios muy significa- 

tivos relacionados con la inclusión de realidades no normativas que permiten incorporar 

a los perfiles individuales datos como la identidad de género (hombre, mujer, hombre 

trans, mujer trans, no binario, no conforme, queer, travesti, cis hombre, cis mujer y opciones 

de personalización) y los pronombres que la persona desee (Él, su, suyo, Ella/su/suyo, 

Ellos(as)/su/suyo y opciones personalizadas de tratamiento). Sin embargo, debido a que 

esta actualización es posterior a la recogida de datos, estas mejoras no se incluirán en el 

análisis posterior. Aun así, la app continúa dirigida a y se utiliza en mayor medida por 

hombres cisgénero.

0039-0068-GOMEZ.indd   41 31/01/2019   02:26:46 p.m.



42	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

resultado de la necesidad de configurar un espacio endogámico de rela- 
ciones aprovechándose de la “discreción” y el anonimato que puede 
ofrecer el ciberespacio. Esta app ha actualizado el tradicional “chat gay” 
primando, de esta manera, lo visual sobre el texto escrito y sumándose con 
ello a los nuevos parámetros que rigen las interacciones sociales en la era 
tecnológica, al igual que otras, como Tinder.2 A su vez, no deben obviarse 
los mecanismos capitalistas de apropiación y absorción de las alteri- 
dades, sean genéricas, sexuales o raciales, para así obtener rendimiento de 
su explotación económica. Esto es lo que la autora feminista bell hooks 
denominó “devorar al otro” (2015) en la medida en que las sociedades 
contemporáneas toleran cierta integración de estos grupos minori- 
zados a cambio de incluirlos en las estructuras de consumo. Dicho esto, 
Grindr, además de ser considerado como un producto útil para fomentar 
las relaciones sociales y la construcción de redes de apoyo colectivo, 
debe ser visto como el intento mercantilista de apropiarse de la situación 
cultural de estigmatización de la homosexualidad y la bisexualidad de los 
hombres al capitalizar, por ende, la discriminación haciéndola rentable 
de acuerdo con intereses corporativos.

Precisamente debido a que esta aplicación es producto de una cultura 
concreta, como mostraré en las páginas que siguen, no está exenta de 
las formas de discriminación que disponen las sociedades patriarcales. 
En muchos casos, la búsqueda de contacto con otros usuarios está deter-
minada por la persistencia en la asimilación y reproducción esencialista 
de la identidad (Kendall, 1998: 130; O’Brien, 2005: 94). El machismo 
como ideología que sustenta la dominación masculina debe ser anali- 
zado en los productos culturales destinados al colectivo lgtbi+, puesto 
que estas identidades también toman forma en el contexto heterosexista. 
Este análisis pretende ahondar en las maneras en las que muchos de los 
usuarios de esta aplicación, al igual que en otros espacios, reclaman el 
reconocimiento y la valía de su masculinidad y rechazan cualquier 
expresión o identidad de género que no concuerde con la tradicional 
virilidad masculina.

2 Tinder es la aplicación de contactos más popular internacionalmente destinada 

tanto a público heterosexual como homosexual. Sin embargo, en el establecimiento de 

contactos entre hombres, Grindr ha conseguido establecerse como un referente dentro 

de la comunidad gay superando con creces la relevancia de Tinder.

0039-0068-GOMEZ.indd   42 31/01/2019   02:26:46 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 43

Con dicho fin prestaré atención concretamente en cómo la masculi- 
nidad basada en aspectos como la fortaleza, la invulnerabilidad y el 
rechazo de lo considerado femenino se convierte, para parte de los 
usuarios, en un requisito indispensable para entablar cualquier contacto. 
Me centraré en la conceptualización de la masculinidad hegemónica 
(Connell, 1995; Schippers, 2007) y los discursos sobre los que se asienta 
su ejecución, para así describir la manera en la que estos usuarios, en 
ese intercambio social o erótico definido por Sigifredo Leal (2011) como 
aphrodisia,3 perciben la masculinidad como algo propio y esencial, pero a 
su vez frágil, ya que necesitan del rechazo y la negación de lo femenino 
para así afianzar su identidad. El objetivo principal de esto es mostrar 
cómo la feminidad, como depósito de lo abyecto (Kristeva, 1989), se 
utiliza para degradar a aquellos sujetos que no se ajustan a un modelo 
de masculinidad tradicional asociado al “macho” entendido como el 
“verdadero hombre”.

Toma de datos: México, España e Inglaterra

Habiendo realizado un acercamiento previo al análisis de las masculi-
nidades en apps de contacto entre hombres en el territorio español,4 he 
optado, en esta ocasión, por una metodología en la que prime el carácter 
comparativo y se pueda observar, de este modo, si los fenómenos de 
rechazo de la feminidad corporeizada por varones se dan de igual forma 

3 En su obra sobre el estudio de los chats de encuentros entre hombres en Argentina, 

Sigifredo Leal Guerrero (2011: 33) toma el concepto de Michel Foucault de aphrodisia 
para referirse a “las actividades a través de las cuales éstos persiguen el intercambio de 

placeres eróticos entre sí. Hablar de ejercicio de las aphrodisia permite evitar expresiones 

como ‘interacción sexual’, dada la carga genitalizadora que tienen en las sociedades contem- 

poráneas y hacer referencia, en virtud de la vaguedad de la noción misma, a la amplia 

variedad de ejercicios no exclusivamente genitales que comparten los sujetos de mi 

reflexión”.
4 En este acercamiento previo (Gómez Beltrán, 2017) se trataba de analizar los meca- 

nismos de rechazo de los hombres homosexuales, bisexuales o transexuales femeninos, por 

lo que en este texto se intentará enfrentar esta idea con otros contextos para justificar la 

creencia de que dicha discriminación es un proceso inherente a las sociedades patriarcales 

y la construcción de la masculinidad hegemónica.

0039-0068-GOMEZ.indd   43 31/01/2019   02:26:46 p.m.



44	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

en otros contextos geográficos. Para obtener resultados comparables he 
seleccionado tres ciudades que pertenecen a diferentes espacios geográ-
ficos. Primero, la Ciudad de México (México) por su carácter hispano-
hablante en un territorio latinoamericano. En segundo lugar, Madrid 
(España), por dos razones fundamentales: para tomar como punto de 
partida los datos y las conclusiones ya conocidas, pero también debido 
a su carácter hispanohablante en territorio europeo, lo que en cierta 
manera la dota de la capacidad de servir como vínculo entre la cultura 
europea y la latinoamericana. En último lugar, Londres (Inglaterra), que 
contrasta por su semipertenencia a Europa, así como por la distancia 
cultural respecto a los hispanohablantes. Estos territorios, aunque distan-
ciados en lo geográfico, están muy vinculados históricamente, y, como 
se comprobará, presentan múltiples similitudes en torno al fenómeno de 
rechazo/discriminación de la feminidad en los varones.

Una vez que se accede a Grindr, se despliega un panel en el que se 
observan los perfiles ordenados de menor a mayor distancia respecto del 
punto en que se encuentra el usuario.5 A partir de este momento se le 
solicitará que llene diferentes casillas con los datos descriptivos que desee 
ofrecer sobre sí mismo, los cuales, una vez guardados, serán visibles para 
quienes estén en el radio geográfico en el que se encuentre el usuario.6 
Estos perfiles se configuran de acuerdo con ciertos datos: un nickname o 
apodo, así como campos complementarios para edad, estatura y peso, 
además de opciones sobre el tipo de cuerpo, etnia, estado civil, tribus 
y tipo de contacto que se espera o persigue. Así mismo, se ofrece un 
apartado de información libre en el que el usuario puede escribir lo que 
desee (“sobre mí”, —about me).

La recolección de datos se realizó en febrero de 2017 en diferentes 
conexiones desde un perfil creado específicamente para esta labor.7 La 
información de la que me serviré se extrajo de la caja de descripción 

5 Véase: https://play.google.com/store/apps/details?id=com.grindrapp.android&hl= 

es. Consultado el 7 de noviembre de 2017.
6 Grindr no ofrece acceso a todos los usuarios que tienen instalada la app, únicamente 

promete visualizar a aquellos que están más cerca geoespacialmente, y varía en función 

de la versión: de pago o gratuita.
7 Esto no quiere decir que el autor de este texto no conozca el funcionamiento de 

la aplicación, por el contrario, pone a disposición del lector/a y de su propio trabajo el 

entendimiento de la jerga y la gramática implícita.

0039-0068-GOMEZ.indd   44 31/01/2019   02:26:46 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 45

personal de los perfiles seleccionados.8 En las diferentes conexiones reali- 
zadas en cada ciudad se tomaron perfiles de usuarios que incluyen 
referencias a la masculinidad tanto como una descripción propia (“soy 
masculino”) o bien como un requerimiento ajeno (“busco chico mascu- 
lino”) que sumaron un total de 300 (100 por cada región geográfica). 
También se tuvo en cuenta a aquellos que incluían comentarios utili-
zados de forma despectiva o discriminatoria, como por ejemplo jotas, 
afeminados, camp o pluma.9 Esta información se agrupará en torno a 
ejes temáticos que, a mi juicio, pueden considerarse como discursos 
fundamentales en el despliegue social de la masculinidad hegemó- 
nica de los diferentes territorios, es decir, de la forma dominante de ser 
varón en un espacio cultural que responde a la opresión y dominación 
de las mujeres y a la jerarquización sobre otros hombres (Badinter, 1993; 
Kimmel, 2004; Segal, 2007).

Metodología: masculinidad hegemónica en el espacio virtual

Cada uno de los perfiles seleccionados aporta información en dos 
direcciones: por un lado, sobre la manera en la que el usuario trata de 
proyectar una imagen concreta de sí mismo con la intención de resultar 
“deseable” de cara al contacto con otros hombres. En esta línea consi-
dero fundamentales las palabras de Sharif  Mowlabocus (2016: 90) que 
se refieren a Grindr como un espacio de interacción social marcado 
por las dinámicas sexuales mercantilistas por las que se interrelacionan 
la necesidad de “venta” y de “compra” —“venderse” positivamente a 
uno mismo para poder “comprar”— con el fin de atraer la actividad 
de otros usuarios. Este aspecto obliga a reflexionar sobre las capaci- 
dades del ciberespacio para construir un “yo” atractivo que no tiene por 
qué corresponderse necesariamente con la realidad, sino que más bien 
está condicionado por la eliminación, sobrevaloración e incluso invención 

8 Para respetar tanto la intimidad como las leyes establecidas de acuerdo con la 

protección de datos, se eliminaron menciones a cualquier información personal que pudiera 

llevar a la identificación de alguno de los usuarios.
9 Sin duda, en los últimos años, muchos de estos términos han sido reapropiados, 

especialmente desde el movimiento queer, pero lo cierto es que en este contexto la intención 

de estas palabras es profundamente hiriente y estigmatizante.

0039-0068-GOMEZ.indd   45 31/01/2019   02:26:46 p.m.



46	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

de aquellos aspectos socialmente sancionados como deseables (Corn- 
well y Lundgren, 2001: 200). Éste es un proceso complejo que no sólo 
se ajusta a la manera en la que el “yo” desea proyectarse para ser perci- 
bido positivamente, sino también a la preocupación constante por no 
revelar en exceso la propia identidad (Blackwell, Birnholtz y Abbott, 
2014: 13).10

Estos perfiles “prefabricados” ofrecen información sobre los pará- 
metros considerados apropiados o no para resultar “deseable”, es decir, 
sobre qué características o factores culturales intervienen al definir 
el mayor o menor grado de aceptación de un usuario en Grindr. De 
acuerdo con esta necesidad de aprobación social, cobran mucha impor- 
tancia las elecciones de los usuarios respecto a la presentación de su 
identidad, entre las que destacan especialmente aquéllas vinculadas con 
el género y la sexualidad (Kendall, 2002: 72). Es fundamental prestar 
atención a los repertorios interpretativos —y no sólo a los compor- 
tamientos concretos— de los que se sirven estos usuarios para construir 
una visión de sí mismos con base en sus concepciones del género, el 
cuerpo y la intimidad sexual (Gill, Henwood y McClean, 2005: 44). Con 
esto se pretende focalizar el análisis en dos puntos interconectados: en 
la manera en la que un usuario construye su perfil para ser considerado 
masculino y, por otro lado, en los discursos culturales a través de los 
cuales construye esa identidad.

A lo largo de este texto expondré precisamente la manera en la que 
algunos usuarios de esta app proyectan su masculinidad como requi- 
sito fundamental e indiscutible entendido como “un todo homogéneo” 
(Llamas y Vidarte, 1999: 287), que funciona como “sello de garantía” 
o prueba definitiva de su “verdadera hombría”. Esta comprensión se ve 
sustentada por la dicotomización entre hombre/masculino y mujer/feme-
nina que organiza las sociedades patriarcales. En este sistema, la identidad 
descrita como vinculada a un rol social y a una biología incuestionables 
(Campbell, 2004: 67) y definida en relación con la subalternización de 

10 Me gustaría señalar, en relación con la exposición pública que, en algunos casos, 

un exceso de la misma puede ser considerado como elemento feminizante, tal como 

lo mencionan Damien Ridge, David Plummer & David Peasley (2006: 505) en su texto 

sobre el análisis de la identidad masculina en la escena gay “[t]here was the perceived danger 

here of  becoming over exposed, and even being identified as a scene queen”.

0039-0068-GOMEZ.indd   46 31/01/2019   02:26:46 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 47

lo femenino (Nash, 2006) y el establecimiento de una jerarquía interna 
a la(s) masculinidad(es) (Connell, 1995).

Para realizar la aproximación propuesta me serviré del ya asentado 
concepto de masculinidad hegemónica elaborado por la socióloga austra- 
liana Raewyn Connell (1995), pero acudiré concretamente a la refor- 
mulación realizada por Mimi Schippers (2007). Esta autora, más que 
centrarse en la comprensión de la masculinidad como una configuración 
práctica (Connell, 1995: 44), considera que el verdadero carácter hege-
mónico del género reside en su contenido simbólico y en la construcción 
de un ideal cultural que legitima la manera de actuar de los sujetos: “the 
significance of  masculinity and femininity in gender hegemony is that 
they establish symbolic meanings for the relationship between women and 
men that provide the legitimating rationale for social relations ensuring 
ascendancy and dominance of  men” (Schippers, 2007: 91).

Con este acercamiento pretendo insistir en la deconstrucción y reve- 
lación de los discursos que componen la masculinidad entendida como un 
objetivo incuestionable, como una “idea-fantasma reguladora del compor-
tamiento de los varones” (Amorós, 1992: 45) que basa su legitimación en 
su reafirmación constante a modo de un proyecto inacabado/inacabable 
(Kimmel, 2004) y en la relación de complementariedad y jerarquía con 
lo femenino (Schippers, 2007: 91). En vías de su correcto desempeño, la 
masculinidad hegemónica toma forma socialmente a través de la negación 
y la subalternización (Spivak, 1989: 295) de lo femenino como conjunto 
simbólico, y se sirve para ello de la feminización de los sujetos a través 
de un ejercicio activo de marginalización y dominación.

En las últimas décadas han sido muchas y procedentes de muy variadas 
disciplinas las obras que han insistido en la transformación, modulación 
e incluso crisis de la masculinidad a la par que se evidencia la persistencia 
de un modelo tradicional profundamente patriarcal (Azpiazu, 2017; Segal, 
2007; Segarra y Carabí, 2000, Kimmel 2004). Las transformaciones cultu-
rales en relación con la comprensión de las problemáticas identitarias de 
género, sexualidad o cuestiones raciales, por ejemplo, han incidido en la 
manera en la que el hombre blanco de clase media y funcional se relaciona 
con sus privilegios sociales. En algunos casos, el simple cuestionamiento 
de alguna de las categorías o características consideradas definitorias de 
la identidad masculina se perciben como una amenaza y, por lo tanto, 
generan rechazo y oposición frontal (Campbell, 2004: 66). Debido a este 

0039-0068-GOMEZ.indd   47 31/01/2019   02:26:46 p.m.



48	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

discurso, por el que la degradación de la masculinidad supone caer en 
la temida feminización y consecuente pérdida de parte de los privilegios 
inherentes a la estructura desigual de género, podrá comprobarse en el 
análisis propuesto cómo muchos de los usuarios actúan vehementemente 
para reproducir el ideal patriarcal de una masculinidad ajena a todo tipo 
de feminización.

Entenderé este rechazo a la feminidad presente en los hombres como 
una estrategia identitaria por la que algunos usuarios, al tratar de afianzar 
la inteligibilidad cultural de su masculinidad (Butler, 2013), rechazan 
activamente todo aquello que pueda considerarse sinónimo de feminidad 
al verla como algo degradante e incluso contaminante (Schippers, 2007: 
95). El hombre femenino es visto como un “traidor” que se ha “emas-
culado” a sí mismo, lo que le convierte en un sujeto susceptible de ser 
agredido. Es precisamente este “pánico masculino”, tanto a la pérdida de 
privilegios como a convertirse en un sujeto deshumanizado, el que sirve 
para comprender cómo los autores de los perfiles seleccionados ejecutan 
cierta “hipermasculinidad” para oponerse así a las sanciones derivadas 
de su orientación sexual y de su categorización como hombres fallidos 
(Levine, 1998: 5).

En las próximas páginas haré hincapié en dos puntos fundamentales: 
la descripción que los usuarios hacen de ese hombre “de verdad” hege-
mónico, es decir, el “macho alfa”, y las relaciones que establece con sus 
“iguales” y, en segundo lugar, abarcaré la negación del estereotipo de lo 
gay entendido como algo feminizado y rechazable.

1. Análisis de datos (i): la construcción del cuerpo masculino

Como se comprobará a continuación, son numerosos los ejemplos de 
perfiles que en su contenido reproducen una manera concreta de entender 
y actuar lo masculino. El que usuarios procedentes de contextos diversos 
anclen su identidad en discursos similares —si no iguales—, basados en 
la subalternización de lo femenino y en la jerarquización establecida 
por un modelo hegemónico de masculinidad, permite valorar de forma 
conjunta la manera en la que se articulan precisamente dichas concep-
ciones. Las características definitorias de la masculinidad hegemónica 
que se observarán están íntimamente ligadas al cuerpo, y se centran en 

0039-0068-GOMEZ.indd   48 31/01/2019   02:26:46 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 49

enfatizar la fortaleza física, la potencia sexual vinculada al tamaño de 
los genitales y el hieratismo emocional marcado por la restricción de la 
expresión o bien la contención de ciertas emociones.

El cuerpo, al contrario de lo afirmado por algunas teorías en las que 
se insiste en el carácter “descorporalizado” de los contactos virtuales 
(O’Brien, 2005: 95), cobra una importancia fundamental en estas interac-
ciones: “[t]he body remains present in cyberspace because what we refer 
to as ‘the body’ is at once a physical form and discursive configuration 
apprehending the physical” (Campbell, 2004: 14). La representación del 
cuerpo masculino a través de características tradicionales está induda- 
blemente presente no sólo a través del impacto visual de fotografías de 
mayor o menor contenido sexual que buscan no dejar lugar a dudas 
sobre su virilidad, sino también a través de las propias concepciones 
corporales que los usuarios hacen explícitas en sus descripciones y en 
lo que consideran válido, o no, en la categorización como “cuerpo de 
hombre”.

(España) “Tío fuerte y sanote busca igual para buenos ratos. Un plus si 

tienes barba.”

(Inglaterra) “Hung, manly, rugged after the same. If  I’ve blocked you before 

it’s before I respect your time and someone else is better suited to you. Feel 

free to do the same. Muscles don’t define masculinity.”11

(México) “Hombres velludos, altos, con barba, viriles. Si no tienes foto 

no contestaré. Velludos, altos y masculinos bienvenidos! No colecciono 

números!, directos!”.

En los tres casos, los usuarios apoyan sus descripciones en atributos que 
tradicionalmente han servido para modelar la virilidad, especialmente la 
presencia del bello corporal (Gómez Narváez, 2015: 23). De igual manera, 
otra característica está relacionada con tener una gran presencia, lo que 
habitualmente se interpreta en términos de “conquista” del espacio físico 
y simbólico. Este hombre figurado, tomando como base la estética militar 

11 “Hung” se utiliza por lo general para referirse a hombres con un pene de gran 

tamaño de acuerdo con la asociación “a mayor tamaño, mayor placer”.

0039-0068-GOMEZ.indd   49 31/01/2019   02:26:46 p.m.



50	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

arraigada a mediados de siglo xx (Connell, 1993), debe desplegarse no 
necesariamente a través de un físico musculado, sino más bien dando 
relevancia a aspectos como el tamaño y el volumen, ambos fuertemente 
vinculados a las relaciones de poder. Dentro de la lógica falocéntrica 
masculina, el tamaño es interpretado a través de una relación direc- 
tamente proporcional entre el poder y la virilidad (Bourdieu, 2000: 24). La 
longitud y el grosor del pene, la altura, la cantidad de pelo y el volumen 
corporal son atributos que se vinculan a mayor autoridad y potencia del 
hombre en un ciclo de autojustificación o “consagración simbólica” en 
el que la construcción social del cuerpo masculino “registra y ratifica” 
su posición social privilegiada (Bourdieu, 2000: 26).

El cuerpo femenino/feminizado es pequeño y ocupa poco espacio, 
ya que debe molestar lo menos posible para no percibirse como amena-
zante (Frye, 1982: 2). El hombre femenino cruza sus piernas al sentarse, 
mientras que el varón “coloniza” el espacio y lo toma como si le fuera 
propio, ya que a través de esta expresión corporal se concibe la mayor 
seguridad, confianza y autoridad de lo masculino frente a lo femenino. 
Este discurso se construye a través de “oposiciones homólogas”, tal 
como las denomina el sociólogo Pierre Bourdieu (2000: 20), es decir, 
características distintivas asociadas a lo masculino y lo femenino que 
(re)producen y naturalizan una falsa diferenciación esencial entre los 
géneros como, por ejemplo, duro/blando, alto/bajo, suave/áspero, 
seco/húmedo, recto/curvo y sano/enfermo, todas éstas asimilables a las 
características que los usuarios exponen sobre la/su masculinidad en el 
rechazo de lo femenino.

(Inglaterra) “I’m 200 pounds, very short hair, beard, masculine, out of  

scene, honest sincere, easy going, gym. I’m just a man, if  you are a man, 

OK, if  not, please don’t disturb.”

De esta manera, y siguiendo los análisis de Judith Butler sobre el 
género (2013: 84), los usuarios reproducen la “reglamentación de atributos 
que están a lo largo de líneas de coherencia culturalmente establecidas” 
porque, a través de estos procesos, dotan de sentido unitario o “apariencia 
de una sustancia” a su masculinidad. Esto explicaría la vehemencia con 
la que estos atributos se exigen constantemente por diferentes usuarios, 
pues el “juego desreglamentado” pondría en peligro esa sustancialidad 

0039-0068-GOMEZ.indd   50 31/01/2019   02:26:47 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 51

y, por lo tanto, la desencialización de la identidad. El cuerpo, en este 
contexto, se considera como la expresión primordial de la masculinidad 
tanto como indicador que garantiza quién la “posee” como el medio a 
través del cual se articula (Sigifredo Leal, 2013: 132).

Dos aspectos especialmente llamativos encontrados en la descripción 
del ideal de corporalidad masculina son la escasez de atributos utilizados 
y la presencia casi constante de los mismos en todos los perfiles anali-
zados. En relación con esto, en el estudio sobre corporalidad masculina 
“Body Projects and the Regulation of  Normative Masculinity” (2005), 
Rosalind Gill, Karen Henwood & Carl McClean toman como referencia 
140 entrevistas realizadas a jóvenes británicos varones, y se enfocan en 
dos aspectos fundamentales: por un lado, en las similitudes presentes en la 
manera en la que los participantes hablaban de sus propias corporalidades, 
y por el otro, en cómo dichas descripciones se encontraban reducidas a 
un rango muy limitado de discursos que habitualmente iban encami- 
nados a reafirmar los estándares de la masculinidad hegemónica mediante 
múltiples procedimientos. Al igual que los perfiles aquí presentados, el 
modo en que la masculinidad se construye como un proceso de abyección 
de lo femenino deriva en la contención, disciplina y control de las expre- 
siones del cuerpo —propio y ajeno— y reduce los discursos a los que 
se puede hacer referencia para su autojustificación (Gill, Henwood y 
McClean, 2005: 60).

La limitación en la descripción de lo masculino no sólo es evidente en 
las referencias lingüísticas, sino también en los recursos visuales de los 
que se sirven los usuarios para complementar sus presentaciones. Según 
el autor Sigifredo Leal (2013: 127), las fotografías utilizadas en este tipo 
de contactos son textos visuales con una doble función: argumentativa y 
expositiva. Mientras que, por un lado, tratan de persuadir a los sujetos 
para establecer el contacto esperado, por el otro pretenden resultar 
coherentes con lo expresado en su perfil o en conversaciones privadas. 
Los usuarios crean sus propias fotografías con el propósito de transmitir 
aquellos aspectos que desean proyectar de sí mismos ateniéndose a un 
régimen de representaciones marcado por las dicotomías sexuales y gené- 
ricas. Esto es posible debido a que los intercambios eróticos virtuales 
están mediados por unos parámetros comunes de actuación o “fórmulas 
representacionales” (Leal Guerrero, 2013: 129) por los que se establece 
un canon visual fuertemente masculinizado.

0039-0068-GOMEZ.indd   51 31/01/2019   02:26:47 p.m.



52	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

Al igual que en lo lingüístico, estos usuarios crean “estrategias” de 
autoproducción con las que se persigue enfatizar los atributos asociados 
culturalmente al “macho”, y repudiar los que pertenecen a la “loca” 
(Leal Guerrero, 2013: 124). De los perfiles recogidos,12 38.6%, aproxi-
madamente 116 usuarios, se servía de una fotografía de su cuerpo para 
enfatizar aspectos masculinos, destacando sobremanera el torso desnudo o 
cubierto con una camiseta ajustada. También son frecuentes las imágenes 
de cuerpo entero o fragmentado en las que aspectos como la postura y la 
ropa son tenidos en cuenta para ser coherentes con su requerimiento de 
masculinidad.

Debe tenerse en cuenta, por otro lado, que no sólo es importante que 
se reiteren las características corporales mencionadas, sino que el hecho 
mismo de que sean éstas y no otras las incluidas es de por sí significativo. 
La selección de unos atributos en detrimento de otros que funcionan 
como “marcadores de lo gay” —markers of  gayness— (Ridg, Plumer y 
Peasley, 2006: 507) habla de la capacidad de concretar la masculinidad 
en determinados aspectos fundamentales para su inteligibilidad social, 
pero también para definir con cierta precisión cualidades que, incluso de 
manera inconsciente, deben rechazarse por considerarlas estigmatizantes 
(Pecheny, 2002). Si hay otros aspectos que no se mencionan es porque 
son ambiguos o bien no ratificarían con rotundidad su masculinidad. No 
debe obviarse que en los perfiles la cantidad de información que puede 
incorporarse es mucho más amplia y, aun así, el usuario decide centrarse 
en estos rasgos porque los considera suficientemente significativos y 
clarificadores de cara al contacto sociosexual pretendido.

Otro aspecto fundamental es la creencia de que el sujeto debe moldear 
su cuerpo siguiendo escrupulosamente normas prefijadas sobre la mascu- 
linidad que, a su vez, se inscriben y sirven como indicador de ésta 
(Mellström, 2002: 469). En las sociedades contemporáneas occiden-
tales, el cuerpo es considerado como un “indicator of  self-control and 
self-discipline” (Gill, Henwood y McClean, 2005). La comprensión 
del cuerpo como una máquina manipulable que debe gestionarse y 
adecuarse al canon masculino patriarcal se despliega de acuerdo con una 

12 Del total de los 300 perfiles observados, 8.6% (26 usuarios) utilizaba una foto- 

grafía de su rostro para identificarse, mientras que 52.6% (158 usuarios) no incluía ninguna 

imagen.

0039-0068-GOMEZ.indd   52 31/01/2019   02:26:47 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 53

“gramática del individualismo” (2005: 57) por la cual el sujeto es el único 
encargado y responsable de la gestión y el cuidado de su cuerpo (Seidler, 
2007: 13). Este individualismo, propio de las sociedades masculinistas y 
capitalistas, vertebra la identidad y las relaciones configurando un ideal 
de masculinidad en el que el sujeto es aislado y culpado por sus fracasos 
y alabado por sus éxitos, además de olvidar la relevancia del conjunto y 
la trascendencia de lo colectivo en las construcciones sociales (Trautner, 
Kwan y Savage, 2013: 435).

(España) “Sólo gente que se cuide. No me interesan los afeminados ni 

los gordos.”

(España) “Gente que se cuide, nada de gordos, gente sana.”

(México) “No afeminados, no gordos, no musculocas.”

(Inglaterra) “Man to man fun. Be in a good shape, be normal.”

(Inglaterra) “Not into fems or fat guys.”

Estos fragmentos suponen un claro ejemplo de la comprensión del 
cuerpo como un objeto que debe manipularse de manera consciente 
y se encuentra íntimamente ligada a la gordofobia13 y al rechazo de 
lo femenino en el mundo contemporáneo. La grasa corporal no sólo 
simboliza aspectos relacionados con la salud, sino que además aparece 
vinculada a características y valoraciones morales negativas respecto al 
modo de vida de estos sujetos (Gill, Henwood, McClean, 2005: 56). “La 
gente sana no está gorda” porque la grasa se ha convertido, en el siglo del 
cuerpo, en la mayor prueba de falta de salud. El cuerpo sano sólo puede 
ser el visiblemente atractivo. La falaz kalokagathia del mundo antiguo 

13 Desde el blog “stopgordofobia.com” definen este concepto como “la discrimi- 

nación de la gente gorda, en cualquiera de sus formas: la invisibilización de nuestros cuerpos 

en los medios, la burla, los chistes, los insultos en la calle, el acoso médico, etc. No es sólo 

“asco o miedo por la gente gorda”; es un rechazo generalizado que va mucho más allá de 

una manifestación de asco. Es un sistema que excluye y margina a la gente gorda de los 

ámbitos de la vida social (de la pareja, de los medios, del trabajo, del deporte, incluso de la 

calle)”.

0039-0068-GOMEZ.indd   53 31/01/2019   02:26:47 p.m.



54	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

persiste enfatizada por una obsesión incesante por el cuerpo construido 
a través de medidas, pesos y longitudes distribuidos genéricamente por 
cada extremidad.

La gordura se asocia a un modo de vida rechazable en el que, a través 
de la infantilización y medicalización, se considera a estas personas como 
vagas, carentes de motivación y autoestima e incapaces de sacrificio y 
perseverancia. Así mismo, en el caso de los hombres se ha destacado 
recientemente cómo la gordura se interpreta socialmente como una 
feminización. Al respecto, Virgie Tovar afirma, en su artículo “Fat Men 
Are a Feminist Issue” (2013), que la experiencia de la gordofobia de los 
hombres está marcada por el sexismo y el rechazo de lo que se considera 
el modelo hegemónico del varón activo y capaz físicamente. La autora 
menciona tres discursos que vinculan a los hombres gordos con la femi- 
nidad: la “feminización química”, por la que se considera que estos 
hombres poseen mayor nivel de estrógenos en sus cuerpos; la “gordura 
como castradora”, que remite a la creencia de que el hombre gordo posee 
menos capacidad sexual, así como un pene más pequeño, y, por último, 
el desarrollo del pecho como la muestra evidente de la relación entre 
la gordura y la feminidad.

Si bien es cierto que estas apreciaciones ayudan a comprender la 
presencia constante de fotografías de torsos y cuerpos musculosos semi-
desnudos, no debe olvidarse que también en Grindr y, en general, en la 
cultura gay, se dan formas de resistencia que tratan de oponerse a estos 
discursos. Me parece relevante mencionar en este sentido el caso de la 
subcultura gay de los osos o “bears”, pues parece poner en entredicho 
la asociación expuesta entre gordura y feminidad.14 Sin embargo, a pesar 
de que esta subcultura visibiliza el cuerpo de un hombre maduro, rudo, 
velludo y no musculoso, no debe obviarse que lo hace a modo de resis- 
tencia al estereotipo feminizado y narcisista de lo gay —especialmente del 
“twink”— y del cuerpo enfermo y delgado vinculado al vih/sida, también 
conocido como “cáncer gay” a lo largo de los años ochenta (Hennen, 
2005: 34). De este modo, en ambos casos se comprueba cómo el miedo 
a la feminización no constituye el rasgo fundamental, sino fundacional 

14 Para ahondar en la consideración ambivalente de la subcultura de los osos como 

una resistencia y a su vez reproducción de la masculinidad hegemónica, véase “Bear Bodies, 

Bear Masculinity: Recuperation, Resistance, or Retreat?”, de Peter Hennen (2005).

0039-0068-GOMEZ.indd   54 31/01/2019   02:26:47 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 55

de las estrategias de estos hombres para alejarse de la posible pérdida de 
privilegios de género.

La construcción o “fabricación” del cuerpo masculino también se 
valora en su asociación con el rol de trabajador y proveedor (Gilmore, 
1990: 33-34). El hombre de verdad debe ser independiente, autónomo y, 
por ende, su propio sustento. La dependencia tanto económica como 
emocional se considera propia de lo femenino, una característica más 
habitual en los perfiles de la Ciudad de México.

(México) “No jodidos, vagos, chichifos que viven arrimados en la casa de 

su pareja, no trabajadores de starbucks, loosers, menos afemimachos.”15

(México) “Dispuesto a un compromiso con hombre varonil, trabajador, 

honesto, entregado, divertido… ofrezco lo mismo.”

Estas descripciones exponen dos discursos en relación con la clase social 
y con la consideración de lo homosexual como menos válido. Los “afemi- 
machos”, es decir, esos varones que adoptan alguna característica valo- 
rada como femenina, no encajan en un patrón restrictivo de lo mascu- 
lino, puesto que ponen en juego el papel de proveedor y sustentador del 
varón. Frente al papel patriarcal de reproducción de la mujer, sometida 
a ser lo inmanente, el hombre debe ser sinónimo de trascendencia y, por 
consiguiente, de creación y producción (Beauvoir, 2005: 35).

Otro aspecto reseñable es la importancia que cobra la raza en la expo-
sición y uso del cuerpo en estos encuentros virtuales.16 La construcción 
del privilegio blanco, al igual que la masculinidad hegemónica, determina 
que los sujetos no perciban su identidad como un producto de las rela-
ciones de poder desiguales. Lo blanco se considera como una identidad 
“unmarked”, de tal manera que pocos usuarios se piensan a sí mismos 
en términos raciales (Kendall, 2002: 199), más allá de la descripción 
de sus perfiles en la que se ofrecen diferentes categorías. Las interac- 
ciones, más que eliminar el cuerpo racial, tal y como algunos autores 

15 La palabra “chichifo” se refiere al joven homosexual que realiza trabajos sexuales a 

cambio de un beneficio económico.
16 Me referiré al concepto “raza” y no al de etnia para así enfatizar la presencia 

del discurso racista en Grindr y cómo los usuarios hacen uso de éste según sus intereses 

sexuales.

0039-0068-GOMEZ.indd   55 31/01/2019   02:26:47 p.m.



56	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

han afirmado (Burkhalter, 2005: 60), reproducen el discurso que natu- 
raliza la “blanquitud” como la ausencia de raza frente a los cuerpos 
“racializados”. Si bien la importancia del género parece evidente por 
el alto porcentaje de exigencias en relación con la masculinidad, las 
expresiones raciales son menos numerosas y visibles en estos perfiles 
(Kendall, 2002: 198) si no son vinculadas a la mayor capacidad sexual 
del estereotipo del hombre latino o negro, especialmente en el contexto 
europeo. La comprensión de este cuerpo se llevará a cabo en la mayoría de 
las ocasiones a través de discursos estereotípicos en los que la sexualidad 
del hombre se considera como primitiva y perversa (Brancato, 2000) y, 
por lo tanto, no comparable con las refinadas y civilizadas maneras del 
hombre blanco.

(España) “Busco pasarlo bien sin malos rollos. Un plus si eres latino y 

tienes buena polla.”

(Inglaterra) “Love latin men… love me harder.”

(Inglaterra) “Straight acting looking for twinks. No blacks.”

El cuerpo virtual es “dotado” de raza de acuerdo con un discurso 
racista que define el contacto con la otredad en términos de mayor 
excitación, intensidad y sexualidad en una combinación entre placer y 
peligro (hooks, 2015: 52). Este hombre racializado es hipersexualizado 
al interpretarlo como más efectivo en el encuentro sexual por medio 
de la objetualización de su corporalidad e identidad, que únicamente 
parece visible cuando se pone al servicio del placer del hombre blanco, 
lo que le resta capacidad de agencia y despolitiza su presencia en estas 
aplicaciones.

2. Análisis de datos (ii): el rechazo 
de los hombres femeninos como ejercicio necesario

El continuum masculino, tal y como he tratado de reflejarlo, tiene como 
uno de sus principales pilares el rechazo y la discriminación de una 
otredad subordinada (Segarra y Carabí, 2000: 20). En el apartado anterior 

0039-0068-GOMEZ.indd   56 31/01/2019   02:26:47 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 57

me centré en describir algunos de los ejes sobre los que se estructura la 
configuración de la masculinidad y en cómo el cuerpo supone una realidad 
necesaria, dentro y fuera del ciberespacio. A continuación, prestaré 
atención a la manera en la que los perfiles analizados describen al hombre 
femenino y lo caracterizan como modelo de conducta rechazable. Para 
ello mencionaré el modo en el que los usuarios desarrollan este discurso 
como una estrategia de diferenciación que les permite enfatizar —por 
oposición— su masculinidad hegemónica. Al respecto, el sociólogo Óscar 
Guasch (1995: 53) afirma que en la actualidad: “[el] marica se convierte en 
un personaje socialmente útil, al transformarse en el punto de referencia 
respecto al cual el varón puede fijar sus rasgos viriles negándolos en el 
otro”. El hombre femenino es una de las evidencias de la articulación 
de lo femenino como algo negativo y subalterno, independientemente de 
la identidad a la que se esté haciendo referencia: “because femininity is 
always and already inferior and undesirable when compared to mascu- 
linity, it can sustain features of  stigmatization and contamination” 
(Schippers, 2007: 96).

Una de las constantes a lo largo de los perfiles analizados tiene que ver 
no sólo con la utilización de la palabra “masculino”, sino también con 
el uso de alguna fórmula en la que se refleja directa o indirectamente el 
rechazo de lo gay entendido como feminización de lo homosexual. Esta 
marginación supone servirse, paradójicamente, del mismo entramado 
coercitivo de género que estructura la discriminación de las categorías 
sexuales no normativas, entre ellas la homosexualidad. Sin embargo, 
los usuarios mencionados se aferran a su identidad y a una concepción 
hegemónica de la misma con la intención de evitar las consecuencias 
sociales de una posible transgresión de género, y esto supone decir 
que, tal y como afirma Mario Pecheny (2002: 138), están accediendo 
a la “tolerancia social a cambio de la discreción y la invisibilidad” de 
su orientación sexual y se mantienen, de este modo, en los parámetros 
sociales marcados por el heterosexismo.

(España) “Busco alguien que no parezca gay, guapete, joven, simpático 

y sin pluma para conocerse a ver qué pasa. Yo masculino, deportista, 

simpático y con vida normal… Foto por privado!! Pd: respeto a todo el 

mundo, pero yo tengo mis gustos y sé que es difícil encontrar lo que busco, 

pero…”

0039-0068-GOMEZ.indd   57 31/01/2019   02:26:47 p.m.



58	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

(Inglaterra) “Top here, normal guy, don’t really fit any of  the stereotypical 

gay characteristics, career oriented, still always after a good laugh.”

(México) “Masculine, nice and out of  gay scene; Im into nice guys, 

searching for whatever it flows.”

En los tres mensajes se menciona la palabra “gay” como algo clave. Puesto 
que se presupone la homosexualidad o la bisexualidad de los usuarios, 
es lógico pensar que para ellos su sexualidad no es un problema, más 
bien lo es la vinculación con el estereotipo del gay femenino. Lo gay, 
el ambiente, la pluma y lo que rodea esta construcción simbólica se 
rechaza por ser un espacio de contagio e inestabilidad (Pecheny, 2002: 
133). Esto quiere decir que cualquier contacto con esta entidad supone la 
posibilidad de poner en duda no ya la propia sexualidad, sino la propia 
masculinidad.17 Estos sujetos rechazan de forma activa no sólo su femi-
nización por miedo a ser degradados socialmente, sino también por el 
reconocimiento de la relevancia de su sexualidad en su configuración 
identitaria (Pecheny, 2002: 132).

La masculinidad se entiende como exterior a una guetificación sobre 
la que se construye lo gay: “fuera de la escena gay”. En ese exterior se 
supone la libertad y la normalidad asociadas a la heteronormalización 
de los comportamientos humanos, es decir, a asumir el modo de vida y 
los valores tradicionales de la familia heterosexual como los únicos legí- 
timos. Por otro lado, el adentro —que no centro— es comprendido como 
un espacio de constreñimiento identitario en el que los sujetos deciden 
introducirse voluntariamente. La masculinidad hegemónica debe mante- 
nerse en el exterior a lo feminizado porque, en caso contrario, entra en 
un espacio de contaminación que desestabiliza los principios que rigen su 
inteligibilidad. La masculinidad no debe ponerse nunca en duda porque 
este cuestionamiento debilita toda la estructura y, por lo tanto, la iden-
tidad, lo que explica la fuerza y el empeño físico, psicológico, legal y 
estructural que la sociedad y las individualidades ponen en la contención 
de lo subalterno. La masculinidad siempre tiene miedo a perderse a sí 

17 Al respecto es muy elocuente cómo algunos usuarios presentes en los tres 

contextos geográficos reafirmaban su heterosexualidad como algo evidente debido a su 

actitud masculina de negarse a reconocerse como homosexuales o bisexuales.

0039-0068-GOMEZ.indd   58 31/01/2019   02:26:47 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 59

misma: lo abyecto regurgita su agencia a través de la interpelación a lo 
hegemónico en un ejercicio en el que su mera existencia tienta desde su 
encierro.

Dicho esto, no se trata únicamente de no entrar en contacto, sino de 
no parecer “eso” que se niega. La sustanciación de lo gay se basa preci- 
samente en aquello que se rechaza como no masculino y, por lo tanto, 
dicho conjunto debe permanecer en el campo de lo negado dialécti- 
camente. La referencia a un determinado canon estético cada vez más 
difuso obliga a la insistencia en la demarcación. Pero, además, no se 
reconoce cierta fluidez por la que poder adoptar alguna de las caracte-
rísticas de lo que se considera como gay. No se trata sólo de decir que no 
“parezco” gay, sino que además no lo “soy” ni siquiera un poco, y para 
ello se presentan características que avalan la posición masculina como 
opuesta y natural.

En algunos perfiles se afirma que el estereotipo no es una realidad, 
sino la hiperbolización de una realidad. La normalidad se concibe exclusi- 
vamente desde presupuestos heteropatriarcales, de tal forma que todo lo 
que no se ajusta a estos criterios carece de ella. Actuar con normalidad es 
hacerlo de acuerdo con patrones masculinos, y en su carencia se penetra 
en el universo de lo anormal, es decir, de aquello que no cuenta con la 
validación social de lo asumible y lo respetable. Los jotos, los maricones, 
lo camp entran en el repertorio de lo no respetable, no solamente por no 
ser masculinos, sino porque en esa transgresión de género están viéndose 
absorbidos por la categoría de lo anormal debido al rechazo ejercido por 
los propios baluartes de la normalidad.

(México) “Conociendo gente, aunque sé bien que no sucederá, puede que 

no sea el tipo que buscas. Si no te intereso solo dilo el mundo no se acaba 

[…]. Prefiero gente real que un estereotipo.”

(España) “Gente normal no afeminados.”

(Inglaterra) “Just be you!!! Attitude free zone.”

El estereotipo, de acuerdo con este discurso, es una hipérbole de la 
realidad, una exageración innecesaria, una teatralización en busca de 
atención; no es que no exista en tanto presencia pública, sino que no 

0039-0068-GOMEZ.indd   59 31/01/2019   02:26:47 p.m.



60	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

tiene la suficiente entidad para reconocerse como existente. El problema 
radica en que sólo determinadas existencias son vivibles y, tal como 
argumenta Judith Butler, existen unas vidas más vivibles que otras (Butler, 
2006: 17).

La interiorización del alineamiento de género fundamenta una 
comprensión rígida de las estructuras que la forman, de tal manera 
que cualquier transgresión trastoca el conjunto completo de valida- 
ciones. Por esta razón, que un varón sea femenino y transgreda la que 
debería ser su expresión de género trastoca un falso conjunto de causa- 
lidades y hace que, para algunos sujetos, se convierta en incomprensible, 
pues están acostumbrados a proyectar lo femenino sobre la categoría 
mujer.

(México) “Sin foto no respondo, o +35 o –18, no scorts, no gordos, no 

niñas, no señores.”

(España) “Filtros: orgullosamente latinoamericano. Fumo. Adiós a las 

acomplejadas Divas del Pop.”

(España) “No me gustan las mujeres ni latinos. No respondo perfiles sin 

foto de cara. No me atraen las fotos de culo a cuatro patas; soy activo pero 

esa pose creo que te degrada.”

La feminidad corporalizada de forma “errónea”, es decir, encarnada por 
el cuerpo no “debido”, lleva a la vinculación con el cuerpo “correcto”. 
Esta operación lógica basada en presupuestos erróneos de solidez y 
rigidez identitaria del sexo/género/sexualidad sirve para comprender 
por qué estos sujetos tratan de utilizar despectivamente la vinculación 
mujer/hombre femenino. En el caso español se va más allá a través de la 
utilización del concepto “diva acomplejada”, en referencia a una carga 
simbólica construida como “muy gay”: personalidad marcada, altivez, 
faranduleo, promiscuidad, cotilleo, egolatría, soberbia, deseo de ser el 
centro de atención, etcétera.

El hombre masculino rechaza al femenino por temor a la contami- 
nación, y esto es por miedo a convertirse en lo que él degrada y objetualiza. 
El pánico proviene, entonces, de la interiorización del ideal normativo de 
masculinidad por el que se aceptan privilegios en el sistema sexogenérico 

0039-0068-GOMEZ.indd   60 31/01/2019   02:26:47 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 61

que parten de la libre disposición física y simbólica del cuerpo femenino, 
en este caso el feminizado. Si el deseo no se orienta hacia el hombre 
feminizado es porque en este caso lo que se penaliza es la transgresión 
del alineamiento de género y no la transgresión sexual y, por lo tanto, 
porque se antepone la correcta corporalización de la masculinidad a la 
posesión de un pene (Connell, 1992: 746).

3. Análisis de datos (iii): buscar lo similar como homologación

La búsqueda de lo similar a la que hago referencia es otra de las constantes 
en los perfiles analizados. En éstos se incluyen fórmulas que acompañan 
la descripción de la propia masculinidad y que insisten en “se busca a 
igual”, “similar”, “por igual”, “algo similar”, “looking for the same”, “tío × 
tío” y un largo etcétera. Estos hombres buscan algún tipo de contacto con 
otros basado en la ausencia de feminidad, algo que puede ser utilizado 
para reflexionar sobre la similaridad.

Primeramente, en estos perfiles se hace evidente cierta autopro- 
yección de la masculinidad. Lo usuarios reconocen y valoran de tal 
manera su identidad genérica que la proyectan como su objeto de deseo 
en una especie de narcisismo en el que el objetivo principal se basa en 
evadir, por todos los medios posibles, tanto la contaminación como la 
atracción por lo femenino. Además, la masculinidad hegemónica sólo 
puede ser revalidada por sí misma, es decir, por un sujeto que sea recono-
cido como “igual”, y para ello debe cumplir con los requisitos expuestos y 
establecer un diálogo de aceptación mutua. Esto es lo que Celia Amorós 
(1992: 49; énfasis en el original) denomina “pactos de homologación”, 
que se estructuran como un “paradigma de con-validación: puedes ser y 
poder conmigo porque eres como yo, ergo te homologo”. Estos usuarios, 
al considerar su identidad como la única honorable de acuerdo con su 
posición social, necesitan de otros que ocupen su mismo estatus para así 
dotar de validez a su masculinidad: son hombres de “verdad” en busca 
de hombres “de verdad”.

En segundo lugar, no hay que olvidar que gran parte de los usuarios 
que acceden a Grindr tienen como objetivo principal establecer contacto 
sexual. En relación directa con la búsqueda de lo similar y la intenciona-
lidad erótica se puede observar el despliegue de un discurso que justifica 

0039-0068-GOMEZ.indd   61 31/01/2019   02:26:47 p.m.



62	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

y masculiniza el encuentro sexual entre “tíos”, y les permite alejarse del 
paradigma heterosexual de actividad/pasividad y, por lo tanto, de la 
objetualización y feminización patriarcal.

(México) “All kinds of  buddies. Gym buddies. Cuddle buddies. Fuck 

buddies. Sexo sin compromiso. Curious about water sports. Soy 

pasivo.”18

(España) “Tío × tío. Tomar unas cañas ir a gym…”

(Inglaterra) “Sporty. Not camp. Up for a pint.”19

Algunos usuarios incluían en sus perfiles la palabra “buddies” o “compa- 
ñeros” para servirse de un lenguaje que enfatiza la camaradería típi- 
camente masculina. No son dos hombres con una determinada relación, 
sino dos compañeros que comparten un código de conducta en la que, en 
resumen, lo gay no tiene cabida. La reiteración de la palabra clave buddies 
se inserta en la necesidad de obtener un tipo concreto de contacto marcado 
por la masculinidad y, por consiguiente, de acuerdo con patrones que 
se alejen de lo femenino. No sólo son fundamentales las menciones al 
cuerpo a través de las alusiones al gimnasio o al deporte, sino que es 
muy significativo cómo varios perfiles incluyen referencias a la cerveza 
como bebida típicamente masculina. Estos usuarios reflejan la necesidad 
de establecer contactos dentro de un espacio homosocial que privilegia 
la masculinidad hegemónica y que determina no sólo la separación 
simbólica de lo femenino, sino también una de carácter físico (Kimmel 
y Aronson, 2004: 396).

Reflexiones finales

La masculinidad funciona como una ideología no percibida como tal 
puesto que se ha naturalizado, es decir, se asume como aquello objetivo 

18 La palabra cuddle se refiere a abrazar, acariciar y, en definitiva, a sentir cerca físi- 

camente a otra persona de manera prolongada.
19 Camp es una de las maneras utilizadas para hablar de hombres afeminados al modo 

de la “pluma”.

0039-0068-GOMEZ.indd   62 31/01/2019   02:26:47 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 63

y neutro y se define como lo que no puede ser rebatido. Se trata de una 
estructura fuertemente arraigada que no es cuestionada; por el contrario, 
se contempla como inherente a la existencia humana, ya que se ha 
apoderado de la capacidad de representación de la humanidad, homoge- 
neizando y sancionando la diversidad. La masculinidad es un “punto 
de vista” determinado por los intereses particulares de un grupo social 
que se ha constituido como lo “genéricamente humano” (Amorós, 2005: 
369) y que organiza y legitima “la mirada” de lo que puede y no puede 
ser visto, percibido o experimentado.

A lo largo de las páginas que preceden, he tratado de mostrar cómo 
Grindr puede servir para reproducir eso que se ha denominado “mascu-
linity insurance”20 (Anderson, 2002: 865), es decir, un espacio en el que 
se difuminan o eliminan características que pueden asociarse a lo gay/
femenino; algo que culmina en el fortalecimiento de la masculinidad 
hegemónica como forma legítima(ada) y normal(izada) de vivencia. Lo 
masculino debe desuniversalizarse y despatriarcalizarse suponiendo esto, 
entre otras cuestiones, la eliminación de los discursos que consideran la 
ausencia de masculinidad como una “emasculación”.

Dos son los aspectos con los que me gustaría cerrar este trabajo. Prime- 
ramente, creo necesario remarcar la responsabilidad de Grindr en la regu- 
lación de este tipo de comportamientos discriminadores que, como se 
ha comprobado, se articulan de acuerdo no sólo con el género, sino 
también a través de la raza, la clase social y la sexualidad. En segundo 
lugar, me parece fundamental comenzar a eliminar los obstáculos que 
llevan a asumir la invisibilización o el rechazo directo de determinadas 
identidades amparándose en “gustos” o “preferencias” individuales. 
Puesto que cualquier elección parte de una posición ideológica de la que 
no se puede sustraer, los sujetos aquí expuestos deben reconsiderar los 
principios sobre los que se asientan sus identidades, pues el espacio del 
deseo no puede quedar al margen de la autocrítica o el cuestionamiento 
feminista. La sociedad altamente individualista a la que he hecho refe-

20 El autor hace referencia a este concepto refiriéndose a cómo determinados atletas, 

al hacer pública su homosexualidad, no sufrieron sanciones sociales excesivas puesto que 

ya habían demostrado lo válidos que eran en su desempeño físico. Aun así, afirma que “[y]

et these openly gay athletes are really neither welcomed nor accepted rather, they appear 

to be merely tolerated” (Anderson, 2002: 875).

0039-0068-GOMEZ.indd   63 31/01/2019   02:26:47 p.m.



64	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

rencia en la gestión de los discursos corporales se hace evidente también 
en la consideración de las preferencias sexuales como algo “intocable” o 
no criticable debido a que pertenece a un ámbito íntimo o privado. Esto 
pone en evidencia no sólo la falta de empatía y de concienciación social, 
sino la comodidad resultante de los privilegios masculinos.

Referencias

Amorós, Celia (2005). La gran diferencia y sus pequeñas consecuencias… para 
las luchas de las mujeres. Madrid, España: Cátedra.

Amorós, Celia (1992). “Notas para una teoría nominalista del patriar- 
cado”. Asparkía: Investigació Feminista, 1, 41-58.

Anderson, Eric (2002). “Openly Gay Athletes Contesting Hegemonic 
Masculinity in a Homophobic Environment”. Gender and Society, 
16(6), 860-877.

Azpiazu Carballo, Jokin (2017). Masculinidades y feminismo. Barcelona, 
España: Virus.

Badinter, Elizabeth (1993). XY: La identidad masculina. Madrid, España: 
Alianza.

Beauvoir, Simone de (2005). El segundo sexo: Los hechos y los mitos. vol. 1. 
Buenos Aires, Argentina: Siglo xx.

Blackwell, Courtney, Birnholtz, Jeremy & Abbott, Charles (2014). 
“Seeing and Being Seen: Co-situation and Impression formation 
using Grindr, a location-aware gay dating app”. New Media and 
Society, 17(7), 1-20.

Bourdieu, Pierre (2000). La dominación masculina. Barcelona, España: 
Anagrama.

Brancato, Sabrina (2000). “Masculinidad y etnicidad: las representaciones 
racistas y el mito del negro violador”. En Marta Segarra & Àngels 
Carabí, Nuevas masculinidades (pp. 103-120). Barcelona, España: 
Ikaria.

Burkhalter, Byron (2005). “Reading Race Online: Discovering Racial 
Identity in Usenet Discussions”. En Marc A. Smith & Peter Kollock, 
Communities in Cyberspace, (pp. 60-75). London: Routledge.

Butler, Judith (2013). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la 
identidad. Barcelona, España: Espasa Libros.

0039-0068-GOMEZ.indd   64 31/01/2019   02:26:47 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 65

Butler, Judith (2006). Vida precaria: el poder del duelo y la violencia. Buenos 
Aires, Argentina: Paidós.

Campbell, John Edward (2004). Getting It on Online: Cyberspace, Gay Male 
Sexuality, and Embodied Identity. London: Routledge.

Connell, Raewyn W. (1992). “A Very Straight Gay: Masculinity, Homo- 
sexual Experience, and the Dynamics of  Gender”. American Sociolo-
gical Review, 57(6), 735-751.

Connell, Raewyn W. (1993). “The Big Picture: Masculinities in Recent 
World History”. Theory and Society, 22(5), 597-623.

Connell, Raewyn W. (1995). Masculinities. Cambridge, United Kingdom: 
Polity Press.

Cornwell, Benjamin, & Lundgren, David C. (2001). “Love on the 
Internet: Involvement and Misrepresentation in Romantic Rela- 
tionships in Cyberspace vs. Realspace”. Computers in Human Behavior, 
17(2), 197-211.

Frye, Marilyn (1982). The Politics of  Reality: Essays in Feminist Theory. New 
York: Crossing Press.

Gill, Rosalind, Henwood, Karen & McClean, Carl (2005). “Body Projects 
and the Regulation of  Normative Masculinity”. Body and Society, 
11(1), 37-62.

Gilmore, David D. (1990). Manhood in the Making: Cultural Concepts of  
Masculinity. Yale: Yale University Press.

Gómez Beltrán, Iván (2017). “Resistencias estratégicas a la feminidad 
masculina en aplicaciones móviles (app) de contacto homosexual 
entre varones: ‘las plumas a otro lado’”. Arte y Políticas de la Identidad, 
15(15), 137-154.

Gómez Narváez, Erick-Gonzalo (2015). “La personapp, ¿el fin de la 
división entre online y offline?”. Boletín Científico Sapiens Research, 
5(2), 21-26.

Guasch, Óscar (1995). La sociedad rosa. Barcelona: Anagrama.
Hennen, Peter (2005). “Bear Bodies, Bear Masculinity: Recuperation, 

Resistance, or Retreat?”. Gender and Society, 19(1), 25-43.
Hooks, bell (2015). Black looks: race and representation. Nueva York: 

Routledge.
Kendall, Lori (1998). “Meaning and Identity in ‘Ciberspace’: The 

Performance of  Gender, Class, and Race Online”. Symbolic Inter- 
action, 21(2), 129-153.

0039-0068-GOMEZ.indd   65 31/01/2019   02:26:47 p.m.



66	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

Kendall, Lori (2002). Hanging Out in the Virtual Pub. London: University 
of  California Press.

Kimmel, Michael, & Aronson, Amy (2004). Men and Masculinities: A 
Social, Cultural, and Historical Encyclopedia. California: ABC Clio.

Kimmel, Michael (2004). Masculinity as Homophobia: Fear, Shame, 
and Silence in the Construction of  Gender Identity. En En Paula 
S. Rothenberg (Ed.) Race, Class, and Gender in the United States: An 
Integrated Study, New York: Worth, 81-93.

Kristeva, Julia (1989). Poderes de la perversión: ensayo sobre Louise-Ferdinand 
Céline. México: Siglo xxi.

Leal Guerrero, Sigifredo (2011). La pampa y el chat. Aphrodisia, imagen e 
identidad entre hombres de Buenos Aires que se buscan y encuentran mediante 
internet. Buenos Aires: Antropofagia.

Leal Guerrero, Sigifredo (2013). “Cuerpos deseados/machos representa-
dos. Aphrodisia, fórmulas representacionales y fotografía en la inter
acción homoerótica mediada por internet”. Revista Latinoamericana: 
Sexualidad, Salud y Sociedad, 13, 113-143.

Levine, Martin P. (1998). Gay Macho: The Life and Death of  the Homosexual 
Clone. Nueva York: NYU Press.

Llamas, Ricardo, & Vidarte, Francisco Javier (1999). Homografías. 
Madrid: Espasa Calpe.

McKenna, Katelyn, & John A. Bargh (2000). “Plan 9 from Cyberspace: 
The Implications of  the Internet for Personality and Social Psycho-
logy”. Personality and Social Psychology Review, 4(1), 57-75.

Mellström, Ulf  (2002). “Patriarchal Machines and Masculine Embo- 
diment”. Science, Technology, & Human Values, 27(4), 460-478.

Mowlabocus, Sharif  (2016). Gaydar Culture: Gay Men, Technology and 
Embodiment in the Digital Age. London: Routledge.

Nash, Mary (2006). “Identidades de género, mecanismos de subalter- 
nidad y procesos de emancipación femenina”. Revista CIBOD d’Afers 
Internacionals, 73-74, 39-57.

O’Brien, Jodi (2005). “Writing in the Body: Gender (re)production in 
Online Interaction”. En Smith, Marc A. & Kollock, Peter. Commu-
nities in Cyberspace. London: Routledge, 75-106.

Pecheny, Mario (2002). “Identidades discretas”. En Leonor Arfuch (ed.), 
Identidades, sujetos y subjetividades. Buenos Aires: Prometeo Libros, 
131-153.

0039-0068-GOMEZ.indd   66 31/01/2019   02:26:47 p.m.



Gómez: Grindr y la masculinidad hegemónica	 67

Ridge, Damien, Plummer, David, & Peasley, David (2006). “Remaking 
the Masculine Self  and Coping in the Liminal World of  the Gay 
Scene”. Culture, Health and Sexuality, 8(6), 501-514.

Schippers, Mimi (2007). “Recovering the Femenine Other: Masculinity, 
Femininity, and Gender Hegemony”. Theory and Society, 36(1), 85-
102.

Segal, Lynne (2007). Slow Motion. Changing Masculinities, Changing Men. 
New York: Palgrave Macmillan.

Segarra, Marta, & Àngels Carabí (eds.) (2000). Nuevas masculinidades. 
Barcelona: Icaria.

Seidler, Victor (2007). “Masculinities, Bodies, and Emotional Life”. Men 
and Masculinities, 10(1), 9-21.

Spivak Chakrovorty, Gayatri (1989). “Can the Subaltern Speak?”. En 
Cary Nelson y Lawrence Grossberg, Marxism and the Interpretation 
of  Culture. University of  Illinois Press, 271-313.

Trautner, Mary Nell, Samantha Kwan y Scott V. Savage (2013). “Mascu-
linity, Competence, and Health: The Influence of  Weight and Race 
on Social Perceptions of  Men”. Men and Masculinities, 16(4), 432- 
451.

Whitty, Monica y Jeff  Gavin (2001). “Age/sex/location: Uncovering the 
Social Cues in the Development of  Online Relationships”. Cyber- 
Psychology & Behavior, 4(5), 623-630.

Woo, Jaime (2013). Meet Grindr: How One App Changed the Way We 
Connect. Canadá.

Referencias web

Tovar, Virgie (2013). “Fat Men Are a Feminist Issue”. Everyday 
Feminism. Disponible en: [https://everydayfeminism.com/2013 
/10/fat-men-feminist-issue/]. Consultado el 4 de noviembre de 
2017.

Magda, Piñeyro (2016). “Sobre Stop Gordofobia: La gordura masculina 
y la presión estética machista”. Stopgordofobia.com. Disponible 
en: [http://www.stopgordofobia.com/sobre-stop-gordofobia-la-
gordura-masculina-y-la-presi%C3%B3n-est%C3%A9tica-machista]. 
Consultado el 1 de noviembre del 2017.

0039-0068-GOMEZ.indd   67 31/01/2019   02:26:47 p.m.



68	 Estudios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

Recibido: 24 de julio de 2017
Aprobado: 8 de enero de 2018

Acerca del autor

Iván Gómez Beltrán es doctor en Género y Diversidad por la Universidad 
de Oviedo (Asturias, España). Previamente, en esta misma institución se 
graduó en Historia y realizó un máster en Estudios de las Mujeres y de 
Género. Sus trabajos han estado centrados en diversas líneas de investi-
gación, entre ellas la masculinidad hegemónica, la cinematografía lgtb 
y la performance. En este sentido, ha publicado los siguientes artículos: 
“Resistencias estratégicas a la feminidad masculina en aplicaciones 
móviles (app) de contacto homosexual entre varones ‘las plumas a otro 
lado’”, Arte y políticas de identidad, 15 (15), 2016, pp. 137-154, y “Princesas 
y príncipes en las películas Disney (1937-2013). Análisis de la modulación 
de la masculinidad y la feminidad”. Filanderas: Revista Interdisciplinar de 
Estudios Feministas, 2, 2017, pp. 53-74.

0039-0068-GOMEZ.indd   68 31/01/2019   02:26:47 p.m.


