http://dx.doi.org/10.24201/es.2019v37n109.1433

Neopentecostalismo difuso:
movimientos evangélicos en Tijuana

Diffuse Neopentecostalism:
Evangelical Movements in Tijuana

Ramiro Jaimes Martinez

Universidad Autonoma de Baja California
México

rjaimesm@yahoo.com

Alethia Alejandra Montalvo Gonzalez

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores
en Antropologia Social (CIESAS) Occidente
México

alethiamontalvo@gmail.com

Resumen: El objetivo de este articulo es reflexionar sobre la utilidad de las cate-

” o«

gorias “pentecostalismo”, “carismaticos” y “neopentecostalismo” para estudiar
el cambio religioso en México. Para alcanzarlo, se analizan la trayectoria y el
impacto de dos movimientos evangélicos en el campo religioso de Tijuana,
especificamente durante su etapa de formacién. Por lo tanto, cabe preguntarse
hasta donde es posible asumir que el neopentecostalismo constituye una oleada
del pentecostalismo y que se le puede explicar con base en criterios doctrinales y
liturgicos tan amplios como la teologia de la prosperidad y los dones espirituales.

133



134 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

Dicho lo anterior se propone problematizar la categoria “neopentecostalismo”
y limitar su utilizacién a las iglesias surgidas del movimiento carismatico en las
denominaciones pentecostales.

Palabras clave: movimientos religiosos; secularizacion; evangélicos; neopen-
tecostalismo; pentecostalismo; carismaticos.

Abstract: The purpose of this study is to reflect on the usefulness of categories such as
“Pentecostalism,” “Charismatics,” and “Neo-Pentecostalism,” in order to study religious
change in Mexico. To achieve this, we analyze both the trajectory and the impact of
two evangelical movements in the religious field of Tijuana, specifically during their
formative years. For this, one needs to ask to what extent it is possible to assume that
Neo-Pentecostalism constitutes a wave of Pentecostalism that can be explained based on
liturgy and doctrinal criteria so extensive as the theology of prosperity and the gifts of the
spirit. Based on the preceding, the category of “Neo-Pentecostalism” is problematized and
proposed to be used exclusively for churches which arose from the Charismatic movement

within Pentecostal denominations.

Keywords: religious movements; secularization, evangelicals; neo-pentecostalism;
pentecostalism, charismatics.

1 objetivo del articulo es revisar el uso de las categorias “pente-
costalismo”, “neopentecostalismo” y “carismaticos” en los
analisis del cambio religioso en México y América Latina. En
un trabajo posterior se planted una meta similar sobre la segunda de las
categorias mencionadas, a partir de nociones sobre el origen del término,
y se identificaron sus alcances y limitaciones, asi como su relaciéon con
las teorias de la secularizacion (Jaimes, 2012a). En dicha ocasion se hablo
de la necesidad de historizar el término e identificar los supuestos sobre
los que se construyen las categorias para el analisis de lo religioso, asi
como de introducir el factor temporal mediante el estudio de las trayec-
torias de las congregaciones.
Por otra parte, la revisién conceptual se realizd en forma esquema-
tica y sin considerar con mayor detalle el “pentecostalismo”, a pesar de



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 135

ser la categoria central a partir de la cual se ha construido el llamado
“neopentecostalismo”. Por lo tanto, en un inicio se propone profundi-
zar el analisis sobre tales categorias, y en la segunda parte, un ejercicio
comparativo de dos casos concretos en Tijuana, en los momentos en que
los movimientos pentecostal y carismatico llegaron a esta ciudad. Por
tal motivo, se estudian las trayectorias de una congregacion pentecostal
catalogada como “clasica”, y otra que ha sido considerada por algunos
autores como neopentecostal (Hernandez, 2005).

Para empezar se eligio la Primera Iglesia Apostoélica de la Fe en Cristo
Jesus en Tijuana (PIT), no sélo porque fue la primera congregaciéon de
este tipo en la ciudad fronteriza, formada a raiz de los movimientos
pentecostales surgidos a principios del siglo XX, como el de Azusa en
1906, sino porque llegd a ser una de las iglesias mas importantes de esta
denominacion en el pais y uno de los motores de su acelerada expansion
en Baja California entre las décadas de 1950 y 1980.! Para el segundo
caso se seleccion6 la Iglesia Evangélica San Pablo (1ESP), actualmente una
megaiglesia originada por el movimiento carismatico metodista, ocurrido
entre 1972 y 1986.2 Debido a que no se han realizado investigaciones
extensas sobre las instituciones eclesiales en México, fuera de estudios de
caso, encuestas sociodemograficas sobre iglesias en ciertas areas urbanas
(Guadalajara, Ciudad de México, Aguascalientes) y trabajos basados en
fuentes censales, no es posible decir con exactitud hasta donde dichas
iglesias son representativas, pero puede afirmarse que ambas tienen, y
han tenido, influencia en la ciudad y en la region.?

! Para una revision mas detallada sobre la historia de los pentecostalismos en México
y Estados Unidos se sugiere De la Luz 2010; Garma, 2004; Synan, 2006; Gaxiola, 2007;
Loépez, 1999.

2 En este sentido puede decirse que en la literatura se habla de movimientos e iglesias
de manera indistinta. Aqui planteamos la necesidad de reflexionar con mayor detenimiento
sobre las implicaciones de ambos términos; de ahi la conveniencia de profundizar en los
movimientos religiosos como movimientos sociales. Desde nuestro punto de vista, los movi-
mientos religiosos, en cuanto procesos sociales, tienen una trayectoria que pasa por etapas de
institucionalizacién diversas, aunque no necesariamente siguen estrictamente las tipologias
socioldgicas tradicionales de Troelscht, Yinger o Niebuhr.

3 Para los interesados en analizar los procesos de diferenciacion religiosa, los dos
casos presentados resultan reveladores, pues permiten observar la forma como interactian
las estructuras eclesiales y los sujetos ante movimientos religiosos que impactan en, por
lo menos, dos dimensiones que conforman lo que usualmente se denomina “cambio reli-



136 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019
Un problema de definicion

Para autores considerados clasicos en el tema del cambio religioso en
Latinoamérica, el pentecostalismo es el fendmeno religioso mas impor-
tante del siglo xx (Lalive d’Epinay, 1968; Stoll, 2002; Bastian, 1997),
por lo que resulta paradojica la indefinicién de los diversos términos
utilizados por la ciencia social para analizarlo, como “pentecostalismo”,
“carismaticos” y “neopentecostalismo”. Para la mayoria de los estudiosos,
los dos ultimos son practicamente sinonimos (Fanning, 2009)

Otros autores han presentado variantes del mismo supuesto y afirman
que la renovacion carismatica era un elemento de los procesos de pente-
costalizacion (Brusco, 1995, p. 29), asi que puede decirse que ambos
movimientos son vistos como una continuidad, pero al mismo tiempo
se les reconocen diferencias eclesiologicas, teoldgicas e identitarias
(Schafer, 1992). Una postura similar la adoptan estudiosos que hablan de
una cristiandad pentecostal-carismatica (Poloma, 1997; Robbins, 2004;
Anderson, 2010). Esta perspectiva cobrd impulso desde la década de 1980,
y postula la continuidad entre pentecostales clasicos, neopentecostales,
carismaticos y neocarismaticos o Third Wavers.* Todos estarian unidos, a
pesar de sus muchas diferencias, en funcion de un caracter, una teologia
y un ethos pentecostal, resumido en la centralidad de la experiencia del
Espiritu y la practica de sus dones (Anderson, 2010).

Un segundo problema ha sido su aplicacion generalizada en diversos
contextos nacionales sin aclarar las diferencias implicitas entre Estados
Unidos, donde surgieron estos movimientos y fueron acufiados los

gioso”: la movilidad de adscripcion de diversos sectores sociales y las transformaciones de
las representaciones y organizaciones religiosas. Aunque no es el tema de este trabajo, es
posible pensar que en un campo religioso de reciente formaciéon como el de Baja California,
la diferenciacion de las instituciones estudiadas parece relacionarse tanto con la presencia de
nuevas ofertas religiosas como con la imposibilidad de éstas de controlar el capital religioso
y los otros ambitos de la vida de los creyentes.

4 Segtin Poloma, el pentecostalismo es un movimiento religioso, aunque sumamente
diverso, que incluye a los pentecostales clasicos (inicios del siglo xX), los neopentecostales
o carismaticos (de las décadas de 1960 y 1970), y los adherentes de la tercera ola (década
de 1980), que consiste en otras facetas de los movimientos de reavivamiento surgidos en el
mundo. Reconoce la autora que estas distinciones son heuristicamente arbitrarias debido
a que el movimiento pentecostal se transforma rapidamente, por lo que no es posible decir
que las caracteristicas que las sustentan se mantengan funcionales.



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 137

términos, y cada pais de América Latina (Schéfer, 1992; Stoll, 2002).
De esta forma, es posible encontrar en México trabajos que analizan los
movimientos carismaticos 0 neocarismaticos con la categoria “neopen-
tecostalismo”, utilizada por Silveira (2000) para el caso especifico de la
Iglesia Universal del Reino de Dios (TURD).

Una tercera limitacion es el desfase entre las herramientas analiticas
y los procesos sociales que describen, pues éstos se mueven y trans-
forman con mayor rapidez que nuestros recursos conceptuales, los cuales
son practicamente los mismos que aparecieron en las décadas de 1980
y 1990, y que a su vez estan basados en las categorias que los tedlogos y
los propios actores religiosos habian empleado desde la Segunda Guerra
Mundial. En este sentido, puesto que el término carismdtico data de la
década de 1960, y los procesos religiosos se han dinamizado en sociedades
globalizadas, podriamos esperar cierta inadecuacion de las herramientas
conceptuales. De ahi que se recurra a “neocarismatico”, categoria surgida
en 1970 y asociada a la llamada tercera ola del pentecostalismo, que
designa iglesias independientes que reivindicaban el uso de dones, pero
rechazaban la etiqueta de pentecostales o carismaticos (Robbins, 2004;
Schéfer, 1992; Silveira, 2000).

Por lo tanto, el “neopentecostalismo” y el “pentecostalismo” parecen
insuficientes para englobar tantos y tan variados movimientos e
instituciones religiosas. En cierta forma lo que presenta esta tesis es un
pentecostalismo y un neopentecostalismo sin adjetivos y, por lo tanto,
difusos. Aunque para la teologia y las instituciones religiosas resulte
util fundamentar sus categorias en el estudio de doctrinas y practicas
religiosas, puede ser que para las ciencias sociales sea necesario comple-
mentarlas con elementos adicionales. De hecho, aunque pentecostales
y carismaticos enfatizan la accion del Espiritu Santo, es evidente que lo
hacen de diferentes maneras, lo cual también podria ser interpretado como
una ruptura, suficiente para considerarlos como procesos sociorreligiosos
diferenciados (Jaimes, 2007, pp. 12-13).

1 Pentecostales, carismdticos y neopentecostales

Considerando lo anterior, discutiremos cémo se ha definido a pentecos-
tales, carismaticos y neopentecostales como movimientos e instituciones



138 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

religiosas. Entendemos por movimientos religiosos las acciones colectivas
organizadas por diversos agentes sociales con objetivos, estrategias y
motivaciones parcial o exclusivamente religiosos. Es decir, que recurren
preponderantemente a simbolos, discursos y mensajes referidos a una
tradicién identificada con un sistema de creencias relacionadas con lo
sagrado y lo trascendente, que las sociedades industriales modernas
han clasificado como “religién”. En este sentido no consideramos el
pentecostalismo-carismatico como una continuidad y un movimiento
religioso con diversas facetas, sino como movimientos con trayec-
torias, temporalidades y agentes diversos, con motivaciones y estrategias
propias y diferenciadas en aspectos especificos. Dicha diferenciacion
seria especialmente visible en sus etapas iniciales, pero eso no quita que
compartan elementos con movimientos anteriores o posteriores, sean o
no identificados por los sujetos como pentecostales.

Por lo tanto, es importante reiterar que esto no significa que las trayec-
torias no se vuelvan a cruzar en etapas posteriores, como de hecho ocurre
y es parte del argumento de este trabajo. Sin embargo, aun cuando suceden
este tipo de reordenamientos, es posible identificar elementos y procesos
que pueden interpretarse mas como rupturas que continuidades. Para
efectos analiticos, la diferencia entre una postura y otra depende en tltima
instancia de la perspectiva del observador. En este sentido, sostenemos
que resulta mas util considerar a tales grupos como movimientos dife-
renciados y no como uno solo.

Pentecostalismo: la religion de la precariedad

En el ambito académico se acepta que el pentecostalismo es un movi-
miento religioso surgido en Estados Unidos, desde donde se esparci6 al
mundo gracias a la acciéon de grupos autdctonos y la labor misionera.
De ambas formas enfatizaba el Bautismo del Espiritu y en sus primeros
decenios fue particularmente acogido por clases subalternas (Lalive
d’Epinay, 1968, p. 26; Silveira, 2000; Bastian, 1997).

En la literatura latinoamericana la categoria se construyo con tres
dimensiones principales: clase social, doctrinal-litirgica y funcion social.
La clase social fue, desde los primeros trabajos entre las décadas de 1960 y
1990, uno de sus rasgos centrales. Autores como Lalive d’Epinay (1968)
y Bastian (1997) destacaron que era una religién de la pobreza, tanto en



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 139

contextos rurales como urbanos. Sin embargo, esa marca distintiva puede
replantearse, pues las congregaciones de las denominaciones pentecos-
tales han visto cierta movilidad social entre sus miembros, especialmente
a partir de la década de 1970 (Gaxiola, 2007). De hecho, generalizar el
pentecostalismo como una religién de marginados tampoco es exacto,
pues desde finales de la década de 1990 se ha documentado que no
siempre son los mas pobres de las clases subalternas los que conforman
los sectores militantes de estas iglesias (Jaimes, 2001).

El otro rasgo central fue el Bautismo del Espiritu indicado por la gloso-
lalia, practicamente la inica innovacion teologica del pentecostalismo. La
conceptualizacion de éste se ha apoyado sobre todo en el aspecto doctri-
nal-litirgico y en el ejercicio de dones extaticos, y los ha asociado con la
nocion de teologia oral y elementos magicos (Bastian, 1997). Es decir,
se difundio la imagen de una religidon de la experiencia y las emociones,
alejada de la teologia sistematica de las denominaciones historicas. Si
bien al creyente pentecostal no se le exigia saber mucho sobre teologia, y
basaba su fe en sentimientos y expresiones emocionales, es discutible que
éste fuera el caso de algunos de los lideres de esos movimientos. Incluso
en sus etapas iniciales, hubo individuos que por su formacion tuvieron
un conocimiento mas profundo de las implicaciones teoldgicas de sus
avivamientos.” Ademas, la organizacion denominacional pentecostal
implica una teologia sistematizada en credos y ordenanzas.®

En cuanto a la funcidn social, se sefialaba la relacion entre los efectos
de una modernidad latinoamericana que excluia a grandes sectores de la
poblacion y un pentecostalismo que los proveia de sentido y pertenencia.
Es decir, se trataba de una opcion religiosa que reconstruia la comunidad
disuelta por la modernizacion, la urbanizacion, la migracion campo-
ciudad y la informalidad del empleo (Bastian, 1997). Por lo tanto, como
objeto de investigacion se construyd como un movimiento religioso de

5 Parham y Seymour en Estados Unidos, Hoover en Chile, asi como Rubén Ortega
en México. Ortega fue un ministro metodista que se convirtio al pentecostalismo y uno de
los primeros pastores en la iglesia de Villa Aldama, la congregacion iniciada por Romana
Carbajal de Valenzuela, que fue uno de los grupos que dieron origen a la Iglesia Apostdlica
de la Fe en Cristo Jesus (1AFc)) (Gaxiola, 2007, p. 143).

¢ Posiblemente sin el refinamiento ni complejidad de los catolicos o protestantes
historicos, pero lo suficientemente escritural para dejar de pensar que so6lo eran tedlogos
de la experiencia (Gaxiola, 2007, p. 49).



140 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

tradicion protestante, entusiasta y extatico, particularmente atractivo para
marginados y desarraigados.

Aungque en un plano secundario los autores sefialaron otras caracteris-
ticas, en general no hicieron referencia al tipo de organizacion religiosa
ni a elementos histéricos. Se observo que los pentecostales tenian deno-
minaciones, pero no se profundizd en este aspecto (Lalive d’Epinay,
1968). Es decir, no se reconocié una jerarquizacion fundamentada en la
distincion clero-laicos.” Sin embargo, sin dicha distincion y sin teologia
sistematizada no hubiera sido posible el funcionamiento de las deno-
minaciones. La revision de los cronistas pentecostales y los recientes
trabajos de una nueva generacion de historiadores relativiza la imagen
de iglesias sin jerarquias, por lo menos para el caso de México (De la
Luz, 2010, pp. 20, 21, 23).

En suma, los pioneros del estudio sobre el pentecostalismo dejaron la
impresion de que se trataba de un movimiento religioso poco institucio-
nalizado, eminentemente popular y con caracter contracultural (Bastian,
1997). No obstante, se debe tener presente que los procesos de institu-
cionalizacion en las denominaciones e iglesias pentecostales debieron
iniciarse mucho antes de la década de 1960, por lo que posiblemente se
hayan sobredimensionado tales caracteristicas para presentarlas como
un rompimiento radical con el protestantismo historico.

Autores como Evgenia Fediakova (2002) afirman que debe mati-
zarse la generalizacion hecha por Lalive del pentecostalismo como
“refugio de las masas”, pues muchas de las denominaciones del pente-
costalismo clasico han visto varias transformaciones desde que, en
1968, se construyo6 el perfil de la anomia y la precariedad. En el caso
chileno, algunas iglesias pentecostales han roto la marginacion social
y simbolico-espiritual y participan en el &mbito politico buscando una
mayor relacién entre su vision evangelizadora y las aspiraciones de las
sociedades modernas.

Asi pues, es probable que pensar el campo religioso con categorias
asociadas a la estructura denominacional, con aspiraciones de institu-

7 Para algunos autores, el pentecostalismo es una religion del tipo secta que, en
contraste con la rigida estructura de clases en Latinoamérica, no se organiza en jerarquias
ni los creyentes estan separados por una autoridad especifica (Lalive d’Epinay, 1968, p. 13;
Bastian, 1997, pp. 191, 200; Willems, 1967, p. 186).



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 141

ciones totales como el pentecostalismo clasico, resulte mas un obstaculo
para captar los cambios. En ese sentido, las tesis de la continuidad pente-
costal y del pentecostalismo global pueden ser formas de reconstruccion
de una imagen de homogeneidad impulsada por movimientos que en
su momento pretendieron lograr la uniéon ecuménica sobre el cristia-
nismo protestante. Tanto en el protestantismo histérico como en el
pentecostalismo de Azusa, a inicios del siglo XX, y mas recientemente
los “neocarismaticos”, la idea de la unidad evangélica por encima de la
fragmentacion eclesial y denominacional ha sido representada como una
condicion necesaria para el ansiado avivamiento.? Por lo tanto, pastores,
tedlogos, investigadores, seminarios y centros de investigacion confe-
sionales podrian reflejar la nocién en la forma como se representan los
procesos sociorreligiosos. Finalmente, la tesis de la continuidad también
reflejaria la traspolacidon de categorias surgidas en Estados Unidos, pero
que, al aplicarse en el campo religioso mexicano, no toma en cuenta las
diferencias que necesariamente existen entre las estructuras eclesiales de
ambos paises y sus relaciones con su sociedad, como es el caso con el
término “evangélicos” que se comenta mas adelante.

Neopentecostalismo difuso, clases medias y teologia de la prosperidad

En la década de 1960 los neopentecostales en Estados Unidos fueron
identificados como personas con mentalidad pentecostal que no abando-
naron las denominaciones evangélicas y en las que promovieron una
renovacion espiritual (Silveira, 2000; O’Connor, 1974). Algunos teélogos
e historiadores estadounidenses que subrayan la continuidad neopen-
tecostales-carismaticos prefieren este ultimo término para referirse al
movimiento. En general, entre los rasgos doctrinales distintivos de los
neopentecostales se sefialaba que reconocian la autoridad de la Biblia,

8 En 1910 la prensa metodista de la Ciudad de México promovio el trabajo ecuménico
de las denominaciones protestantes para lograr un avivamiento que provocara su expansion
exponencial (Jaimes, 2012b). La misma idea animaba a los evangelistas del movimiento
de santidad en Estados Unidos, que fue incorporada en ese experimento relativamente
exitoso de la calle Azusa en 1906. En 1925 Frank Bartleman, evangelista que trabajé con
William Seymour en Azusa, esperaba que una consecuencia del movimiento pentecostal
fuera la unidad del cristianismo en el Espiritu Santo. Finalmente, el mismo deseo ha sido
expresado por los llamados neocarismaticos y sus megaiglesias.



142 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

adoptaban posturas como la actitud evangélica, el renovacionismo, cierto
ecumenismo,’® y buscaban la unidad de la experiencia carismatica a través
de las fronteras denominacionales (Fanning, 2009, p. 8).

Los elementos que definieron a los pentecostales en los primeros afios
tenian que ver con la clase social y las formas teoldgicas y rituales, y en
el caso de los neopentecostales se siguio un patron similar. Sin embargo,
a diferencia del pentecostalismo, no ha tenido rasgos tan definidos, y
desde sus inicios ha sido de dificil aprehension. No obstante, se aprecian
elementos teoldgicos, perfil social, organizacion, historia, y otros, como
la orientacién politica.

En funcion de los elementos teoldgicos, se ha definido el neopente-
costalismo como una tradicion religiosa protestante o evangélica que
fusiona doctrinas pentecostales y reformadas con la llamada “teologia
de la prosperidad”, con especial énfasis en la sanidad, la guerra espiritual
y el exorcismo (Silveira, 2000, p. 27; Hernandez, 2002, p. 32; Mariano,
1996, p. 26), pero, a diferencia del pentecostalismo clasico, se considera a
los nuevos pentecostales como doctrinalmente abiertos, menos “alejados”
del mundo y no tan centrados en el Bautismo del Espiritu, ni en la gloso-
lalia ni en la escatologia premilenarista (Mariano, 1996, p. 26; Silveira,
2000, p. 27; Schéfer, 1992, p. 62). Por lo tanto, aparentemente seria dificil
encontrarles un canon de creencias distintivo.

No obstante, predominan los intentos por definirlos a partir de la
dimensién doctrinal. Es el caso de autores como Ricardo Mariano
(1996), que sefnald como rasgos centrales la guerra espiritual, la teologia
de la prosperidad y la flexibilizacion de usos y costumbres. Sin embargo,
su clasificacién ha resultado dificil de aplicar en otros paises de Amé-
rica Latina, asumiendo que en Brasil haya funcionado.!® Segiin Pablo

? Debemos anotar que el ecumenismo que promueven no tiene mucho que ver,
al parecer, con el movimiento teoldgico liberal iniciado en el siglo X1X por estudiantes
y profesores universitarios y renovado después de la Segunda Guerra Mundial, como
la Oxford Inter-Collegiate Christian Union (01cCU) y la Comunidad Internacional
de Estudiantes Evangélicos (CIEE o IFES por sus siglas en inglés), y que actualmente
impulsan organizaciones como el Concilio Mundial de Iglesias, rechazado en Tijuana
por algunas iglesias identificadas como carismaticas o neopentecostales (Ortiz, 2012,
pp. 48-53).

10 Uno de los pocos trabajos que cuestiona el concepto “neopentecostalismo” es el de
Gerson Leite de Moraes (2010, pp. 1-19), que argumenta que es mas un obstaculo que un



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 143

Seman (2005, p. 74), en Argentina s6lo dos iglesias se aproximan a ese
modelo.!!

De hecho, hay demasiadas diferencias entre la forma mas conocida
de esa teologia (la Iglesia Universal del Reino de Dios) y las doctrinas
que reglamentan las actitudes de los creyentes respecto a las riquezas en
otras iglesias evangélicas. Por lo tanto, no se niega que la religion forje
actitudes y disposiciones en los individuos que los orienten en la vida
social, lo discutible es que esa tarea la realice “una” teologia o evangelio
de la prosperidad, que ésta se encuentre solo en cierto tipo de iglesias y
que la tendencia coaching y mercadotécnica de algunas de ellas sea sufi-
ciente para generalizarlo como su marca central.

Posiblemente el uso, y en ocasiones el abuso, de los tipos ideales
ha llevado a un problema metodoloégico con repercusiones tedricas
y practicas que convendria revisar someramente. Cuando en 1997 el
importante trabajo de Leonildo Silveira (2000) sali6 a la luz, dejo claro
que recurria a un tipo ideal, el neopentecostalismo iurdano, para estudiar
las peculiaridades y caracteristicas de esta agrupacion especifica. Sin
embargo, al parecer, se hizo extensivo a todos los casos en América
Latina, de manera que se habla del neopentecostalismo sin adjetivos,
como si fuera un movimiento homogéneo o con un liderazgo visible,
0 como si tuviera un corpus doctrinal y organizativo equiparable a una
denominacion o una iglesia nacional.

En la practica, el término se aplica a agrupaciones tan diversas que
podrian elaborarse uno o varios diccionarios taxonomicos con los ape-
llidos de los neopentecostalismos desde México hasta Chile. Pero seria
inviable adjetivar a cada grupo que presente algunos de los rasgos conside-
rados prototipicos, y silograra realizarse, cabria preguntarse el propodsito
sin una orientacién tedrica clara. En este sentido, desde hace décadas se
ha acusado ala sociologia de la religion de centrarse en las especificidades
de las instituciones religiosas, de un escaso rigor tedrico-metodoldgico

recurso para el analisis, pues ya no refleja la situacion actual del pentecostalismo brasilefio.
El propone utilizar el término “transpentecostalismo”.

1'Semén ha aconsejado mayor cautela al aceptar una teologia de la prosperidad,
pues los que suponemos campeones del neopentecostalismo, como Carlos Annacondia,
no comulgan, por lo menos en su discurso, con la construccion conceptual que designamos
como tal (Seman, 2005, p. 74).



144 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

y de llenar este vacio con suposiciones e impresiones tacitamente acep-
tadas (Luckmann, 1973, pp. 28, 31). Posiblemente la confianza exagerada
en tipos y metaforas propicie tal situacion, por lo que resultaria util un
constante contraste entre nuestras herramientas conceptuales y la obser-
vacion directa (Silveira, 2000, pp. 18, 21).

Una de las metaforas que Silveira reviso fue la conocida como las tres
oleadas pentecostales, asociada a la tesis de la continuidad pentecos-
tal-carismatica. Sobre ésta sostenemos que no tiene la rigurosidad
tedrica ni la evidencia empirica para justificar su reiterada mencién en la
produccion del fendmeno religioso vy, por lo tanto, no deberia utilizarse
sin argumentacion previa.

Esta metafora distingue tres oleadas: 1) Primera onda, el pentecosta-
lismo clasico a inicios del siglo XX. 2) Pentecostalismo de segunda onda o
de cura divina, entre las décadas de 1950 y 1970. 3) Neopentecostalismo
o pentecostalismo auténomo (Silveira, 2000, pp. 18-19; Bahamondes
& Nelson, 2013, p. 182). Silveira reconoce que el problema con la tipifi-
cacion por oleadas es que las caracteristicas se cruzan en las diversas tipo-
logias. Por ejemplo, los pentecostales de la primera onda (Asambleas de
Dios) y dela segunda (Evangelio cuadrangular) ya tienen rasgos que la TURD
(tercera onda) solo se limit6 a desarrollar (Silveira, 2000, p. 19).

Segtn Silveira, fue Peter Wagner!? quien formul6 la metéfora, y posi-
blemente una de las primeras ocasiones en que la menciond fue en una
entrevista de 1983 para la revista Pastoral Renewal,'3 donde Wagner no se
referia directamente al pentecostalismo, sino a la Tercera Ola del Espiritu

12 Teblogo y académico del Seminario Fuller, impulsor del “iglecrecimiento”, la guerra
espiritual, el movimiento de reforma apostolica y la cartografia espiritual.

13 Indudablemente, la idea de las oleadas surgi6 en la teologia estadounidense y quiza
Wagner solamente la reformul6 con base en otras metaforas que ya circulaban. Una de ellas
es la de Henry van Dusen, que en 1958 era profesor en el Seminario Teoldgico Unién de
Nueva York y lider de la iglesia presbiteriana. Reconocid que lo que él identificaba como la
Tercera Fuerza de la Cristiandad (adventistas, pentecostales, testigos de Jehova, Iglesia del
nazareno) era un movimiento de los vastagos del protestantismo estadounidense. Ademas,
contrario a la opinion de las iglesias del mainline, afirmaba que no eran, en realidad, “sectas
marginales”. Aunque eran diferentes entre si, compartian el deseo de regresar al cristianismo
primitivo, al impulsar una practica centrada en la interpretacion literal de las Escrituras,
de tendencia conservadora y destacando una relacion personal con la divinidad, libre del
ritualismo de las iglesias y las denominaciones establecidas y generalmente centradas en
los dones del Espiritu Santo (Dusen, 1958, pp. 122-124).



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 145

Santo, conocida también como Renovacion Neocarismatica. Por lo tanto,
aunque diferenciaba claramente entre pentecostalismo y el movimiento
carismatico en iglesias evangélicas y en el catolicismo, presentaba al
Espiritu Santo como comtn denominador (Perotta, 1983, p. 165).

Esta situacion obliga a conceptualizar los movimientos religiosos
mas alla de los rasgos doctrinales y litargicos. Es decir, puesto que los
elementos doctrinales circulan en el campo religioso con relativa libertad
a pesar de las barreras teoldgicas e identitarias de las iglesias, no deben
ser los Unicos referentes de analisis para las ciencias sociales.* Por eso
se observa como iglesias que se consideran a si mismas pentecostales,
adoptan formas litargicas y doctrinales atribuidas generalmente a los
carismaticos, o incluso desplazan a un lugar secundario las manifesta-
ciones de la glosolalia como sefial del Bautismo del Espiritu.!

En segundo lugar, se observan los elementos de clase social. Este
punto es particularmente interesante, aunque se ha tratado sin la suficiente
profundidad. También es un aspecto problemadtico para la continuidad
pentecostal-carismatica, porque mas alla de lo doctrinal compartido, no
se han dejado claros los vehiculos de transmisién de una religiosidad de
marginados a individuos de clases medias y altas. No obstante, el perfil
clasemediero del neopentecostal se ha convertido en uno de sus elementos
distintivos (Hernandez, 2002, p. 241; Masferrer, 1998, p. 9).

Asi como debe tomarse con cuidado la generalizacion del pentecosta-
lismo respecto a la marginacion, lo mismo procede con el perfil social de
los neopentecostales, pues es posible caer en la esencializacion de ciertas
caracteristicas y reducirlas a clichés.!6 Otros rasgos, como la utilizacion
de medios de comunicacién (Bastian, 1997, p. 136) como parte de las

14 Es importante tener en cuenta lo variable y fluido que pueden ser los elementos
religiosos para un sujeto. Por ejemplo, algunos “laicos” con ciertos cargos pueden cambiar
las reglas del juego en el campo religioso y lograr incluso readaptar variadas formas littrgicas
en una congregacion (Montalvo, 2016).

15 Sobre este punto, pastores de iglesias pentecostales independientes en Tijuana (que
ademas tienen centros de rehabilitacion) se muestran tan abiertos y flexibles como los
de las megaiglesias San Pablo y La Arena, considerados por los especialistas como
neopentecostales.

16 Ta compleja relacion entre clase social y religién sélo permite generalizaciones
con precauciones. Si bien se percibe cierta inclinacién religiosa de una clase social, no es
una relacion lineal.



146 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

herramientas de las organizaciones religiosas, tampoco indican necesa-
riamente que se trate de neopentecostales.!”

En tercer lugar, se ha hecho referencia a elementos de organizacién
eclesial, pero tampoco hay mucha informacion. Algunos autores sélo
mencionan que estas iglesias muestran gran variedad en sus formas de
organizacion, que combinan formas de gobierno episcopal con congre-
gacional que centraliza el poder en figuras como el obispo y el apostol
(Silveira, 2000, pp. 19, 47). Otros afiaden que tienen cierta tendencia a la
organizacion de congregaciones independientes, algunas de membresia
considerable (megaiglesias), cuya autoridad central es el pastor auxiliado
por un consejo de ancianos (Hernandez, 2002, p. 32; Jaimes, 2007).

Lo anterior implicaria un rompimiento con la organizacién denomina-
cional y el gobierno congregacional del protestantismo historico, y estaria
conforme a la aparente centralidad de la tendencia autondémica en las
llamadas iglesias neopentecostales y carismaticas (Silveira, 2000, p. 18).
Aunque grandes organizaciones religiosas consideradas neopentecosta-
les, como Amistad Cristiana en México, aparentan cierta organizacion
denominacional, en su interior se manejan con alto grado de auto-
nomia. En este sentido, el fendémeno de las megaiglesias es otra tendencia
organizacional, usualmente atribuida a las iglesias neopentecostales y
neocarismaticas, que bien valdria la pena explorar. Sin embargo, posi-
blemente tal asociacién tampoco sea de ninguna manera evidente,'® pues
aproximadamente 46% de las megaiglesias estadounidenses pertenecen
a una denominacion (Bird & Thuma, 2011, p. 6).

En cuarto término estan los elementos historicos o las trayec-
torias eclesiales que constituyen, probablemente, una de las mayores
carencias respecto al estudio de estos grupos y del protestantismo en
América Latina. Aunque hay obras de perspectiva general sobre las his-
torias protestantes y evangélicas latinoamericanas, en realidad ha sido un
aspecto poco explorado. No obstante, el que los historiadores no hayan

17 Por ejemplo, es el caso de la IAFCJ en Tijuana, que en 1968 contaba con un programa
radial (Lopez, 1999, p. 92).

18 En México es posible encontrar megaiglesias dentro de una denominacion, en la cual
tienen un tratamiento especial, pues se toleran movimientos religiosos como el carismatico,
aunque en forma controlada, como también ocurre en el catolicismo. Es el caso de algunas
congregaciones en la Iglesia Metodista que retine caracteristicas de una megaiglesia, o en
la Convencién Bautista de México.



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 147

profundizado en estos temas no es impedimento para que los especialistas
de otras disciplinas incorporen las dimensiones de temporalidad y cambio
en la construccion de sus categorias analiticas.

En este sentido, historiadores de la tradiciéon estadounidense de
estudios religiosos, como Vynson Synan (2006) y Margaret Poloma
(1997), entre otros, han proporcionado la informacién sobre la que
directa o indirectamente socidlogos y antropdlogos elaboran sus respec-
tivas concepciones sobre las raices del pentecostalismo latinoamericano.
A partir de éstas, los investigadores del fendmeno religioso hemos cons-
truido nuestras categorias analiticas, por lo que esta apropiacién tiene
una gran importancia.

Sin embargo, en lineas generales se identifican algunas limitaciones
en esta operacion:

1) Socio6logosy antropologos hemos tendido a esquematizar demasiado
los procesos y sujetos historicos retratados en esas obras. Gene-
ralmente so6lo se han distinguido entre protestantes historicos, pentecos-
tales-neopentecostales (carismaticos incluidos) y paraprotestantes
(testigos, mormones y adventistas), sin cuidar demasiado identificar
corrientes doctrinales como evangelicalismo, fundamentalismo,
premilenialismo, dispensasionalismo, 0 movimientos como el de
Santidad, la Lluvia Tardia, Sefales y Milagros, Mapeo Espiritual,
entre otros.

2) Aunado alo anterior, se ha realizado la apropiacioén de conocimiento
sin sentido critico de estas fuentes. Aparentemente, se han considera-
do como datos sin necesidad de verificacidn, sin revisar fuentes, orien-
taciones e intereses de los autores. Ademas de historiadores, Synan,
Hollenweger, Menzies, Burguess y McGee son o fueron ministros
religiosos o tedlogos pentecostales, mientras que Poloma es socio-
loga y creyente pentecostal. Si bien dicha condiciéon no es motivo
para atribuirles a priori falta de objetividad,'” es posible pensar en una
preferencia individual por impulsar una vision homogénea sobre lo
que han representado como el fendmeno pentecostal-carismatico.?’

19° Al contrario, conocer el proceso “desde dentro” puede haber resultado no s6lo una
motivacion personal, sino una lectura interna muy dificil de lograr para un no creyente.
20 Esta relacion entre la historiografia protestante y la militancia confesional también



148

3)

EsTuDIOS SocioLoGIcos XXX VII: 109, 2019

En esta década se han propuesto una serie de categorias para
reemplazar o matizar el término “neopentecostalismo”, especial-
mente variando el prefijo: postpentecostalismo (Mansilla, 2017),
transpentecostalismo (Moraes, 2010) o bien enfatizando alguno de
sus elementos constitutivos, como pentecostalismo de clase media
(Koehrsen, 2017). En todos estos casos se mantiene el supuesto de
la continuidad pentecostal.

Finalmente, habria que estudiar qué tanto del énfasis en la conti-

nuidad de un pentecostalismo carismatico global responde a una
construccion de la memoria colectiva desde las instituciones religio-
sas y educativas pentecostales, especialmente en Estados Unidos.?!
Aunque se puede confiar en el profesionalismo de los cientificos
sociales, debe considerarse que las instituciones religiosas tienden a
condicionar en diversos grados la labor de los investigadores creyentes
(Garma, 1997).
En este sentido, uno de los parametros centrales de interpretacion
deben ser las diferencias regionales, locales y temporales de los mo-
vimientos evangélicos fuera de Estados Unidos. Dos autores que han
establecido este punto son Stoll (2002, p. 18) y Schéfer (1992), quienes
han sefialado los distintos sentidos que se dan a las mismas categorias
de autoadscripcion utilizadas por los evangélicos latinoamericanos
y los estadounidenses. Mientras que en Estados Unidos designan a
iglesias fundamentalistas, conversionistas y ligadas politicamente a la
derecha religiosa, en México y Latinoamérica en general se refieren
a iglesias y creyentes de tradicidn protestante y no catolica.

La ambigiiedad carismatica

A diferencia de Estados Unidos, donde se prefiere este término al de
“neopentecostales”, en América Latina casi no se utiliza mas que para

se observa en América Latina con historiadores creyentes, como Pablo Deiros y Jean

Pierre Bastian.

2l Toda institucion tiene necesidad de construirse una vision oficial y legitima de su

trayectoria. El interés en celebrar el centenario del avivamiento de la calle Azusa como

punto de arranque del movimiento pentecostal carismatico global podria entenderse

como el uso de la memoria por parte de denominaciones y centros de educacion e inves-

tigacion confesionales.



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 149

designar su vertiente catolica. Sin embargo, los carismaticos fueron defi-
nidos como grupos pertenecientes a clases sociales medias y altas, que
tienen diferentes formas de vincularse a las experiencias del Espiritu
Santo, y que no enfatizan la glosolalia como prueba del Bautismo del
Espiritu (Silveira, 2000). Entre 1950 y 1970 se generalizaron los informes
sobre miembros de iglesias del mainline protestante en Estados Unidos
que habian adoptado el uso de dones espirituales al estilo pentecostal.
Algunos historiadores afirman que en 1960, en Van Nuys, una comunidad
californiana cercana a Los Angeles, naci6 propiamente el movimiento
carismatico. Especificamente en Saint Mark, una iglesia episcopal a cargo
del pastor Dennis Benett (Synan, 2006, p. 184; Schéfer, 1992, p. 67). Otros
lo fechan con anterioridad, en 1958 en Monterrey Park, California, entre
episcopales y luteranos (O’Connor, 1974, p. 23).

Para Schifer, los neopentecostales son la expresion del movimiento
carismatico dentro de las denominaciones del pentecostalismo clasi-
co, cuyas primeras manifestaciones aparecieron alrededor de 1951.22
Los carismaticos, el movimiento promovido por pastores y laicos, espe-
cificamente de clases altas y medias, predominantemente blancos, que
buscaban una religiosidad centrada en el Espiritu Santo pero no quisieron
integrarse a una iglesia pentecostal ni salir de sus denominaciones de
origen (Synan, 2006, p. 9; Schifer, 1992, pp. 54, 55). Es decir, por dife-
rencias de clase, por carencia de espacios de participacion o por identi-
ficacion con sus iglesias promovieron la renovacion dentro de las deno-
minaciones del mainline protestante. En este sentido, lo que se observa
es que, tomando dichas distinciones, los carismaticos impulsaron un
movimiento religioso que buscaba adaptar un entusiasmo religioso similar
al del pentecostalismo clasico, hasta ese momento estigmatizado como
caracteristico de clases sociales y étnicas marginales, con creencias y
practicas de la religion denominacional junto con innovaciones doctri-
nales, litargicas y eclesioldgicas.

En suma, los neopentecostales serian la expresion carismatica en las
denominaciones del pentecostalismo clasico, mientras que los carisma-
ticos lo serian en las denominaciones e iglesias cristianas, catélicas y
protestantes (Schafer, 1992, pp. 64-65). Por supuesto, seria importante

22 Especificamente con la organizacion de Demos Shakarian, Fraternidad de Hombres
de Negocios del Evangelio Completo (Schafer, 1992, p. 66).



150 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

esclarecer si al realizar esa adaptacién hay un rompimiento o continuidad
entre pentecostalismo y movimientos carismaticos. Sin embargo, aun
asumiendo que la continuidad fuera la nota dominante, el argumento
de este trabajo es que tal perspectiva se ha elaborado deficientemente,
mientras que la ruptura no se ha abordado como opcién. Con lo obser-
vado hasta el momento en ambas tendencias, lo mas probable es que, en
algunos casos, domine la continuidad y en otros el rompimiento.

Lo cierto es que, al igual que con el pentecostalismo, el movimiento
carismatico comenz6 por una serie de “brotes” de renovacion en dife-
rentes espacios del campo religioso estadounidense y de sus extensiones
evangélicas en otros paises.?> Tampoco hubo en este caso un liderazgo
unico e indisputado, sino una diversidad de cabezas con influencia local
o regional, pero, a diferencia de los pentecostalismos, los primeros
movimientos carismaticos no adoptaron una organizacion denomina-
cional ni sus estandartes doctrinales y rituales, especialmente aquellos
que funcionaban como referentes de identidad de las denominaciones.
De esta forma, marcas identitarias como el Bautismo del Espiritu del
pentecostalismo clasico, indicado por la glosolalia, fueron relativizadas
hasta considerarlas uno mas de los dones. Lo mismo podria decirse de
doctrinas y practicas de las denominaciones del mainline protestante,
como el bautismo, la cena del Sefior, la himnologia, la predicacién y la
profesion publica de fe.

Como se aprecia, las categorias “pentecostal”, “neopentecostal” y
“carismaticos” se han utilizado, salvo excepciones, en forma ambigua, y se
suele pasarlas por alto en favor de una vision global del pentecostalismo.
Incluso se diria que su aplicacion discrecional genera mas interrogantes
que certezas cuando se pretende utilizarlas para enfrentar casos concretos
locales. Finalmente, se sugiere que este tipo de licencias ha sido apoyado
por el uso poco riguroso de metaforas que, en cierto sentido, suele guiar
y en ocasiones sustituir tanto la reflexion tedrica como la investigacion
empirica. En el siguiente apartado se analiza la trayectoria de los movi-

23 Por lo tanto, se trata de movimientos religiosos dentro de estructuras denominacio-
nales y eclesiales, tanto en el caso pentecostal como en el carismatico (y, de hecho, en el resto de
los movimientos que se originaron en forma paralela o posterior). De alli que tenga sentido
definir qué se entiende por movimiento religioso y revisar el modelo secta-iglesia-misticismo de
Troeltsch, pues a partir de éste se han estudiado tradicionalmente los movimientos en las
religiones cristianas, como un continuo institucionalizacidén-desinstitucionalizacion.



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 151

mientos evangélicos en Tijuana, una ciudad fronteriza del norte de
México, buscando precisamente que la dimension temporal funcione
como puente entre las categorias analiticas y la investigacion.

II. Los movimientos pentecostales y carismadticos en Tijuana: el caso
de la Primera Iglesia de la 14FCJ y de la Iglesia Evangélica San Pablo

Para analizar las trayectorias de la Primera Iglesia de Tijuana (PIT), perte-
neciente a la Iglesia Apostolica de la Fe en Cristo Jesus (IAFCJ), y de la
Iglesia Evangélica San Pablo en Tijuana, se tendran en mente las defini-
ciones de pentecostalismo clasico y de neopentecostalismo elaboradas en
Méxicoy en América Latina. En este sentido, se pondra especial atencion
en dos nociones que se han generalizado como marcas de identifi-
cacion de estas manifestaciones religiosas y que resultan fundamentales
para la construccion del neopentecostalismo.

La primera es la idea de que el pentecostalismo se constituye como
una religion de la precariedad, en oposicion al perfil clasemediero del
neopentecostal. En este sentido, se buscaran las pistas de como una reli-
giosidad “popular” influyo en la practica y creencias de sectores sociales
medios urbanos. La segunda tiene que ver con esta imagen de religion
desinstitucionalizada, centrada en experiencias extaticas, sin teologia
escrita y sin jerarquias, que los primeros estudiosos del pentecostalismo
difundieron y que se ha hecho extensiva a la continuidad pentecostal/
neopentecostal/carismatico, cuyo principal elemento unificador es la
glosolalia. Esto resulta interesante porque la tesis de la continuidad no
se preocupa mucho de la dimension institucional ni de las implicaciones
de las “oleadas” pentecostales en la organizacion eclesial. Por otra parte,
si el cambio religioso no se mueve exactamente en oleadas de doctrinas
y practicas, posiblemente tengamos que afinar el analisis de los movi-
mientos religiosos.

Para dar una idea de la complejidad que implica captar concep-
tualmente a pentecostales y neopentecostales, en el cuadro 1 se resumen
las diferencias entre éstos y la poblacion que se dice evangélica, segin se
aprecia en las categorias y subcategorias censales para Tijuana.?* Como

24 Las categorias, a partir de 2000, incorporaron subcategorias como “Pentecostales
y neopentecostales”, y siguen la nocion de la continuidad pentecostal.



152 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

se ve, las autoadscripciones pentecostales y neopentecostales no consti-
tuyen la mayoria de la poblacion evangélica (19%). Por otro lado, la subca-
tegoria residual Otras Evangélicas, que busca captar a los creyentes no
identificados con pentecostales, Historicos y Luz del Mundo, constituye
aproximadamente 70%. Por lo tanto, puede pensarse que al margen de
las limitaciones del instrumento censal y del cambio en las identidades
religiosas,?® una de las causas generales de dicha particularidad sean las
contradicciones entre las categorias analiticas y la complejidad de los
fenomenos sociorreligiosos (Jaimes, 2007).

Cuadro 1

Poblacion protestante y evangélica en Tijuana, 2010

Subcategoria Poblacion Porcentajes
Historicas 7174 4.13
Pentecostales y neopentecostales 32934 18.94
Luz del Mundo 4463 2.57
Otras evangélicas 129 273 74.36
Total 173 844 100

Fuente: Censo de Poblacion 2010, INEGI [en linea]: Censos y Conteos de Poblacion
y Vivienda, México: INEGI. Disponible en:<http://www.inegi.org.mx/est/contenidos/
Proyectos/ccpv/default.aspx>

Elaboracion propia.

En el cuadro 2 se presenta una comparacién esquematica entre las
trayectorias de la PIT y la IESP que permite observar las diferencias en sus
respectivos movimientos religiosos y su proceso de institucionalizacién.
Para no extendernos demasiado, se sefiala que localmente no hubo un
proceso de pentecostalizacion lineal del primero sobre el segundo, sino
un rompimiento originado por la llegada a Tijuana de los movimientos

%5 Las identidades generales (evangélicos y cristianos) dominan sobre las particulares
(denominacional) debido a la ruptura y fragmentacion denominacional de las décadas de
1970 y 1980.



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 153

evangélicos, una de cuyas primeras manifestaciones fue la renovacién
carismatica metodista de la década de 1970 (Rivera, 1993).

Otro punto destacable es que el proceso de institucionalizacion de los
movimientos religiosos es mas complejo que las tres etapas (formacion,
consolidacion y declive) a las que generalmente se asocian. De hecho,
después de lo que podria considerarse como consolidacion ocurren
multiples fases de reacomodo. En los casos estudiados, ambos tienen dichas
etapas de reordenamiento que van acompanadas no sélo de reformas
litargicas y doctrinales, sino de un cambio del perfil social de la congre-
gacion (movilidad social), asi como de la busqueda de nuevas formas
de creencia y practica (movilidad religiosa). Dichas transformaciones
parecen corresponder a cambios generacionales dentro de las iglesias, y
sociales en el exterior, todos asociados a nuevas formas de gestion y repro-
ducciodn del capital religioso.

Finalmente, es posible observar que los estandartes de ambos movi-
mientos se atentian en sus procesos de institucionalizacion. El Bautismo
del Espiritu y la glosolalia para la PIT, o los dones de lenguas, profecia,
risa y otros para la 1ESP, dejaron de tener paulatinamente el lugar central
en las actividades religiosas. En este sentido, mientras en otras latitudes
presentaron todavia sus caracteristicas como movimientos religiosos, en
Tijuana dieron paso a una vuelta al control especialista sobre el entu-
siasmo religioso.

Consideraciones finales

(Donde estan los neopentecostales en Tijuana? Sugerimos que el término
puede restringirse a las iglesias que se desprendieron del pentecostalismo
clasico o denominacional hasta antes de los movimientos evangélicos de
las décadas de 1970y 1980. A partir de entonces hicieron su aparicion mo-
vimientos de diferentes tipos, como los carismaticos, el iglecrecimiento, la
nueva alabanza contemporanea, el apostolico, entre otros, que rompieron
o flexibilizaron las denominaciones evangélicas y propiciaron el surgi-
miento de iglesias autébnomas de tendencias carismaticas y neopentecos-
tales. Dichos movimientos favorecieron una fragmentacién o ruptura
denominacional no so6lo por el surgimiento de iglesias independientes,
sino por la reformulacion de las identidades evangélicas y la autonomia



EsTuDIOS SocioLoGIcos XXX VII: 109, 2019

154

'S9[RUOIDRUIIOUDP SAUOIper) A
SQUOIDISOdSIP 9P OJUIIWIUIUBW
[° UOD ‘UIPIO UOD SOPIOIAfd saren)
-111ds9 SUOP 21U UQIDBUIGUIOD)
¢udIpuadopur BUN B [RUOIORUIW
-OU9p BINIONIISS BUN 3P OIquie)

8861 £ 861 anuyg

(yuarpuadapur
RISOS1-UQIORUTWIOUI(T)
euerduwol
pepIfeuO_MNSUL

ap sederg

‘'ow1a1qo3 £ 9 ap [3ax

BUN ‘BIXOPO}IO 9P UQIOBPIJOSUOD) —

‘JeUOTORUTU

-0OUdp BINJOMNIISI B[ 9P UQIDBULIO] —

‘ooLRWNU

OJUITWIDAID A PepI[IqeIsd JOKe]N —
'9G6T B €761 —

*(SOXOPO03110 SeW JJUdW[eU

-11j00p anbune) [e1aqI] BIOUIPU)
9p SOdTIRWISLIBD-SBISIPOIOW A
(dudWITRULIIOOP SI[QIXA[) sew anb
-une) SaIOPBAIISUOD SOJI[9SUBAD
-SOJIIBWSIIBD 211U OIDI[JUOD
“UQIRUTWIOU

-op ®[ 9p orpawoid [op Ol sew
uQroe3213U0D B 9P OJUIIWIDAID)
‘soroedsa A s03[Nd SO1IAT0

' SEPLIOOE SBOIIRIXD SeONORIJ —

¢ TRUOIORUIWIOUSP BINIONL]

-s9 e[ 10d opeidodoe OJUSTWIAOIN —
V861 A¥L61 dud —

(dSar

(0SO1311oI OJUSTWIAOIA)
uoroeWIO] 9p sederq

‘JeULIOJuT

3 rloeprpoine jeroised odron) —
“BIXOPO1IO 9P BOUISNY —

"0p109]qeIsaard uapio uIs

sepezi[eIouad SeoneIXd SeolorIy —

‘(sare8oy ua sauoIuNaI) Sau

-010e3013U0D SB[ 9p PRPI[IqeISdU] —
€V61 £ 9761 onuyg —

LId

dSdI £ L1d e[ U9 SOSOISI[oI SOJUSIUIAOW SO 9P UQIIBZI[REUOIONINISUI dp S0S3001d O] ap oAneredwio)

Z o1pen)

(UQIRUIWIOUIP-BIIAS)

pepI[eUOMISUL

(0SO1311oI OJUSTWIAOIA)
uoroewWIO] 9p sederq



wn
wn
—

JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO

'soo1e] 10d SepISLIIpP SI[RISI[09BIIX
sauoroeziuesio A (()8) SOLIISIUTUL
UBDIJISIOAIP S ‘SBN[ID U UI)
-191AU0D 3s 1ed0y ap sodnid soT
*(o[RUOIORUIIUT 31D MO[[IAN)
[e1sa[oorIed [RUOIORUIDIUT UQIORZIU
-e310 eUN UOD B[NOUIA 35 BISI[SI BT
‘sosorownu A sajuelrodwr sew
SOJ 9p oun $3 JTUdAN[ OLIISTUTW |5
"(009) o)

-stutwt ungpe ap oAode £ UQIddIIP
®] U2 SOPBIONJOAUT SOTR] 2P K ()
sa1oised op orownu o erdwe 2g
‘(sayue8a13u0d ()00 2P [RIqUIN
[o uesedsen) soudsiurw soj £
SOTEJTUTWIOP SOIND SOJ 9P UOTOBIIY
-ISIOATp A ojdwia) [op uoerdwe

K uoroonisuod ap edelo eadnN —

‘SEOnRWISLIED
SQUOIORISAJIURW SB[ 9P A uoroe3aId
U0 B[ 9P OJUIIWIOAID IP XBWI[D

9661 ® 6861 20UYH

(ersor3redowr) reurioy
UOIOBZI[RUOIONINISUT
ap sederg

"OPIOJ[GLIS 03ND [P UIPIO A
SepeIuowWe[3aI SeoNeIXo SeONoRIJ —
(0861 2p BPLOYP) LSOISI[AI A [RID0S
PEPITAOW JOARWI BUN BAIIS]O 9§ —

‘(erxop

-0110) SQUOIDISOASIP A SBIOUdID
‘seonorrd ap [ewIo] ojunfuo) —

"SOLISISTUI 9P BWIISTS

[° A [eUOIOBUIIIOUSP BINJONIISI B[ (TeuororUTOUDP
SEW UNe UepIjosuod A ueunye 9§ — 0 ©OISE]D)
‘[EUOIORUIIUI 3 [eUOIRU [eurIoy

JOATU B OJUSTWITORIO [ QUINULRW 9§ — UQIORZI[RUOION)NISUT
9861 € 9661 — ap sederg

"sooneu
-SLIeD SEISIPOJaW SO[ Ip epIfes e

® OPIQap ‘0ISOPOW OJUSIWIIAID) —

‘[EUOTORUTWIOUIP

UQIOIPEI} UOD 0DIB] 0SZRIOpPI] —

'sted [9 £ uor3ar ef

ap seorjoisode sersa[31 saredrourid
Se[ op BUN U 9}ITAUOD 3S LId B —

‘SEPEJOIUOD
SEW ZOA BPED SBOTPIXd SBOTORIJ —
‘Teuorsajoid Teroised odion) —



EsTuDIOS SocioLoGIcos XXX VII: 109, 2019

156

"S9UISIXAUL

1SBD SBOIIBWISLIED SQUOIORISIJTUBRIAL
o1 'SBISISI Seno © UeIId

SO[[o ap soyonw A ugroedronred
ns 9ANuIWSIP SauaAQ[ ap odnis 19
‘1035ed 0110

® pepIjiqesuodsar 1oAew elop £
PEPIALIOR 9P OWILI OWSIW [ 0D
1m3as apand ou [ediounid 1oised 1
‘2JueepE U 800 2

(sersar8redowt
9P SE}IJO SBAINN])

‘TeuoneIUIS BYD2I] BUN B

IopuodsarIod uadared seropewIoy
-0I £ SEIOPBAIISUOD SEIOUIPUI] SB] —

£ TRUOIORUTWIOUDP BINJONT)

-S3 B[ UD SEULIOJAI UONPOIUT 9§ —
"9JULIIPR UD GH6T 00 —

(soora8uead
SOJUSIWIAOIA)

¢'SOUBIOUE SO[ 9P BLIOABW B[
£ 103sed Opun3as [op epIfES B[ UOD
©1S9131 ] 9p juelI0dWI SBW BWSID)

“SBOT)RISLI
-0 SoUOISaIdXa Se] URIOpOW 3G

,Sndupo Ip BWIOJ U 9JUOIA
14 ua ouoypne A ojdwal oAdnu un
9p UQIOONIISUOD B[ A BISIARINYD)
ud uoedar3uod e] UOD [RUOION)
-nsur uorsuedxa op edeja eaonu

eUN BIOWI 3§ "800 © L66T 21U —

(ewstred [op uQrORZIUNNT
0 UQIDBZI[RUOIONITISUT)
SOSOISI[I SOJUITWIAOW
JJUe [RUOIOMITISUT
0powodeaI 9p sederq

'SoUAQ[ UOS uares
anb soj ap soyonw anb e opigap

‘Teuoroerouad [yrad [op orlquie) —

“uQIRu
-TWOUdP B[ 9P II[BS B UBZUIIWOD
saroised A sajuakard soyonw £

BNJUIDE IS BSOISI[AI PEPIIAOW B —

‘[PUOTORUTUIOUdP BINJONIISS B] 9P
BUWLIOJAI B[ A 0SO131]2119)UT 0F0RIP
[ ‘Tafnuw ef op ugoedonied ey
‘opunuu [e 01191qe 0I1)0 A 0XOP01IO

03098 UN 9I)US SAUOISUD) Uddaredy —
'S661 9861 —

(oonewsLIed
OJUSIWIAOW) SOSOISI[I
SOJUSTWIAOW

JJUe [RUOIOMITISUT
0powodeaI 9p sederq

(no1snpouoo) g oxpen)



157

JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO

"0861 2P ©PLOIP B[ UD LId B[ UD QLLINDO Jnb O] © re[iwis Anw ‘Jeuordesauss [y1ad [3 us orquied un ap Je[qey 3[qisod $o OpIIuas 2183 Uy
'sondsap soue SOLIBA BISBY 0I2dNIaI 3S OU BIOUAISISE ] 9Nb URIOPISUOD SOPRION[OAUT SOUNS[Y "U0IdIfes anb sajuedarduod
9P OIOWINU [3 U3 OWI0D BISI[I] ] 9p BIOUSSLIIP ] Ud OJUL) ‘J[qISUSS SBW [3 9nJ (7 9P [2 01od ‘PePLIOLISIUER UO0D SBWISID SO0 UOISLLINI(Q) ¢
"SaSUaPIUNOPeISa sersa[Sregaw sef ap erousnadxa e[ Jedrdar vosng anb eAneOIU] o
"0L61T 2P BPBOP B[ 9P
soperpaw & eprdins ‘sioul][] ‘0Sed1yD) 9p SOIGINGNS SO Ud BPRZI[ed0] eIsa[SreSaw vun 221D MO[IAN BIS9]S] B 10d epeulio] uonezuesiQ
-o11931gsa1d un £ operoised [0 U2 epenuad eun Jod [edoosida A [euoreSarSuod ourarqos 9p eULIO] BUN BIqUIRD 3S A (Jen3Lidsd eirong ‘SeonewsLIed
seonoed ‘rejnfao er8a1enss ‘eaurioduwauod ezuegee) SOd[9SUBAd SOJUSIWIAOW SONO A 0JUSTWINAINST [op Ser3arensa sef uejuawa[dwr ag
“BULIOJAI A OPOWIOD®AI 9P LIS OpOLIad 2183 dSHl B BIRJ ¢
‘saros[nduur satediourid sns uosang soore] soungye A 10ised [9 A ‘OJUSIWIAOW [€ OfiqOD O[qeq UBS BISIPOIIIA BISIIS] BT 4
(06 ‘9L "dd ‘€66 “BISATY) UQIORUIWIOUIP B[ 9P BIOPBAIISUOD B[R ]9 A SBISTUOIORAOUII
91)Ud SOII[Ju0d sOf Jod OpeuoIsed0 (9861-S/61) Teuy oidnige A xewr ns 10d epedrew eno £ (6] © 7L61) uoisnyip A anbuerre ap eun :sedejo
sop uangunsip 3s ‘Tedrournid ISTUOID NS “BISATY OIPoJ UGN UNSAS '0NUD [op BIOUIJUOD) B[ P SB[ B SOUIW OYOINW A ‘BZLIJIUOIL] BIOUIYJ
-u0)) ®[ 9p serso[S1 sef e uawedounid 0109)e A ‘9861 U9 QAN[OU0D A ¢/ 6] US QZUIWIOD OUBDIXIW BISIPOIIW ODLPWSLIED OJUSIWIAOW [ ¢
"JeUOISI OWISIPOJOW [9P OPOUWI0DEAI 9P BdE)D BUN P OUITS ‘BLIR}0ds BdL)2 UD 0SOISI[I OJUIWIAOW UN
9p eqeIRI) 3S OU OPIIUS 0IOLIIS UH “BISTPOIRIA BISI[S] ] 9p SOIqUIATW UeId s9)ueS215U00 SO ‘Ope[sel) [op BIOUSIUIAUOIUI B] B OPIqap ‘Ouniadsoa
[edrurwop 03[nd 2 uerminsns anb sare§oy ua sauorunal ap eqejen s anbuny -euenli], Ip seAe]d ourqINgns OJUINWEUOIDRIJ [d U SOSOIFI[I
SODIAIIS QIOTUI ‘9/6T A 6961 d11Ud ‘Onb vueN(L], 9p [oYlag LISIPOIIN BISI[S] B[ 9P AU2Ipuadop BOTR] BANRIOIUI BUN OWOD QI3INS dSHI B
"[EUOIOBUTWIOUP ODILW [3 U9 ‘TeS0Y op SB[N[2d B[ OWOD ‘0JUSIWIdRIAST [9p seonoerd seunSye monponur op [erauad ua ejer) as ‘seiqered se1jo ug
‘mudsa 12 owsnneq [9p UQIDRZIAIIR]AI A OJUSIWIDAIDI[SI [9p Se1Saiensa se] ‘edaueioduwajuod eZUB(e[e B] U0 SEPRUOIOR[AI 9JUdW[eIoadsy



158 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

de los diferentes ministerios que anteriormente funcionaban dentro de
las denominaciones.?6

Antes de dichos procesos las trayectorias eclesiales de San Pablo y la
PIT no muestran muchos elementos de contacto y convergencia. De hecho,
cuando ocurrieron, en la década de 1990, 1a PIT buscé evitarla para no verse
influida por el revolucionario modo de alabanza y la apertura doctrinal
de San Pablo. Por razones de espacio, no los analizamos con mayor detalle,
pero hasta este punto parece que mas que una nueva expresion pente-
costal, iglesias como San Pablo fueron resultado de la ruptura entre la
denominaciéon como forma organizada de una tradicion religiosa y sec-
tores laicos en busca de nuevas formas de practica y creencia.

Sin embargo, esto no implica descartar tajantemente la influencia
pentecostal en las denominaciones evangélicas, conocida como pente-
costalizacion. De hecho, dicha influencia de la religiosidad de sectores
marginados en las practicas y creencias de los sectores medios ocurrid
en dos maneras: /) por medio de la movilidad social de las iglesias pente-
costales. Es decir, congregaciones como la PIT observaron un cambio en
su perfil social en su tercera y cuarta generaciones. Los hijos y nietos de
los primeros pentecostales ya no eran trabajadores agricolas repatriados,
sino obreros, comerciantes y profesionistas de una ciudad fronteriza con
crecimiento explosivo. 2) Por medio de la movilidad religiosa de estas
iglesias, debido a la continua sangria de creyentes, especialmente de
aquellos que disienten y salen a formar su propia iglesia, o a engrosar
las filas de iglesias independientes. Es decir, la brecha generacional
trajo creyentes, especialmente jovenes, que buscaron formas de liturgia
y creencias acordes a sus intereses y disposiciones.

Considerar al pentecostalismo como el Unico motor de este tipo de
innovaciones tampoco es exacto a la luz de los casos estudiados. Como
se observa en la PIT, mucho del neopentecostalismo y de las tendencias
carismaticas (y otros movimientos, como el iglecrecimiento y la nueva
alabanza) proviene de elementos de clase media de las denominaciones
historicas, varios de ellos disidentes. También es necesario recordar que

%6 Es el caso de la alabanza (con pastores-cantantes como Marcos Witt), los confe-
rencistas o evangelistas (Luis Palau, Carlos Anacondia), escritores y ministerios juveniles
y de rehabilitacion de drogas, entre otras empresas e iniciativas que antes formaban parte
de los ministerios denominacionales.



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 159

las innovaciones ocurrieron primero en Estados Unidos, donde posi-
blemente el cambio si se dio en el sentido de una pentecostalizacion,
pero en el caso estudiado en México esta reforma llegd como una serie
de movimientos religiosos diferenciados.

En ese sentido, megaiglesias como IEPS no deberian ser consideradas
neopentecostales, porque surgieron precisamente de su distanciamiento,
tanto doctrinal como identitario. En tltima instancia, tan extrafias podrian
ser estas iglesias al pentecostalismo como a las denominaciones de las que
emergieron. Incluso San Pablo todavia conserva elementos doctrinales
y litargicos del metodismo, como la escuela dominical o los himnos. Si
utilizaramos el criterio doctrinal que justifica el uso de “neopentecos-
tales”, entonces también podrian designarse “neometodistas”.

Sin embargo, en la actualidad tampoco podria ser considerada caris-
matica porque, al igual que la identidad neopentecostal, dicha autoads-
cripcion no existe, y como movimiento religioso ha perdido su impulso
en las iglesias estudiadas. Paraddjicamente, la fragmentacién del campo
religioso, como podria entenderse la secularizacion al observar estos
movimientos evangélicos,?’ no ha propiciado el surgimiento de identi-
dades particulares en las confesiones protestantes, sino generales, como
“evangélicos” y “cristianos”.

Sihemos de considerar la terminologia utilizada por Schafer y algunos
autores de los estudios religiosos estadounidenses, San Pablo seria
“neocarismatica”. Sin embargo, la ambigiiedad seguiria en pie, similar
a la del término “neopentecostalismo”. Incluso podria sostenerse que
las mismas practicas carismaticas, anteriormente notables y generali-
zadas en las décadas de 1980 y 1990, hoy se encuentran relegadas
a un lugar secundario y son mas bien esporadicas. Mientras tanto, los
discursos que predominan tienen que ver con las estrategias eclesiolo-

27 No como el ocaso de la religion institucional, puesto que no desaparece, ni como su
transformacién, ya que es su condicion constante como en todo fenomeno social, sino
como la reorganizacién de sus estructuras simbolicas e institucionales. En este sentido,
se observan tendencias que, para los paradigmas sobre modernizacion y secularizacion
del siglo XX parecen paradodjicas y contradictorias: ciertos sectores del campo religioso
se atomizan, especialmente los cristianismos, mientras que otros se diversifican. En este
sentido, coexiste una creciente privatizacion de la experiencia junto con la reorganizacién
de las instituciones religiosas.



160 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

gicas que “impacten a la sociedad” y una nueva identidad “evangélica”
o “cristiana”, de la cual los sujetos niegan su condicion como “religion”.

En suma, sugerimos considerar las formas de organizacion y las
trayectorias de los movimientos e instituciones religiosas como refe-
rentes de definicién y no solo las practicas y creencias.?® De esta manera,
las instituciones podrian ser definidas como iglesias independientes o
auténomas, identificadas con diversas tradiciones evangélicas latinoame-
ricanas. Iglesias cuyos nucleos religiosos se identifican con el fundamen-
talismo biblico y que, en diversos grados, mantienen las practicas caris-
maticas. Algunas se formarian en megaiglesias, término que no cambiaria
para las que se encuentran en una denominacion. En este sentido, su linaje
creyente nos daria el apellido como una forma de precisar categorias como
neocarismaticos, carismaticos y neopentecostales. Por lo tanto, la IESP
actualmente seria una megaiglesia independiente evangélica, originada
en la tendencia carismatica.

Referencias

Anderson, Allan (2010). “Varieties, Taxonomies and Definitions”. En A.
Anderson (ed.), Studying Global Pentecostalism. Theories and Methods
(pp. 13-29). Berkeley: University of California Press.

Bahamondes, Luis & Marin, Nelson (2013). “Neopentecostalismo en
Chile: transformacién y resignificacion del neopentecostalismo
criollo”. En L. Bahamondes (ed.), Transformaciones y alternativas
religiosas en Ameérica Latina (pp. 175-191). Santiago de Chile: Univer-
sidad de Chile.

Bastian, Jean-Pierre (1997). La mutacion religiosa de América Latina. Para
una sociologia del cambio social en la modernidad periférica. México:
FCE.

Bird, Warren & Thuma, Scott (2011). American Congregations Overview
Report Megachurch. AmericanHartford Institute for Religion Research:

28 Esto no significa minimizar ciertos elementos doctrinales, sobre todo ciertas
practicas de las actividades liturgicas, como los cantos y los significados en torno a los
dones espirituales, ni las representaciones del cuerpo, pues los laicos, los creyentes, suelen
apropiarse, reformular y corporizar tales practicas, dependiendo de sus capitales culturales
y religiosos.



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 161

http://www.hartfordinstitute.org/megachurch/New-Decade-of-
Megachurches-2011Profile.pdf, consultado: 20 de enero de 2011.

Brusco, Elizabeth Ellen (1995). The Reformation of Machismo. Evangelical
Conversion and Gender in Colombia. Austin: University of Texas Press.

De la Luz, Deyssy Jael (2010). EI movimiento pentecostal en México. La
Iglesia de Dios, 1926-1948. México: La Letra Ausente.

Fanning, Don (2009). “Pentecostal and Charismatic Movements”. Trends
and Issues in Missions, 7-14. http://digitalcommons.liberty.edu/
cgm_missions/ 7.

Fediakova, Evgenia (2002). “Separatismo o participacion: evangélicos
chilenos ante la politica”. Revista de Ciencia Politica, 22 (2), 32-45.

Garma, Carlos (1997). “Perspectivas en la investigacion de la religion”.
Nueva Antropologia, 51 (XV), 105-118.

Garma, Carlos (2004). Buscando el espiritu. Pentecostalismo en Iztapalapa y
la Ciudad de México. México: Plaza y Valdés.

Gaxiola, Manuel J. (2007). La serpiente y la paloma: historia, teologia y and-
lisisde la Iglesia Apostdlica de la Fe en Cristo Jests (1914-1994). México:
IAFCJ.

Hernandez, Alberto (2005). Transformaciones sociales y cambio religioso en la
frontera norte de México. Madrid: Universidad Complutense (memoria
para optar al grado de doctor en Sociologia).

Hernandez, Alberto (2002) “Religion y diversidad en Baja California”.
En: Baja California: escenarios para el nuevo milenio, Tonatiuh Guillén
(coord.), pp. 231-259. México: UNAM.

Jaimes, Ramiro (2001). Pentecostalismos urbanos en la Ciudad de México: el
caso de Iztapalapa. México: Instituto Mora (tesis de maestria).

Jaimes, Ramiro (2007). La paradoja neopentecostal. Una expresion del cambio
religioso en Tijuana, Baja California. Tijuana: El Colegio de la Frontera
Norte (tesis de doctorado en Ciencias Sociales).

Jaimes, Ramiro (2012a). “El neopentecostalismo como objeto de inves-
tigacidn y categoria analitica”. Revista Mexicana de Sociologia, 74 (4),
649-678.

Jaimes, Ramiro (2012b). “El metodismo ante la revolucion: EI Abogado
Cristiano y la revolucion maderista”. Revista Moderna y Contempordnea
de México, 43, 69-103.

Koehrsen, Jens (2017). “When Sects Become Middle Class: Impression
Management among Middle-Class Pentecostals in Argentina”. Socio-



162 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

logy of Religion, 78:3, 318-339. https://academic.oup.com/socrel/
article-abstract/78/3/318/3924339.

Lalive d’Epinay, Christian (1968). EI refugio de las masas. Santiago de
Chile: Editorial del Pacifico.

Lopez, Samuel (1999). Historia de la Iglesia Apostélica de la Fe en Cristo Jestis
en Tijuana. Tijuana: IAFCJ.

Luckmann, Thomas (1973). La religion invisible. Salamanca, Espafa:
Sigueme.

Mansilla, Miguel; Leiva Sandra; Mufioz, Wilson (2017). Pospen-
tecostalismo: del fundacionalismo al postfundacionalismo pente-
costal chileno. Cinta de Moebio, 59, 172-185. http://www.cinta-
demoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/viewFile/45248/
47302.

Mariano, Ricardo (1996). “Os neopentecostais e a teologia da prospe-
ridade”. Novos Estudos, 1 (44), 24-44. http://novosestudos.uol.com.
br/produto/edicao-44/.

Masferrer, Elio (1998). “Configuracion del campo religioso después de
Acteal”. Revista Académica para el Estudio de las Religiones (tomo 1),
1-15. http://www.sectas.org/RAER/tomo2.asp.

Montalvo, Alethia (2016). Guerreras, diaconisas y princesas: una aproxima-
cién a las identidades femeninas pentecostales (tesis de licenciatura en
Sociologia). Tijuana: UABC.

Moraes, Gerson Leite (2010). “Neopentecostalismo, um conceito obsta-
culo na compreensao do subcampo religioso pentecostal brasileiro”.
Revista de Estudos da Religiao, 1-19. http://www4.pucsp.br/rever/
rv2_2010/t_moraes.pdf.

O’Connor, Edward D. (1974). La renovacion carismdtica en la Iglesias Cato-
lica. México: Lasser Press Mexicana.

Ortiz Chacén, Alejandra (2012). La historia del Compaiierismo Estudiantil,
1953-1998. Tijuana: UABC.

Perrotta, K. (1983). “A Third Wave? Signs Point to a Rediscovery of the
Spirit’s Power by Christians Outside the Pentecostal and Charismatic
Movements. An Interview with C. Peter Wagner”. Pastoral Renewal,
1-5.

Poloma, Margaret (1997). “Mysticism and Identity Formation in Social
Context: The Case of the Pentecostal-Charismatic Movement”.
The Seventh International Congress of Professors World Peace Academy.



JAMES, Y MONTALVO: NEOPENTECOSTALISMO DIFUSO 163

‘Washington, D.C. http://hirr.hartsem.edu/r, consultado: 24-29 de
noviembre de 1997.

Rivera, R. P. (1993). Itinerario del viento. Reseia de un avivamiento en México,
veinte afios después 1973-1993. México: CUPSA.

Robbins, Joel (2004). “The Globalization of Pentecostal and Charismatic
Christianity”. Annual Review of Anthropology, 33, 117-143.

Schéfer, Heinrich Wilhelm (1992). Protestantismo y crisis social en América
Central. San José, Costa Rica: Editorial DEI/Universidad Luterana
Salvadorefia.

Seman, Pablo (2005). “;Por qué no?: el matrimonio entre espiritualidad
y confort. Del mundo evangélico a los best-sellers”. Desacatos, 18,
71-86.

Silveira, Leonildo (2000). Zeatro, templo, mercado. Comunicacion y marketing
de los nuevos pentecostales en Ameérica Latina. Quito: Abya Dala.

Stoll, David (2002 [1990)). ;América Latina se vuelve protestante? Madrid:
Nodulo.

Synan, Vinson (2006). EI siglo del Espiritu Santo. Cien afios de renuevo pen-
tecostal y carismatico. Buenos Aires: Peniel.

Van Dusen, Henry P. (1958). “Force’s lessons for others” (pp. 122-124).
“The Third Force in Christendom” (113-122). Life, June 9, 44
(23).

Willems, Emilio (1967). Followers of the New Faith: Cultural Change and
the Rise of Protestantism in Brazil and Chile. Nashville: Vanderbilt
University Press.

Recibido: 27 de mayo de 2016
Aprobado: 12 de marzo de 2018

Acerca de los autores

Ramiro Jaimes Martinez es doctor en Ciencias Sociales por El Colegio
de la Frontera Norte. Investigador de la Universidad Autonoma de
Baja California. Areas de interés: 1) Sociologia e Historia de la religion.
2) Historia social y cultural. 3) Cambio religioso y procesos sociales
en la frontera noroeste de México. Articulos: (2012) “El metodismo
ante la Revolucioén: el abogado cristiano y el levantamiento maderista”,



164 Estubpios SocioLoGgicos XXXVII: 109, 2019

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, y (2012) “El
neopentecostalismo como objeto de investigacion y categoria analitica”,
Revista Mexicana de Sociologia.

Alethia Alejandra Montalvo Gonzalez es licenciada en Sociologia
por la Universidad Auténoma de Baja California. Becaria CIESAS. Areas
de interés: 1) Sociologia y antropologia de la religion. 2) Identidades
femeninas y relaciones de género. 3) Cuerpo e imagen. Tesis: (2016)
Guerreras, diaconisas y princesas: una aproximacion a las identidades
femeninas pentecostales.



