
Neopentecostalismo difuso: 
movimientos evangélicos en Tijuana

Diffuse Neopentecostalism: 
Evangelical Movements in Tijuana

Ramiro Jaimes Martínez

Universidad Autónoma de Baja California 
México 

rjaimesm@yahoo.com

Alethia Alejandra Montalvo González

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social (ciesas) Occidente 

México 
alethiamontalvo@gmail.com

Resumen: El objetivo de este artículo es reflexionar sobre la utilidad de las cate-
gorías “pentecostalismo”, “carismáticos” y “neopentecostalismo” para estudiar 
el cambio religioso en México. Para alcanzarlo, se analizan la trayectoria y el 
impacto de dos movimientos evangélicos en el campo religioso de Tijuana, 
específicamente durante su etapa de formación. Por lo tanto, cabe preguntarse 
hasta dónde es posible asumir que el neopentecostalismo constituye una oleada 
del pentecostalismo y que se le puede explicar con base en criterios doctrinales y 
litúrgicos tan amplios como la teología de la prosperidad y los dones espirituales. 

http://dx.doi.org/10.24201/es.2019v37n109.1433

133

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   133 31/01/2019   02:27:37 p.m.



134	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

Dicho lo anterior se propone problematizar la categoría “neopentecostalismo” 
y limitar su utilización a las iglesias surgidas del movimiento carismático en las 

denominaciones pentecostales.

Palabras clave: movimientos religiosos; secularización; evangélicos; neopen-
tecostalismo; pentecostalismo; carismáticos.

Abstract: The purpose of  this study is to reflect on the usefulness of  categories such as 
“Pentecostalism,” “Charismatics,” and “Neo-Pentecostalism,” in order to study religious 
change in Mexico. To achieve this, we analyze both the trajectory and the impact of  
two evangelical movements in the religious field of  Tijuana, specifically during their 
formative years. For this, one needs to ask to what extent it is possible to assume that 
Neo-Pentecostalism constitutes a wave of  Pentecostalism that can be explained based on 
liturgy and doctrinal criteria so extensive as the theology of  prosperity and the gifts of  the 
spirit. Based on the preceding, the category of  “Neo-Pentecostalism” is problematized and 
proposed to be used exclusively for churches which arose from the Charismatic movement 
within Pentecostal denominations.

Keywords: religious movements; secularization; evangelicals; neo-pentecostalism; 
pentecostalism; charismatics.

El objetivo del artículo es revisar el uso de las categorías “pente- 
costalismo”, “neopentecostalismo” y “carismáticos” en los 
análisis del cambio religioso en México y América Latina. En 

un trabajo posterior se planteó una meta similar sobre la segunda de las 
categorías mencionadas, a partir de nociones sobre el origen del término, 
y se identificaron sus alcances y limitaciones, así como su relación con 
las teorías de la secularización (Jaimes, 2012a). En dicha ocasión se habló 
de la necesidad de historizar el término e identificar los supuestos sobre 
los que se construyen las categorías para el análisis de lo religioso, así 
como de introducir el factor temporal mediante el estudio de las trayec- 
torias de las congregaciones.

Por otra parte, la revisión conceptual se realizó en forma esquemá- 
tica y sin considerar con mayor detalle el “pentecostalismo”, a pesar de 

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   134 31/01/2019   02:27:37 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 135

ser la categoría central a partir de la cual se ha construido el llamado 
“neopentecostalismo”. Por lo tanto, en un inicio se propone profundi-
zar el análisis sobre tales categorías, y en la segunda parte, un ejercicio 
comparativo de dos casos concretos en Tijuana, en los momentos en que 
los movimientos pentecostal y carismático llegaron a esta ciudad. Por 
tal motivo, se estudian las trayectorias de una congregación pentecostal 
catalogada como “clásica”, y otra que ha sido considerada por algunos 
autores como neopentecostal (Hernández, 2005).

Para empezar se eligió la Primera Iglesia Apostólica de la Fe en Cristo 
Jesús en Tijuana (pit), no sólo porque fue la primera congregación de 
este tipo en la ciudad fronteriza, formada a raíz de los movimientos 
pentecostales surgidos a principios del siglo xx, como el de Azusa en 
1906, sino porque llegó a ser una de las iglesias más importantes de esta 
denominación en el país y uno de los motores de su acelerada expansión 
en Baja California entre las décadas de 1950 y 1980.1 Para el segundo 
caso se seleccionó la Iglesia Evangélica San Pablo (iesp), actualmente una 
megaiglesia originada por el movimiento carismático metodista, ocurrido 
entre 1972 y 1986.2 Debido a que no se han realizado investigaciones 
extensas sobre las instituciones eclesiales en México, fuera de estudios de 
caso, encuestas sociodemográficas sobre iglesias en ciertas áreas urbanas 
(Guadalajara, Ciudad de México, Aguascalientes) y trabajos basados en 
fuentes censales, no es posible decir con exactitud hasta dónde dichas 
iglesias son representativas, pero puede afirmarse que ambas tienen, y 
han tenido, influencia en la ciudad y en la región.3

1 Para una revisión más detallada sobre la historia de los pentecostalismos en México 

y Estados Unidos se sugiere De la Luz 2010; Garma, 2004; Synan, 2006; Gaxiola, 2007; 

López, 1999.
2 En este sentido puede decirse que en la literatura se habla de movimientos e iglesias 

de manera indistinta. Aquí planteamos la necesidad de reflexionar con mayor detenimiento 

sobre las implicaciones de ambos términos; de ahí la conveniencia de profundizar en los 

movimientos religiosos como movimientos sociales. Desde nuestro punto de vista, los movi- 

mientos religiosos, en cuanto procesos sociales, tienen una trayectoria que pasa por etapas de 

institucionalización diversas, aunque no necesariamente siguen estrictamente las tipologías 

sociológicas tradicionales de Troelscht, Yinger o Niebuhr.
3 Para los interesados en analizar los procesos de diferenciación religiosa, los dos 

casos presentados resultan reveladores, pues permiten observar la forma como interactúan 

las estructuras eclesiales y los sujetos ante movimientos religiosos que impactan en, por 

lo menos, dos dimensiones que conforman lo que usualmente se denomina “cambio reli-

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   135 31/01/2019   02:27:37 p.m.



136	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

Un problema de definición

Para autores considerados clásicos en el tema del cambio religioso en 
Latinoamérica, el pentecostalismo es el fenómeno religioso más impor- 
tante del siglo xx (Lalive d’Epinay, 1968; Stoll, 2002; Bastian, 1997), 
por lo que resulta paradójica la indefinición de los diversos términos 
utilizados por la ciencia social para analizarlo, como “pentecostalismo”, 
“carismáticos” y “neopentecostalismo”. Para la mayoría de los estudiosos, 
los dos últimos son prácticamente sinónimos (Fanning, 2009)

Otros autores han presentado variantes del mismo supuesto y afirman 
que la renovación carismática era un elemento de los procesos de pente- 
costalización (Brusco, 1995, p. 29), así que puede decirse que ambos 
movimientos son vistos como una continuidad, pero al mismo tiempo 
se les reconocen diferencias eclesiológicas, teológicas e identitarias 
(Schäfer, 1992). Una postura similar la adoptan estudiosos que hablan de 
una cristiandad pentecostal-carismática (Poloma, 1997; Robbins, 2004; 
Anderson, 2010). Esta perspectiva cobró impulso desde la década de 1980, 
y postula la continuidad entre pentecostales clásicos, neopentecostales, 
carismáticos y neocarismáticos o Third Wavers.4 Todos estarían unidos, a 
pesar de sus muchas diferencias, en función de un carácter, una teología 
y un ethos pentecostal, resumido en la centralidad de la experiencia del 
Espíritu y la práctica de sus dones (Anderson, 2010).

Un segundo problema ha sido su aplicación generalizada en diversos 
contextos nacionales sin aclarar las diferencias implícitas entre Estados 
Unidos, donde surgieron estos movimientos y fueron acuñados los 

gioso”: la movilidad de adscripción de diversos sectores sociales y las transformaciones de 

las representaciones y organizaciones religiosas. Aunque no es el tema de este trabajo, es 

posible pensar que en un campo religioso de reciente formación como el de Baja California, 

la diferenciación de las instituciones estudiadas parece relacionarse tanto con la presencia de 

nuevas ofertas religiosas como con la imposibilidad de éstas de controlar el capital religioso 

y los otros ámbitos de la vida de los creyentes.
4 Según Poloma, el pentecostalismo es un movimiento religioso, aunque sumamente 

diverso, que incluye a los pentecostales clásicos (inicios del siglo xx), los neopentecostales 

o carismáticos (de las décadas de 1960 y 1970), y los adherentes de la tercera ola (década 

de 1980), que consiste en otras facetas de los movimientos de reavivamiento surgidos en el 

mundo. Reconoce la autora que estas distinciones son heurísticamente arbitrarias debido 

a que el movimiento pentecostal se transforma rápidamente, por lo que no es posible decir 

que las características que las sustentan se mantengan funcionales.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   136 31/01/2019   02:27:37 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 137

términos, y cada país de América Latina (Schäfer, 1992; Stoll, 2002). 
De esta forma, es posible encontrar en México trabajos que analizan los 
movimientos carismáticos o neocarismáticos con la categoría “neopen-
tecostalismo”, utilizada por Silveira (2000) para el caso específico de la 
Iglesia Universal del Reino de Dios (iurd).

Una tercera limitación es el desfase entre las herramientas analíticas 
y los procesos sociales que describen, pues éstos se mueven y trans- 
forman con mayor rapidez que nuestros recursos conceptuales, los cuales 
son prácticamente los mismos que aparecieron en las décadas de 1980 
y 1990, y que a su vez están basados en las categorías que los teólogos y 
los propios actores religiosos habían empleado desde la Segunda Guerra 
Mundial. En este sentido, puesto que el término carismático data de la 
década de 1960, y los procesos religiosos se han dinamizado en sociedades 
globalizadas, podríamos esperar cierta inadecuación de las herramientas 
conceptuales. De ahí que se recurra a “neocarismático”, categoría surgida 
en 1970 y asociada a la llamada tercera ola del pentecostalismo, que 
designa iglesias independientes que reivindicaban el uso de dones, pero 
rechazaban la etiqueta de pentecostales o carismáticos (Robbins, 2004; 
Schäfer, 1992; Silveira, 2000).

Por lo tanto, el “neopentecostalismo” y el “pentecostalismo” parecen 
insuficientes para englobar tantos y tan variados movimientos e 
instituciones religiosas. En cierta forma lo que presenta esta tesis es un 
pentecostalismo y un neopentecostalismo sin adjetivos y, por lo tanto, 
difusos. Aunque para la teología y las instituciones religiosas resulte 
útil fundamentar sus categorías en el estudio de doctrinas y prácticas 
religiosas, puede ser que para las ciencias sociales sea necesario comple-
mentarlas con elementos adicionales. De hecho, aunque pentecostales 
y carismáticos enfatizan la acción del Espíritu Santo, es evidente que lo 
hacen de diferentes maneras, lo cual también podría ser interpretado como 
una ruptura, suficiente para considerarlos como procesos sociorreligiosos 
diferenciados (Jaimes, 2007, pp. 12-13).

I. Pentecostales, carismáticos y neopentecostales

Considerando lo anterior, discutiremos cómo se ha definido a pentecos-
tales, carismáticos y neopentecostales como movimientos e instituciones 

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   137 31/01/2019   02:27:37 p.m.



138	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

religiosas. Entendemos por movimientos religiosos las acciones colectivas 
organizadas por diversos agentes sociales con objetivos, estrategias y 
motivaciones parcial o exclusivamente religiosos. Es decir, que recurren 
preponderantemente a símbolos, discursos y mensajes referidos a una 
tradición identificada con un sistema de creencias relacionadas con lo 
sagrado y lo trascendente, que las sociedades industriales modernas 
han clasificado como “religión”. En este sentido no consideramos el 
pentecostalismo-carismático como una continuidad y un movimiento 
religioso con diversas facetas, sino como movimientos con trayec- 
torias, temporalidades y agentes diversos, con motivaciones y estrategias 
propias y diferenciadas en aspectos específicos. Dicha diferenciación 
sería especialmente visible en sus etapas iniciales, pero eso no quita que 
compartan elementos con movimientos anteriores o posteriores, sean o 
no identificados por los sujetos como pentecostales.

Por lo tanto, es importante reiterar que esto no significa que las trayec- 
torias no se vuelvan a cruzar en etapas posteriores, como de hecho ocurre 
y es parte del argumento de este trabajo. Sin embargo, aun cuando suceden 
este tipo de reordenamientos, es posible identificar elementos y procesos 
que pueden interpretarse más como rupturas que continuidades. Para 
efectos analíticos, la diferencia entre una postura y otra depende en última 
instancia de la perspectiva del observador. En este sentido, sostenemos 
que resulta más útil considerar a tales grupos como movimientos dife-
renciados y no como uno solo.

Pentecostalismo: la religión de la precariedad

En el ámbito académico se acepta que el pentecostalismo es un movi-
miento religioso surgido en Estados Unidos, desde donde se esparció al 
mundo gracias a la acción de grupos autóctonos y la labor misionera. 
De ambas formas enfatizaba el Bautismo del Espíritu y en sus primeros 
decenios fue particularmente acogido por clases subalternas (Lalive 
d’Epinay, 1968, p. 26; Silveira, 2000; Bastian, 1997).

En la literatura latinoamericana la categoría se construyó con tres 
dimensiones principales: clase social, doctrinal-litúrgica y función social. 
La clase social fue, desde los primeros trabajos entre las décadas de 1960 y 
1990, uno de sus rasgos centrales. Autores como Lalive d’Epinay (1968) 
y Bastian (1997) destacaron que era una religión de la pobreza, tanto en 

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   138 31/01/2019   02:27:37 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 139

contextos rurales como urbanos. Sin embargo, esa marca distintiva puede 
replantearse, pues las congregaciones de las denominaciones pentecos- 
tales han visto cierta movilidad social entre sus miembros, especialmente 
a partir de la década de 1970 (Gaxiola, 2007). De hecho, generalizar el 
pentecostalismo como una religión de marginados tampoco es exacto, 
pues desde finales de la década de 1990 se ha documentado que no 
siempre son los más pobres de las clases subalternas los que conforman 
los sectores militantes de estas iglesias (Jaimes, 2001).

El otro rasgo central fue el Bautismo del Espíritu indicado por la gloso- 
lalia, prácticamente la única innovación teológica del pentecostalismo. La 
conceptualización de éste se ha apoyado sobre todo en el aspecto doctri-
nal-litúrgico y en el ejercicio de dones extáticos, y los ha asociado con la 
noción de teología oral y elementos mágicos (Bastian, 1997). Es decir, 
se difundió la imagen de una religión de la experiencia y las emociones, 
alejada de la teología sistemática de las denominaciones históricas. Si 
bien al creyente pentecostal no se le exigía saber mucho sobre teología, y 
basaba su fe en sentimientos y expresiones emocionales, es discutible que 
éste fuera el caso de algunos de los líderes de esos movimientos. Incluso 
en sus etapas iniciales, hubo individuos que por su formación tuvieron 
un conocimiento más profundo de las implicaciones teológicas de sus 
avivamientos.5 Además, la organización denominacional pentecostal 
implica una teología sistematizada en credos y ordenanzas.6

En cuanto a la función social, se señalaba la relación entre los efectos 
de una modernidad latinoamericana que excluía a grandes sectores de la 
población y un pentecostalismo que los proveía de sentido y pertenencia. 
Es decir, se trataba de una opción religiosa que reconstruía la comunidad 
disuelta por la modernización, la urbanización, la migración campo-
ciudad y la informalidad del empleo (Bastian, 1997). Por lo tanto, como 
objeto de investigación se construyó como un movimiento religioso de 

5 Parham y Seymour en Estados Unidos, Hoover en Chile, así como Rubén Ortega 

en México. Ortega fue un ministro metodista que se convirtió al pentecostalismo y uno de 

los primeros pastores en la iglesia de Villa Aldama, la congregación iniciada por Romana 

Carbajal de Valenzuela, que fue uno de los grupos que dieron origen a la Iglesia Apostólica 

de la Fe en Cristo Jesús (iafcj) (Gaxiola, 2007, p. 143).
6 Posiblemente sin el refinamiento ni complejidad de los católicos o protestantes 

históricos, pero lo suficientemente escritural para dejar de pensar que sólo eran teólogos 

de la experiencia (Gaxiola, 2007, p. 49).

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   139 31/01/2019   02:27:37 p.m.



140	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

tradición protestante, entusiasta y extático, particularmente atractivo para 
marginados y desarraigados.

Aunque en un plano secundario los autores señalaron otras caracterís-
ticas, en general no hicieron referencia al tipo de organización religiosa 
ni a elementos históricos. Se observó que los pentecostales tenían deno- 
minaciones, pero no se profundizó en este aspecto (Lalive d’Epinay, 
1968). Es decir, no se reconoció una jerarquización fundamentada en la 
distinción clero-laicos.7 Sin embargo, sin dicha distinción y sin teología 
sistematizada no hubiera sido posible el funcionamiento de las deno-
minaciones. La revisión de los cronistas pentecostales y los recientes 
trabajos de una nueva generación de historiadores relativiza la imagen 
de iglesias sin jerarquías, por lo menos para el caso de México (De la 
Luz, 2010, pp. 20, 21, 23).

En suma, los pioneros del estudio sobre el pentecostalismo dejaron la 
impresión de que se trataba de un movimiento religioso poco institucio-
nalizado, eminentemente popular y con carácter contracultural (Bastian, 
1997). No obstante, se debe tener presente que los procesos de institu-
cionalización en las denominaciones e iglesias pentecostales debieron 
iniciarse mucho antes de la década de 1960, por lo que posiblemente se 
hayan sobredimensionado tales características para presentarlas como 
un rompimiento radical con el protestantismo histórico.

Autores como Evgenia Fediakova (2002) afirman que debe mati- 
zarse la generalización hecha por Lalive del pentecostalismo como 
“refugio de las masas”, pues muchas de las denominaciones del pente- 
costalismo clásico han visto varias transformaciones desde que, en 
1968, se construyó el perfil de la anomia y la precariedad. En el caso 
chileno, algunas iglesias pentecostales han roto la marginación social 
y simbólico-espiritual y participan en el ámbito político buscando una 
mayor relación entre su visión evangelizadora y las aspiraciones de las 
sociedades modernas.

Así pues, es probable que pensar el campo religioso con categorías 
asociadas a la estructura denominacional, con aspiraciones de institu-

7 Para algunos autores, el pentecostalismo es una religión del tipo secta que, en 

contraste con la rígida estructura de clases en Latinoamérica, no se organiza en jerarquías 

ni los creyentes están separados por una autoridad específica (Lalive d’Epinay, 1968, p. 13; 

Bastian, 1997, pp. 191, 200; Willems, 1967, p. 186).

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   140 31/01/2019   02:27:37 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 141

ciones totales como el pentecostalismo clásico, resulte más un obstáculo 
para captar los cambios. En ese sentido, las tesis de la continuidad pente- 
costal y del pentecostalismo global pueden ser formas de reconstrucción 
de una imagen de homogeneidad impulsada por movimientos que en 
su momento pretendieron lograr la unión ecuménica sobre el cristia-
nismo protestante. Tanto en el protestantismo histórico como en el 
pentecostalismo de Azusa, a inicios del siglo xx, y más recientemente 
los “neocarismáticos”, la idea de la unidad evangélica por encima de la 
fragmentación eclesial y denominacional ha sido representada como una 
condición necesaria para el ansiado avivamiento.8 Por lo tanto, pastores, 
teólogos, investigadores, seminarios y centros de investigación confe-
sionales podrían reflejar la noción en la forma como se representan los 
procesos sociorreligiosos. Finalmente, la tesis de la continuidad también 
reflejaría la traspolación de categorías surgidas en Estados Unidos, pero 
que, al aplicarse en el campo religioso mexicano, no toma en cuenta las 
diferencias que necesariamente existen entre las estructuras eclesiales de 
ambos países y sus relaciones con su sociedad, como es el caso con el 
término “evangélicos” que se comenta más adelante.

Neopentecostalismo difuso, clases medias y teología de la prosperidad

En la década de 1960 los neopentecostales en Estados Unidos fueron 
identificados como personas con mentalidad pentecostal que no abando- 
naron las denominaciones evangélicas y en las que promovieron una 
renovación espiritual (Silveira, 2000; O’Connor, 1974). Algunos teólogos 
e historiadores estadounidenses que subrayan la continuidad neopen-
tecostales-carismáticos prefieren este último término para referirse al 
movimiento. En general, entre los rasgos doctrinales distintivos de los 
neopentecostales se señalaba que reconocían la autoridad de la Biblia, 

8 En 1910 la prensa metodista de la Ciudad de México promovió el trabajo ecuménico 

de las denominaciones protestantes para lograr un avivamiento que provocara su expansión 

exponencial (Jaimes, 2012b). La misma idea animaba a los evangelistas del movimiento 

de santidad en Estados Unidos, que fue incorporada en ese experimento relativamente 

exitoso de la calle Azusa en 1906. En 1925 Frank Bartleman, evangelista que trabajó con 

William Seymour en Azusa, esperaba que una consecuencia del movimiento pentecostal 

fuera la unidad del cristianismo en el Espíritu Santo. Finalmente, el mismo deseo ha sido 

expresado por los llamados neocarismáticos y sus megaiglesias.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   141 31/01/2019   02:27:37 p.m.



142	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

adoptaban posturas como la actitud evangélica, el renovacionismo, cierto 
ecumenismo,9 y buscaban la unidad de la experiencia carismática a través 
de las fronteras denominacionales (Fanning, 2009, p. 8).

Los elementos que definieron a los pentecostales en los primeros años 
tenían que ver con la clase social y las formas teológicas y rituales, y en 
el caso de los neopentecostales se siguió un patrón similar. Sin embargo, 
a diferencia del pentecostalismo, no ha tenido rasgos tan definidos, y 
desde sus inicios ha sido de difícil aprehensión. No obstante, se aprecian 
elementos teológicos, perfil social, organización, historia, y otros, como 
la orientación política.

En función de los elementos teológicos, se ha definido el neopente-
costalismo como una tradición religiosa protestante o evangélica que 
fusiona doctrinas pentecostales y reformadas con la llamada “teología 
de la prosperidad”, con especial énfasis en la sanidad, la guerra espiritual 
y el exorcismo (Silveira, 2000, p. 27; Hernández, 2002, p. 32; Mariano, 
1996, p. 26), pero, a diferencia del pentecostalismo clásico, se considera a 
los nuevos pentecostales como doctrinalmente abiertos, menos “alejados” 
del mundo y no tan centrados en el Bautismo del Espíritu, ni en la gloso-
lalia ni en la escatología premilenarista (Mariano, 1996, p. 26; Silveira, 
2000, p. 27; Schäfer, 1992, p. 62). Por lo tanto, aparentemente sería difícil 
encontrarles un canon de creencias distintivo.

No obstante, predominan los intentos por definirlos a partir de la 
dimensión doctrinal. Es el caso de autores como Ricardo Mariano 
(1996), que señaló como rasgos centrales la guerra espiritual, la teología 
de la prosperidad y la flexibilización de usos y costumbres. Sin embargo, 
su clasificación ha resultado difícil de aplicar en otros países de Amé- 
rica Latina, asumiendo que en Brasil haya funcionado.10 Según Pablo 

9 Debemos anotar que el ecumenismo que promueven no tiene mucho que ver, 

al parecer, con el movimiento teológico liberal iniciado en el siglo xix por estudiantes 

y profesores universitarios y renovado después de la Segunda Guerra Mundial, como 

la Oxford Inter-Collegiate Christian Union (oiccu) y la Comunidad Internacional 

de Estudiantes Evangélicos (ciee o ifes por sus siglas en inglés), y que actualmente 

impulsan organizaciones como el Concilio Mundial de Iglesias, rechazado en Tijuana 

por algunas iglesias identificadas como carismáticas o neopentecostales (Ortiz, 2012, 

pp. 48-53).
10 Uno de los pocos trabajos que cuestiona el concepto “neopentecostalismo” es el de 

Gerson Leite de Moraes (2010, pp. 1-19), que argumenta que es más un obstáculo que un 

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   142 31/01/2019   02:27:37 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 143

Semán (2005, p. 74), en Argentina sólo dos iglesias se aproximan a ese 
modelo.11

De hecho, hay demasiadas diferencias entre la forma más conocida 
de esa teología (la Iglesia Universal del Reino de Dios) y las doctrinas 
que reglamentan las actitudes de los creyentes respecto a las riquezas en 
otras iglesias evangélicas. Por lo tanto, no se niega que la religión forje 
actitudes y disposiciones en los individuos que los orienten en la vida 
social, lo discutible es que esa tarea la realice “una” teología o evangelio 
de la prosperidad, que ésta se encuentre sólo en cierto tipo de iglesias y 
que la tendencia coaching y mercadotécnica de algunas de ellas sea sufi-
ciente para generalizarlo como su marca central.

Posiblemente el uso, y en ocasiones el abuso, de los tipos ideales 
ha llevado a un problema metodológico con repercusiones teóricas 
y prácticas que convendría revisar someramente. Cuando en 1997 el 
importante trabajo de Leonildo Silveira (2000) salió a la luz, dejó claro 
que recurría a un tipo ideal, el neopentecostalismo iurdano, para estudiar 
las peculiaridades y características de esta agrupación específica. Sin 
embargo, al parecer, se hizo extensivo a todos los casos en América 
Latina, de manera que se habla del neopentecostalismo sin adjetivos, 
como si fuera un movimiento homogéneo o con un liderazgo visible, 
o como si tuviera un corpus doctrinal y organizativo equiparable a una 
denominación o una iglesia nacional.

En la práctica, el término se aplica a agrupaciones tan diversas que 
podrían elaborarse uno o varios diccionarios taxonómicos con los ape-
llidos de los neopentecostalismos desde México hasta Chile. Pero sería 
inviable adjetivar a cada grupo que presente algunos de los rasgos conside-
rados prototípicos, y si lograra realizarse, cabría preguntarse el propósito 
sin una orientación teórica clara. En este sentido, desde hace décadas se 
ha acusado a la sociología de la religión de centrarse en las especificidades 
de las instituciones religiosas, de un escaso rigor teórico-metodológico 

recurso para el análisis, pues ya no refleja la situación actual del pentecostalismo brasileño. 

Él propone utilizar el término “transpentecostalismo”.
11 Semán ha aconsejado mayor cautela al aceptar una teología de la prosperidad, 

pues los que suponemos campeones del neopentecostalismo, como Carlos Annacondia, 

no comulgan, por lo menos en su discurso, con la construcción conceptual que designamos 

como tal (Semán, 2005, p. 74).

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   143 31/01/2019   02:27:38 p.m.



144	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

y de llenar este vacío con suposiciones e impresiones tácitamente acep- 
tadas (Luckmann, 1973, pp. 28, 31). Posiblemente la confianza exagerada 
en tipos y metáforas propicie tal situación, por lo que resultaría útil un 
constante contraste entre nuestras herramientas conceptuales y la obser-
vación directa (Silveira, 2000, pp. 18, 21).

Una de las metáforas que Silveira revisó fue la conocida como las tres 
oleadas pentecostales, asociada a la tesis de la continuidad pentecos- 
tal-carismática. Sobre ésta sostenemos que no tiene la rigurosidad 
teórica ni la evidencia empírica para justificar su reiterada mención en la 
producción del fenómeno religioso y, por lo tanto, no debería utilizarse 
sin argumentación previa.

Esta metáfora distingue tres oleadas: 1) Primera onda, el pentecosta-
lismo clásico a inicios del siglo xx. 2) Pentecostalismo de segunda onda o 
de cura divina, entre las décadas de 1950 y 1970. 3) Neopentecostalismo 
o pentecostalismo autónomo (Silveira, 2000, pp. 18-19; Bahamondes 
& Nelson, 2013, p. 182). Silveira reconoce que el problema con la tipifi- 
cación por oleadas es que las características se cruzan en las diversas tipo- 
logías. Por ejemplo, los pentecostales de la primera onda (Asambleas de 
Dios) y de la segunda (Evangelio cuadrangular) ya tienen rasgos que la iurd 
(tercera onda) sólo se limitó a desarrollar (Silveira, 2000, p. 19).

Según Silveira, fue Peter Wagner12 quien formuló la metáfora, y posi-
blemente una de las primeras ocasiones en que la mencionó fue en una 
entrevista de 1983 para la revista Pastoral Renewal,13 donde Wagner no se 
refería directamente al pentecostalismo, sino a la Tercera Ola del Espíritu 

12 Teólogo y académico del Seminario Fuller, impulsor del “iglecrecimiento”, la guerra 

espiritual, el movimiento de reforma apostólica y la cartografía espiritual.
13 Indudablemente, la idea de las oleadas surgió en la teología estadounidense y quizá 

Wagner solamente la reformuló con base en otras metáforas que ya circulaban. Una de ellas 

es la de Henry van Dusen, que en 1958 era profesor en el Seminario Teológico Unión de 

Nueva York y líder de la iglesia presbiteriana. Reconoció que lo que él identificaba como la 

Tercera Fuerza de la Cristiandad (adventistas, pentecostales, testigos de Jehová, Iglesia del 

nazareno) era un movimiento de los vástagos del protestantismo estadounidense. Además, 

contrario a la opinión de las iglesias del mainline, afirmaba que no eran, en realidad, “sectas 

marginales”. Aunque eran diferentes entre sí, compartían el deseo de regresar al cristianismo 

primitivo, al impulsar una práctica centrada en la interpretación literal de las Escrituras, 

de tendencia conservadora y destacando una relación personal con la divinidad, libre del 

ritualismo de las iglesias y las denominaciones establecidas y generalmente centradas en 

los dones del Espíritu Santo (Dusen, 1958, pp. 122-124).

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   144 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 145

Santo, conocida también como Renovación Neocarismática. Por lo tanto, 
aunque diferenciaba claramente entre pentecostalismo y el movimiento 
carismático en iglesias evangélicas y en el catolicismo, presentaba al 
Espíritu Santo como común denominador (Perotta, 1983, p. 165).

Esta situación obliga a conceptualizar los movimientos religiosos 
más allá de los rasgos doctrinales y litúrgicos. Es decir, puesto que los 
elementos doctrinales circulan en el campo religioso con relativa libertad 
a pesar de las barreras teológicas e identitarias de las iglesias, no deben 
ser los únicos referentes de análisis para las ciencias sociales.14 Por eso 
se observa cómo iglesias que se consideran a sí mismas pentecostales, 
adoptan formas litúrgicas y doctrinales atribuidas generalmente a los 
carismáticos, o incluso desplazan a un lugar secundario las manifesta- 
ciones de la glosolalia como señal del Bautismo del Espíritu.15

En segundo lugar, se observan los elementos de clase social. Este 
punto es particularmente interesante, aunque se ha tratado sin la suficiente 
profundidad. También es un aspecto problemático para la continuidad 
pentecostal-carismática, porque más allá de lo doctrinal compartido, no 
se han dejado claros los vehículos de transmisión de una religiosidad de 
marginados a individuos de clases medias y altas. No obstante, el perfil 
clasemediero del neopentecostal se ha convertido en uno de sus elementos 
distintivos (Hernández, 2002, p. 241; Masferrer, 1998, p. 9).

Así como debe tomarse con cuidado la generalización del pentecosta-
lismo respecto a la marginación, lo mismo procede con el perfil social de 
los neopentecostales, pues es posible caer en la esencialización de ciertas 
características y reducirlas a clichés.16 Otros rasgos, como la utilización 
de medios de comunicación (Bastian, 1997, p. 136) como parte de las 

14 Es importante tener en cuenta lo variable y fluido que pueden ser los elementos 

religiosos para un sujeto. Por ejemplo, algunos “laicos” con ciertos cargos pueden cambiar 

las reglas del juego en el campo religioso y lograr incluso readaptar variadas formas litúrgicas 

en una congregación (Montalvo, 2016).
15 Sobre este punto, pastores de iglesias pentecostales independientes en Tijuana (que 

además tienen centros de rehabilitación) se muestran tan abiertos y flexibles como los 

de las megaiglesias San Pablo y La Arena, considerados por los especialistas como 

neopentecostales.
16 La compleja relación entre clase social y religión sólo permite generalizaciones 

con precauciones. Si bien se percibe cierta inclinación religiosa de una clase social, no es 

una relación lineal.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   145 31/01/2019   02:27:38 p.m.



146	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

herramientas de las organizaciones religiosas, tampoco indican necesa-
riamente que se trate de neopentecostales.17

En tercer lugar, se ha hecho referencia a elementos de organización 
eclesial, pero tampoco hay mucha información. Algunos autores sólo 
mencionan que estas iglesias muestran gran variedad en sus formas de 
organización, que combinan formas de gobierno episcopal con congre-
gacional que centraliza el poder en figuras como el obispo y el apóstol 
(Silveira, 2000, pp. 19, 47). Otros añaden que tienen cierta tendencia a la 
organización de congregaciones independientes, algunas de membresía 
considerable (megaiglesias), cuya autoridad central es el pastor auxiliado 
por un consejo de ancianos (Hernández, 2002, p. 32; Jaimes, 2007).

Lo anterior implicaría un rompimiento con la organización denomina-
cional y el gobierno congregacional del protestantismo histórico, y estaría 
conforme a la aparente centralidad de la tendencia autonómica en las 
llamadas iglesias neopentecostales y carismáticas (Silveira, 2000, p. 18). 
Aunque grandes organizaciones religiosas consideradas neopentecosta-
les, como Amistad Cristiana en México, aparentan cierta organización 
denominacional, en su interior se manejan con alto grado de auto- 
nomía. En este sentido, el fenómeno de las megaiglesias es otra tendencia 
organizacional, usualmente atribuida a las iglesias neopentecostales y 
neocarismáticas, que bien valdría la pena explorar. Sin embargo, posi-
blemente tal asociación tampoco sea de ninguna manera evidente,18 pues 
aproximadamente 46% de las megaiglesias estadounidenses pertenecen 
a una denominación (Bird & Thuma, 2011, p. 6).

En cuarto término están los elementos históricos o las trayec- 
torias eclesiales que constituyen, probablemente, una de las mayores 
carencias respecto al estudio de estos grupos y del protestantismo en 
América Latina. Aunque hay obras de perspectiva general sobre las his-
torias protestantes y evangélicas latinoamericanas, en realidad ha sido un 
aspecto poco explorado. No obstante, el que los historiadores no hayan 

17 Por ejemplo, es el caso de la iafcj en Tijuana, que en 1968 contaba con un programa 

radial (López, 1999, p. 92).
18 En México es posible encontrar megaiglesias dentro de una denominación, en la cual 

tienen un tratamiento especial, pues se toleran movimientos religiosos como el carismático, 

aunque en forma controlada, como también ocurre en el catolicismo. Es el caso de algunas 

congregaciones en la Iglesia Metodista que reúne características de una megaiglesia, o en 

la Convención Bautista de México.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   146 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 147

profundizado en estos temas no es impedimento para que los especialistas 
de otras disciplinas incorporen las dimensiones de temporalidad y cambio 
en la construcción de sus categorías analíticas.

En este sentido, historiadores de la tradición estadounidense de 
estudios religiosos, como Vynson Synan (2006) y Margaret Poloma 
(1997), entre otros, han proporcionado la información sobre la que 
directa o indirectamente sociólogos y antropólogos elaboran sus respec- 
tivas concepciones sobre las raíces del pentecostalismo latinoamericano. 
A partir de éstas, los investigadores del fenómeno religioso hemos cons-
truido nuestras categorías analíticas, por lo que esta apropiación tiene 
una gran importancia.

Sin embargo, en líneas generales se identifican algunas limitaciones 
en esta operación:

1)	 Sociólogos y antropólogos hemos tendido a esquematizar demasiado 
los procesos y sujetos históricos retratados en esas obras. Gene- 
ralmente sólo se han distinguido entre protestantes históricos, pentecos- 
tales-neopentecostales (carismáticos incluidos) y paraprotestantes 
(testigos, mormones y adventistas), sin cuidar demasiado identificar 
corrientes doctrinales como evangelicalismo, fundamentalismo, 
premilenialismo, dispensasionalismo, o movimientos como el de 
Santidad, la Lluvia Tardía, Señales y Milagros, Mapeo Espiritual, 
entre otros.

2)	 Aunado a lo anterior, se ha realizado la apropiación de conocimiento 
sin sentido crítico de estas fuentes. Aparentemente, se han considera-
do como datos sin necesidad de verificación, sin revisar fuentes, orien-
taciones e intereses de los autores. Además de historiadores, Synan, 
Hollenweger, Menzies, Burguess y McGee son o fueron ministros 
religiosos o teólogos pentecostales, mientras que Poloma es soció- 
loga y creyente pentecostal. Si bien dicha condición no es motivo 
para atribuirles a priori falta de objetividad,19 es posible pensar en una 
preferencia individual por impulsar una visión homogénea sobre lo 
que han representado como el fenómeno pentecostal-carismático.20 

19 Al contrario, conocer el proceso “desde dentro” puede haber resultado no sólo una 

motivación personal, sino una lectura interna muy difícil de lograr para un no creyente.
20 Esta relación entre la historiografía protestante y la militancia confesional también 

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   147 31/01/2019   02:27:38 p.m.



148	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

En esta década se han propuesto una serie de categorías para 
reemplazar o matizar el término “neopentecostalismo”, especial-
mente variando el prefijo: postpentecostalismo (Mansilla, 2017), 
transpentecostalismo (Moraes, 2010) o bien enfatizando alguno de 
sus elementos constitutivos, como pentecostalismo de clase media 
(Koehrsen, 2017). En todos estos casos se mantiene el supuesto de 
la continuidad pentecostal.

		  Finalmente, habría que estudiar qué tanto del énfasis en la conti- 
nuidad de un pentecostalismo carismático global responde a una 
construcción de la memoria colectiva desde las instituciones religio-
sas y educativas pentecostales, especialmente en Estados Unidos.21 
Aunque se puede confiar en el profesionalismo de los científicos 
sociales, debe considerarse que las instituciones religiosas tienden a 
condicionar en diversos grados la labor de los investigadores creyentes 
(Garma, 1997).

3)	 En este sentido, uno de los parámetros centrales de interpretación 
deben ser las diferencias regionales, locales y temporales de los mo-
vimientos evangélicos fuera de Estados Unidos. Dos autores que han 
establecido este punto son Stoll (2002, p. 18) y Schäfer (1992), quienes 
han señalado los distintos sentidos que se dan a las mismas categorías 
de autoadscripción utilizadas por los evangélicos latinoamericanos 
y los estadounidenses. Mientras que en Estados Unidos designan a 
iglesias fundamentalistas, conversionistas y ligadas políticamente a la 
derecha religiosa, en México y Latinoamérica en general se refieren 
a iglesias y creyentes de tradición protestante y no católica.

La ambigüedad carismática

A diferencia de Estados Unidos, donde se prefiere este término al de 
“neopentecostales”, en América Latina casi no se utiliza más que para 

se observa en América Latina con historiadores creyentes, como Pablo Deiros y Jean 

Pierre Bastian.
21 Toda institución tiene necesidad de construirse una visión oficial y legítima de su 

trayectoria. El interés en celebrar el centenario del avivamiento de la calle Azusa como 

punto de arranque del movimiento pentecostal carismático global podría entenderse 

como el uso de la memoria por parte de denominaciones y centros de educación e inves-

tigación confesionales.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   148 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 149

designar su vertiente católica. Sin embargo, los carismáticos fueron defi- 
nidos como grupos pertenecientes a clases sociales medias y altas, que 
tienen diferentes formas de vincularse a las experiencias del Espíritu 
Santo, y que no enfatizan la glosolalia como prueba del Bautismo del 
Espíritu (Silveira, 2000). Entre 1950 y 1970 se generalizaron los informes 
sobre miembros de iglesias del mainline protestante en Estados Unidos 
que habían adoptado el uso de dones espirituales al estilo pentecostal. 
Algunos historiadores afirman que en 1960, en Van Nuys, una comunidad 
californiana cercana a Los Ángeles, nació propiamente el movimiento 
carismático. Específicamente en Saint Mark, una iglesia episcopal a cargo 
del pastor Dennis Benett (Synan, 2006, p. 184; Schäfer, 1992, p. 67). Otros 
lo fechan con anterioridad, en 1958 en Monterrey Park, California, entre 
episcopales y luteranos (O’Connor, 1974, p. 23).

Para Schäfer, los neopentecostales son la expresión del movimiento 
carismático dentro de las denominaciones del pentecostalismo clási-
co, cuyas primeras manifestaciones aparecieron alrededor de 1951.22 
Los carismáticos, el movimiento promovido por pastores y laicos, espe- 
cíficamente de clases altas y medias, predominantemente blancos, que 
buscaban una religiosidad centrada en el Espíritu Santo pero no quisieron 
integrarse a una iglesia pentecostal ni salir de sus denominaciones de 
origen (Synan, 2006, p. 9; Schäfer, 1992, pp. 54, 55). Es decir, por dife- 
rencias de clase, por carencia de espacios de participación o por identi- 
ficación con sus iglesias promovieron la renovación dentro de las deno-
minaciones del mainline protestante. En este sentido, lo que se observa 
es que, tomando dichas distinciones, los carismáticos impulsaron un 
movimiento religioso que buscaba adaptar un entusiasmo religioso similar 
al del pentecostalismo clásico, hasta ese momento estigmatizado como 
característico de clases sociales y étnicas marginales, con creencias y 
prácticas de la religión denominacional junto con innovaciones doctri-
nales, litúrgicas y eclesiológicas.

En suma, los neopentecostales serían la expresión carismática en las 
denominaciones del pentecostalismo clásico, mientras que los carismá-
ticos lo serían en las denominaciones e iglesias cristianas, católicas y 
protestantes (Schäfer, 1992, pp. 64-65). Por supuesto, sería importante 

22 Específicamente con la organización de Demos Shakarian, Fraternidad de Hombres 

de Negocios del Evangelio Completo (Schäfer, 1992, p. 66).

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   149 31/01/2019   02:27:38 p.m.



150	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

esclarecer si al realizar esa adaptación hay un rompimiento o continuidad 
entre pentecostalismo y movimientos carismáticos. Sin embargo, aun 
asumiendo que la continuidad fuera la nota dominante, el argumento 
de este trabajo es que tal perspectiva se ha elaborado deficientemente, 
mientras que la ruptura no se ha abordado como opción. Con lo obser-
vado hasta el momento en ambas tendencias, lo más probable es que, en 
algunos casos, domine la continuidad y en otros el rompimiento.

Lo cierto es que, al igual que con el pentecostalismo, el movimiento 
carismático comenzó por una serie de “brotes” de renovación en dife-
rentes espacios del campo religioso estadounidense y de sus extensiones 
evangélicas en otros países.23 Tampoco hubo en este caso un liderazgo 
único e indisputado, sino una diversidad de cabezas con influencia local 
o regional, pero, a diferencia de los pentecostalismos, los primeros 
movimientos carismáticos no adoptaron una organización denomina-
cional ni sus estandartes doctrinales y rituales, especialmente aquellos 
que funcionaban como referentes de identidad de las denominaciones. 
De esta forma, marcas identitarias como el Bautismo del Espíritu del 
pentecostalismo clásico, indicado por la glosolalia, fueron relativizadas 
hasta considerarlas uno más de los dones. Lo mismo podría decirse de 
doctrinas y prácticas de las denominaciones del mainline protestante, 
como el bautismo, la cena del Señor, la himnología, la predicación y la 
profesión pública de fe.

Como se aprecia, las categorías “pentecostal”, “neopentecostal” y 
“carismáticos” se han utilizado, salvo excepciones, en forma ambigua, y se 
suele pasarlas por alto en favor de una visión global del pentecostalismo. 
Incluso se diría que su aplicación discrecional genera más interrogantes 
que certezas cuando se pretende utilizarlas para enfrentar casos concretos 
locales. Finalmente, se sugiere que este tipo de licencias ha sido apoyado 
por el uso poco riguroso de metáforas que, en cierto sentido, suele guiar 
y en ocasiones sustituir tanto la reflexión teórica como la investigación 
empírica. En el siguiente apartado se analiza la trayectoria de los movi- 

23 Por lo tanto, se trata de movimientos religiosos dentro de estructuras denominacio- 

nales y eclesiales, tanto en el caso pentecostal como en el carismático (y, de hecho, en el resto de 

los movimientos que se originaron en forma paralela o posterior). De allí que tenga sentido 

definir qué se entiende por movimiento religioso y revisar el modelo secta-iglesia-misticismo de 

Troeltsch, pues a partir de éste se han estudiado tradicionalmente los movimientos en las 

religiones cristianas, como un continuo institucionalización-desinstitucionalización.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   150 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 151

mientos evangélicos en Tijuana, una ciudad fronteriza del norte de 
México, buscando precisamente que la dimensión temporal funcione 
como puente entre las categorías analíticas y la investigación. 

II. Los movimientos pentecostales y carismáticos en Tijuana: el caso 
de la Primera Iglesia de la iafcj y de la Iglesia Evangélica San Pablo

Para analizar las trayectorias de la Primera Iglesia de Tijuana (pit), perte- 
neciente a la Iglesia Apostólica de la Fe en Cristo Jesús (iafcj), y de la 
Iglesia Evangélica San Pablo en Tijuana, se tendrán en mente las defini-
ciones de pentecostalismo clásico y de neopentecostalismo elaboradas en 
México y en América Latina. En este sentido, se pondrá especial atención 
en dos nociones que se han generalizado como marcas de identifi- 
cación de estas manifestaciones religiosas y que resultan fundamentales 
para la construcción del neopentecostalismo.

La primera es la idea de que el pentecostalismo se constituye como 
una religión de la precariedad, en oposición al perfil clasemediero del 
neopentecostal. En este sentido, se buscarán las pistas de cómo una reli-
giosidad “popular” influyó en la práctica y creencias de sectores sociales 
medios urbanos. La segunda tiene que ver con esta imagen de religión 
desinstitucionalizada, centrada en experiencias extáticas, sin teología 
escrita y sin jerarquías, que los primeros estudiosos del pentecostalismo 
difundieron y que se ha hecho extensiva a la continuidad pentecostal/
neopentecostal/carismático, cuyo principal elemento unificador es la 
glosolalia. Esto resulta interesante porque la tesis de la continuidad no 
se preocupa mucho de la dimensión institucional ni de las implicaciones 
de las “oleadas” pentecostales en la organización eclesial. Por otra parte, 
si el cambio religioso no se mueve exactamente en oleadas de doctrinas 
y prácticas, posiblemente tengamos que afinar el análisis de los movi-
mientos religiosos.

Para dar una idea de la complejidad que implica captar concep- 
tualmente a pentecostales y neopentecostales, en el cuadro 1 se resumen 
las diferencias entre éstos y la población que se dice evangélica, según se 
aprecia en las categorías y subcategorías censales para Tijuana.24 Como 

24 Las categorías, a partir de 2000, incorporaron subcategorías como “Pentecostales 

y neopentecostales”, y siguen la noción de la continuidad pentecostal.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   151 31/01/2019   02:27:38 p.m.



152	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

se ve, las autoadscripciones pentecostales y neopentecostales no consti- 
tuyen la mayoría de la población evangélica (19%). Por otro lado, la subca- 
tegoría residual Otras Evangélicas, que busca captar a los creyentes no 
identificados con pentecostales, Históricos y Luz del Mundo, constituye 
aproximadamente 70%. Por lo tanto, puede pensarse que al margen de 
las limitaciones del instrumento censal y del cambio en las identidades 
religiosas,25 una de las causas generales de dicha particularidad sean las 
contradicciones entre las categorías analíticas y la complejidad de los 
fenómenos sociorreligiosos (Jaimes, 2007).

Cuadro 1

Población protestante y evangélica en Tijuana, 2010

Subcategoría	 Población	 Porcentajes

Históricas	 7 174	 4.13
Pentecostales y neopentecostales	 32 934	 18.94
Luz del Mundo	 4 463	 2.57
Otras evangélicas	 129 273	 74.36
Total	 173 844	 100

Fuente: Censo de Población 2010, inegi [en línea]: Censos y Conteos de Población 

y Vivienda, México: inegi. Disponible en:<http://www.inegi.org.mx/est/contenidos/

Proyectos/ccpv/default.aspx>

Elaboración propia.

En el cuadro 2 se presenta una comparación esquemática entre las 
trayectorias de la pit y la iesp que permite observar las diferencias en sus 
respectivos movimientos religiosos y su proceso de institucionalización. 
Para no extendernos demasiado, se señala que localmente no hubo un 
proceso de pentecostalización lineal del primero sobre el segundo, sino 
un rompimiento originado por la llegada a Tijuana de los movimientos 

25 Las identidades generales (evangélicos y cristianos) dominan sobre las particulares 

(denominacional) debido a la ruptura y fragmentación denominacional de las décadas de 

1970 y 1980.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   152 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 153

evangélicos, una de cuyas primeras manifestaciones fue la renovación 
carismática metodista de la década de 1970 (Rivera, 1993).

Otro punto destacable es que el proceso de institucionalización de los 
movimientos religiosos es más complejo que las tres etapas (formación, 
consolidación y declive) a las que generalmente se asocian. De hecho, 
después de lo que podría considerarse como consolidación ocurren 
múltiples fases de reacomodo. En los casos estudiados, ambos tienen dichas 
etapas de reordenamiento que van acompañadas no sólo de reformas 
litúrgicas y doctrinales, sino de un cambio del perfil social de la congre-
gación (movilidad social), así como de la búsqueda de nuevas formas 
de creencia y práctica (movilidad religiosa). Dichas transformaciones 
parecen corresponder a cambios generacionales dentro de las iglesias, y 
sociales en el exterior, todos asociados a nuevas formas de gestión y repro- 
ducción del capital religioso.

Finalmente, es posible observar que los estandartes de ambos movi-
mientos se atenúan en sus procesos de institucionalización. El Bautismo 
del Espíritu y la glosolalia para la pit, o los dones de lenguas, profecía, 
risa y otros para la iesp, dejaron de tener paulatinamente el lugar central 
en las actividades religiosas. En este sentido, mientras en otras latitudes 
presentaron todavía sus características como movimientos religiosos, en 
Tijuana dieron paso a una vuelta al control especialista sobre el entu-
siasmo religioso.

Consideraciones finales

¿Dónde están los neopentecostales en Tijuana? Sugerimos que el término 
puede restringirse a las iglesias que se desprendieron del pentecostalismo 
clásico o denominacional hasta antes de los movimientos evangélicos de 
las décadas de 1970 y 1980. A partir de entonces hicieron su aparición mo-
vimientos de diferentes tipos, como los carismáticos, el iglecrecimiento, la 
nueva alabanza contemporánea, el apostólico, entre otros, que rompieron 
o flexibilizaron las denominaciones evangélicas y propiciaron el surgi-
miento de iglesias autónomas de tendencias carismáticas y neopentecos-
tales. Dichos movimientos favorecieron una fragmentación o ruptura 
denominacional no sólo por el surgimiento de iglesias independientes, 
sino por la reformulación de las identidades evangélicas y la autonomía 

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   153 31/01/2019   02:27:38 p.m.



154	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

C
ua

dr
o 

2

C
om

pa
ra

ti
vo

 d
e 

lo
s 

pr
oc

es
os

 d
e 

in
st

it
uc

io
na

li
za

ci
ón

 d
e 

lo
s 

m
ov

im
ie

nt
os

 r
el

ig
io

so
s 

en
 la

 p
it

 y
 ie

sp

E
ta

pa
s 

de
 fo

rm
ac

ió
n

(M
ov

im
ie

nt
o 

re
lig

io
so

)

E
ta

pa
s 

de
 

in
st

it
uc

io
na

lid
ad

 
te

m
pr

an
a

(S
ec

ta
-d

en
om

in
ac

ió
n)

p
it

—
—

E
nt

re
 1

92
6 

y 
19

43
.

—
—

In
es

ta
bi

lid
ad

 d
e 

la
s 

co
ng

re
ga

ci
o-

ne
s 

(r
eu

ni
on

es
 e

n 
ho

ga
re

s)
.

—
—

P
rá

ct
ic

as
 e

xt
át

ic
as

 g
en

er
al

iz
ad

as
 

si
n 

or
de

n 
pr

ee
st

ab
le

ci
do

.
—

—
A

us
en

ci
a 

de
 o

rt
od

ox
ia

.
—

—
C

u
er

po
 p

as
to

ra
l 

au
to

d
id

ac
ta

 e
 

in
fo

rm
al

.

—
—

19
43

 a
 1

95
6.

—
—

M
ay

or
 e

st
ab

ili
da

d 
y 

cr
ec

im
ie

nt
o 

nu
m

ér
ic

o.
—

—
F

or
m

ac
ió

n 
de

 la
 e

st
ru

ct
ur

a 
de

no
-

m
in

ac
io

na
l.

—
—

C
on

so
lid

ac
ió

n 
de

 o
rt

od
ox

ia
, 

un
a 

re
gl

a 
de

 fe
 y

 g
ob

ie
rn

o.

E
ta

pa
s 

de
 fo

rm
ac

ió
n

(M
ov

im
ie

nt
o 

re
lig

io
so

)

E
ta

pa
s 

de
 

in
st

it
uc

io
na

lid
ad

 
te

m
pr

an
a

(D
en

om
in

ac
ió

n-
ig

le
si

a 
in

de
pe

nd
ie

nt
e)

ie
sp

1

—
—

E
nt

re
 1

97
4 

y 
19

84
.2

—
—

M
ov

im
ie

nt
o 

ac
ep

ta
do

 p
or

 l
a 

es
-

tr
uc

tu
ra

 d
en

om
in

ac
io

na
l.3

—
—

P
rá

ct
ic

as
 e

xt
át

ic
as

 a
co

ta
d

as
 a

 
ci

er
to

s 
cu

lt
os

 y
 e

sp
ac

io
s.

—
—

C
re

ci
m

ie
nt

o 
de

 l
a 

co
ng

re
ga

ci
ón

 
m

ás
 a

lt
o 

de
l 

pr
om

ed
io

 d
e 

la
 d

e-
no

m
in

ac
ió

n.
—

—
C

o
n

fl
ic

to
 e

n
tr

e 
ca

ri
sm

át
ic

o
s-

ev
an

gé
li

co
s 

co
ns

er
va

do
re

s 
(a

un
-

qu
e 

m
ás

 fl
ex

ib
le

s 
do

ct
ri

na
lm

en
te

) 
y

 m
et

o
d

is
ta

s-
ca

ri
sm

át
ic

o
s 

d
e 

te
nd

en
ci

a 
lib

er
al

 (
au

nq
ue

 d
oc

tr
i-

na
lm

en
te

 m
ás

 o
rt

od
ox

os
).

—
—

E
nt

re
 1

98
4 

y 
19

88
.4

—
—

C
am

bi
o 

de
 u

na
 e

st
ru

ct
ur

a 
de

no
-

m
in

ac
io

na
l a

 u
na

 in
de

pe
nd

ie
nt

e.
5

—
—

C
om

bi
na

ci
ón

 e
nt

re
 d

on
es

 e
sp

ir
i-

tu
al

es
 e

je
rc

id
os

 c
on

 o
rd

en
, c

on
 e

l 
m

an
te

ni
m

ie
nt

o 
de

 d
is

po
si

ci
on

es
 

y 
tr

ad
ic

io
ne

s 
de

no
m

in
ac

io
na

le
s.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   154 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 155

—
—

L
id

er
az

go
 l

ai
co

 c
o

n
 t

ra
d

ic
ió

n 
de

no
m

in
ac

io
na

l.
—

—
C

re
ci

m
ie

n
to

 m
od

es
to

, 
de

bi
do

 a
 

la
 s

al
id

a 
de

 l
os

 m
et

od
is

ta
s 

ca
ri

s-
m

át
ic

os
.

—
—

E
nt

re
 1

98
9 

a 
19

96
.

—
—

C
lím

ax
 d

e 
cr

ec
im

ie
nt

o 
de

 la
 c

on
-

gr
eg

ac
ió

n 
y 

de
 la

s m
an

if
es

ta
ci

on
es

 
ca

ri
sm

át
ic

as
.

—
—

N
u

ev
a 

et
ap

a 
de

 c
on

st
ru

cc
ió

n
 y

 
am

pl
ia

ci
ón

 d
el

 t
em

pl
o 

y 
di

ve
rs

i-
fi

ca
ci

ón
 d

e 
lo

s 
cu

lt
os

 d
om

in
ic

al
es

 
y 

lo
s 

m
in

is
te

ri
o

s 
(t

ra
sp

as
an

 e
l 

um
br

al
 d

e 
2,

00
0 

co
ng

re
ga

nt
es

).
—

—
Se

 a
m

pl
ía

 e
l 

nú
m

er
o 

de
 p

as
to

re
s 

(3
) 

y 
de

 l
ai

co
s 

in
vo

lu
cr

ad
os

 e
n 

la
 

di
re

cc
ió

n 
y 

ap
oy

o 
de

 a
lg

ún
 m

in
is

-
te

ri
o 

(6
00

).
—

—
E

l m
in

is
te

ri
o 

ju
ve

ni
l e

s 
un

o 
de

 lo
s 

m
ás

 im
po

rt
an

te
s 

y 
nu

m
er

os
os

.
—

—
L

a 
ig

le
si

a 
se

 v
in

cu
la

 c
on

 u
na

 o
rg

a-
ni

za
ci

ón
 in

te
rn

ac
io

na
l p

ar
ae

cl
es

ia
l 

(W
ill

ow
 C

re
ek

 I
nt

er
na

ci
on

al
6 )

.
—

—
L

os
 g

ru
po

s 
de

 h
og

ar
 s

e 
co

nv
ie

r-
te

n
 e

n
 c

él
u

la
s,

 s
e 

d
iv

er
si

fi
ca

n 
m

in
is

te
ri

os
 (

80
) 

y 
or

ga
ni

za
ci

on
es

 
ex

tr
ae

cl
es

ia
le

s d
ir

ig
id

as
 p

or
 la

ic
os

.

E
ta

pa
s 

de
 

in
st

it
uc

io
na

liz
ac

ió
n 

fo
rm

al
 (

m
eg

ai
gl

es
ia

)

—
—

C
ue

rp
o 

pa
st

or
al

 p
ro

fe
si

on
al

.
—

—
P

rá
ct

ic
as

 e
xt

át
ic

as
 c

ad
a 

ve
z 

m
ás

 
co

nt
ro

la
da

s.
—

—
L

a 
p

it
 s

e 
co

nv
ie

rt
e 

en
 u

na
 d

e 
la

s 
pr

in
ci

pa
le

s 
ig

le
si

as
 a

po
st

ól
ic

as
 d

e 
la

 r
eg

ió
n 

y 
el

 p
aí

s.

—
—

19
56

 a
 1

98
6.

—
—

Se
 m

an
ti

en
e 

el
 c

re
ci

m
ie

nt
o 

a 
ni

ve
l 

na
ci

on
al

 e
 in

te
rn

ac
io

na
l.

—
—

Se
 a

fi
na

n 
y 

co
ns

ol
id

an
 a

ún
 m

ás
 

la
 e

st
ru

ct
ur

a 
de

no
m

in
ac

io
na

l y
 e

l 
si

st
em

a 
de

 m
in

is
te

ri
os

.
—

—
C

o
n

ju
n

to
 f

o
rm

al
 d

e 
p

rá
ct

ic
as

, 
cr

ee
n

ci
as

 y
 d

is
po

si
ci

on
es

 (
or

to
-

do
xi

a)
.

—
—

Se
 o

bs
er

va
 u

na
 m

ay
or

 m
ov

ili
da

d 
so

ci
al

 y
 re

lig
io

sa
 (d

éc
ad

a 
de

 1
98

0)
.

—
—

P
rá

ct
ic

as
 e

xt
át

ic
as

 r
eg

la
m

en
ta

da
s 

y 
or

de
n 

de
l c

ul
to

 e
st

ab
le

ci
do

.

E
ta

pa
s 

de
 

in
st

it
uc

io
na

liz
ac

ió
n 

fo
rm

al
(c

lá
si

ca
 o

 
de

no
m

in
ac

io
na

l)

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   155 31/01/2019   02:27:38 p.m.



156	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

C
ua

dr
o 

2 
(c

on
cl

us
ió

n)

E
ta

pa
s 

de
 r

ea
co

m
od

o 
in

st
it

uc
io

na
l a

nt
e 

m
ov

im
ie

nt
os

 
re

lig
io

so
s 

(m
ov

im
ie

nt
o 

ca
ri

sm
át

ic
o)

(M
ov

im
ie

nt
os

 
ev

an
gé

lic
os

)

—
—

19
86

 a
 1

99
5.

—
—

A
pa

re
ce

n 
te

ns
io

ne
s e

nt
re

 u
n 

se
ct

or
 

or
to

do
xo

 y
 o

tr
o 

ab
ie

rt
o 

al
 m

un
do

, 
la

 p
ar

ti
ci

pa
ci

ón
 d

e 
la

 m
u

je
r,

 e
l 

di
ál

og
o 

in
te

rr
el

ig
io

so
 y

 la
 re

fo
rm

a 
de

 la
 e

st
ru

ct
ur

a 
de

no
m

in
ac

io
na

l.
—

—
L

a 
m

ov
ili

da
d 

re
lig

io
sa

 s
e 

ac
en

tú
a 

y 
m

u
ch

o
s 

cr
ey

en
te

s 
y 

pa
st

o
re

s 
co

m
ie

nz
an

 a
 s

al
ir

 d
e 

la
 d

en
om

i-
na

ci
ón

.
—

—
C

am
bi

o 
de

l 
pe

rf
il

 g
en

er
ac

io
na

l, 
de

bi
do

 a
 q

ue
 m

uc
ho

s 
de

 l
os

 q
ue

 
sa

le
n 

so
n 

jó
ve

ne
s.

—
—

D
e 

19
95

 e
n 

ad
el

an
te

.
—

—
Se

 i
nt

ro
du

ce
n 

re
fo

rm
as

 e
n 

la
 e

s-
tr

uc
tu

ra
 d

en
om

in
ac

io
na

l.9

—
—

L
as

 te
nd

en
ci

as
 c

on
se

rv
ad

or
as

 y
 re

-
fo

rm
ad

or
as

 p
ar

ec
en

 c
or

re
sp

on
de

r 
a 

un
a 

br
ec

ha
 g

en
er

ac
io

na
l.

E
ta

pa
s 

de
 r

ea
co

m
od

o 
in

st
it

uc
io

na
l a

nt
e 

m
ov

im
ie

nt
os

 r
el

ig
io

so
s 

(i
ns

ti
tu

ci
on

al
iz

ac
ió

n 
o 

ru
ti

ni
za

ci
ón

 d
el

 c
ar

is
m

a)

(N
ue

va
s 

of
er

ta
s 

de
 

m
eg

ai
gl

es
ia

s)

—
—

E
nt

re
 1

99
7 

a 
20

08
. 

Se
 i

ni
ci

a 
un

a 
nu

ev
a 

et
ap

a 
de

 e
xp

an
si

ón
 i

ns
ti

-
tu

ci
on

al
 c

on
 l

a 
co

ng
re

ga
ci

ón
 e

n 
C

hu
la

vi
st

a 
y 

la
 c

on
st

ru
cc

ió
n 

de
 

un
 n

ue
vo

 te
m

pl
o 

y 
au

di
to

ri
o 

en
 E

l 
M

on
te

 e
n 

fo
rm

a 
de

 c
am

pu
s.

7

—
—

S
e 

m
od

er
an

 l
as

 e
xp

re
si

on
es

 c
a-

ri
sm

át
ic

as
.

—
—

C
is

m
a 

m
ás

 im
po

rt
an

te
 d

e 
la

 ig
le

si
a 

co
n 

la
 s

al
id

a 
de

l s
eg

un
do

 p
as

to
r 

y 
la

 m
ay

or
ía

 d
e 

lo
s 

an
ci

an
os

.8

—
—

D
e 

20
08

 e
n 

ad
el

an
te

.
—

—
E

l p
as

to
r p

ri
nc

ip
al

 n
o 

pu
ed

e 
se

gu
ir

 
co

n 
el

 m
is

m
o 

ri
tm

o 
de

 a
ct

iv
id

ad
 

y 
de

ja
 m

ay
or

 r
es

po
n

sa
bi

li
da

d 
a 

ot
ro

 p
as

to
r.

—
—

E
l g

ru
po

 d
e 

jó
ve

ne
s 

di
sm

in
uy

e 
su

 
pa

rt
ic

ip
ac

ió
n 

y 
m

uc
ho

s 
de

 e
llo

s 
em

ig
ra

n 
a 

ot
ra

s 
ig

le
si

as
.10

—
—

M
an

if
es

ta
ci

on
es

 c
ar

is
m

át
ic

as
 c

as
i 

in
ex

is
te

nt
es

.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   156 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 157

1  
E

sp
ec

ia
lm

en
te

 r
el

ac
io

na
da

s 
co

n 
la

 a
la

ba
nz

a 
co

nt
em

po
rá

ne
a,

 la
s 

es
tr

at
eg

ia
s 

de
l i

gl
ec

re
ci

m
ie

nt
o 

y 
re

la
tiv

iz
ac

ió
n 

de
l b

au
ti

sm
o 

el
 e

sp
ír

it
u.

 

E
n 

ot
ra

s 
pa

la
br

as
, s

e 
tr

at
a 

en
 g

en
er

al
 d

e 
in

tr
od

uc
ir

 a
lg

un
as

 p
rá

ct
ic

as
 d

el
 ig

le
cr

ec
im

ie
nt

o,
 c

om
o 

la
 c

él
ul

as
 d

e 
ho

ga
r,

 e
n 

el
 m

ar
co

 d
en

om
in

ac
io

na
l.

2  
L

a 
ie

sp
 s

ur
gi

ó 
co

m
o 

un
a 

in
ic

ia
tiv

a 
la

ic
a 

de
pe

nd
ie

nt
e 

de
 la

 I
gl

es
ia

 M
et

od
is

ta
 B

et
he

l d
e 

T
iju

an
a 

qu
e,

 e
nt

re
 1

96
9 

y 
19

76
, 

in
ic

ió
 s

er
vi

ci
os

 

re
lig

io
so

s 
en

 e
l 

fr
ac

ci
on

am
ie

nt
o 

su
bu

rb
an

o 
P

la
ya

s 
de

 T
iju

an
a.

 A
un

qu
e 

se
 t

ra
ta

ba
 d

e 
re

un
io

ne
s 

en
 h

og
ar

es
 q

ue
 s

us
ti

tu
ía

n 
el

 c
ul

to
 d

om
in

ic
al

 

ve
sp

er
ti

no
, d

eb
id

o 
a 

la
 in

co
nv

en
ie

nc
ia

 d
el

 tr
as

la
do

, l
os

 c
on

gr
eg

an
te

s 
er

an
 m

ie
m

br
os

 d
e 

la
 I

gl
es

ia
 M

et
od

is
ta

. E
n 

es
tr

ic
to

 s
en

ti
do

 n
o 

se
 tr

at
ab

a 
de

 

un
 m

ov
im

ie
nt

o 
re

lig
io

so
 e

n 
et

ap
a 

se
ct

ar
ia

, s
in

o 
de

 u
na

 e
ta

pa
 d

e 
re

ac
om

od
o 

de
l m

et
od

is
m

o 
re

gi
on

al
.

3  
E

l m
ov

im
ie

nt
o 

ca
ri

sm
át

ic
o 

m
et

od
is

ta
 m

ex
ic

an
o 

co
m

en
zó

 e
n 

19
73

 y
 c

on
cl

uy
ó 

en
 1

98
6,

 y
 a

fe
ct

ó 
pr

in
ci

pa
lm

en
te

 a
 la

s 
ig

le
si

as
 d

e 
la

 C
on

-

fe
re

nc
ia

 F
ro

nt
er

iz
a,

 y
 m

uc
ho

 m
en

os
 a

 l
as

 d
e 

la
 C

on
fe

re
nc

ia
 d

el
 C

en
tr

o.
 S

eg
ún

 R
ub

én
 P

ed
ro

 R
iv

er
a,

 s
u 

cr
on

is
ta

 p
ri

nc
ip

al
, 

se
 d

is
ti

ng
ue

n 
do

s 

et
ap

as
: u

na
 d

e 
ar

ra
nq

ue
 y

 d
if

us
ió

n 
(1

97
2 

a 
19

74
) 

y 
ot

ra
 m

ar
ca

da
 p

or
 s

u 
cl

ím
ax

 y
 a

br
up

to
 fi

na
l (

19
75

-1
98

6)
 o

ca
si

on
ad

o 
po

r 
lo

s 
co

nf
lic

to
s 

en
tr

e 

re
no

va
ci

on
is

ta
s 

y 
el

 a
la

 c
on

se
rv

ad
or

a 
de

 la
 d

en
om

in
ac

ió
n 

(R
iv

er
a,

 1
99

3,
 p

p.
 7

6,
 9

0)
.

4  
L

a 
Ig

le
si

a 
M

et
od

is
ta

 S
an

 P
ab

lo
 c

ob
ijó

 a
l m

ov
im

ie
nt

o,
 y

 e
l p

as
to

r 
y 

al
gu

no
s 

la
ic

os
 fu

er
on

 s
us

 p
ri

nc
ip

al
es

 im
pu

ls
or

es
.

5  
P

ar
a 

la
 ie

sp
 e

st
e 

pe
ri

od
o 

se
rí

a 
de

 r
ea

co
m

od
o 

y 
re

fo
rm

a.
6  

Se
 im

pl
em

en
ta

n 
la

s 
es

tr
at

eg
ia

s 
de

l i
gl

ec
re

ci
m

ie
nt

o 
y 

ot
ro

s 
m

ov
im

ie
nt

os
 e

va
ng

él
ic

os
 (a

la
ba

nz
a 

co
nt

em
po

rá
ne

a,
 e

st
ra

te
gi

a 
ce

lu
la

r,
 p

rá
ct

ic
as

 

ca
ri

sm
át

ic
as

, g
ue

rr
a 

es
pi

ri
tu

al
) y

 s
e 

ca
m

bi
a 

un
a 

fo
rm

a 
de

 g
ob

ie
rn

o 
co

ng
re

ga
ci

on
al

 y
 e

pi
sc

op
al

 p
or

 u
na

 c
en

tr
ad

a 
en

 e
l p

as
to

ra
do

 y
 u

n 
pr

es
bi

te
ri

o.
7  

O
rg

an
iz

ac
ió

n 
fo

rm
ad

a 
po

r 
la

 I
gl

es
ia

 W
ill

ow
 C

re
ek

, u
na

 m
eg

ai
gl

es
ia

 lo
ca

liz
ad

a 
en

 lo
s 

su
bu

rb
io

s 
de

 C
hi

ca
go

, I
lli

no
is

, s
ur

gi
da

 a
 m

ed
ia

do
s 

de
 la

 d
éc

ad
a 

de
 1

97
0.

8  
In

ic
ia

tiv
a 

qu
e 

bu
sc

a 
re

pl
ic

ar
 la

 e
xp

er
ie

nc
ia

 d
e 

la
s 

m
eg

ai
gl

es
ia

s 
es

ta
do

un
id

en
se

s.
9  

O
cu

rr
ie

ro
n 

ot
ro

s 
ci

sm
as

 c
on

 a
nt

er
io

ri
da

d,
 p

er
o 

el
 d

e 
20

08
 f

ue
 e

l m
ás

 s
en

si
bl

e,
 t

an
to

 e
n 

la
 d

ir
ig

en
ci

a 
de

 la
 I

gl
es

ia
 c

om
o 

en
 e

l n
úm

er
o 

de
 

co
ng

re
ga

nt
es

 q
ue

 s
al

ie
ro

n.
 A

lg
un

os
 in

vo
lu

cr
ad

os
 c

on
si

de
ra

n 
qu

e 
la

 a
si

st
en

ci
a 

no
 s

e 
re

cu
pe

ró
 h

as
ta

 v
ar

io
s 

añ
os

 d
es

pu
és

.
10

 E
n 

es
te

 s
en

ti
do

 e
s 

po
si

bl
e 

ha
bl

ar
 d

e 
un

 c
am

bi
o 

en
 e

l p
er

fi
l g

en
er

ac
io

na
l, 

m
uy

 s
im

ila
r 

a 
lo

 q
ue

 o
cu

rr
ió

 e
n 

la
 p

it
 e

n 
la

 d
éc

ad
a 

de
 1

98
0.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   157 31/01/2019   02:27:38 p.m.



158	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

de los diferentes ministerios que anteriormente funcionaban dentro de 
las denominaciones.26

Antes de dichos procesos las trayectorias eclesiales de San Pablo y la 
pit no muestran muchos elementos de contacto y convergencia. De hecho, 
cuando ocurrieron, en la década de 1990, la pit buscó evitarla para no verse 
influida por el revolucionario modo de alabanza y la apertura doctrinal 
de San Pablo. Por razones de espacio, no los analizamos con mayor detalle, 
pero hasta este punto parece que más que una nueva expresión pente- 
costal, iglesias como San Pablo fueron resultado de la ruptura entre la 
denominación como forma organizada de una tradición religiosa y sec-
tores laicos en busca de nuevas formas de práctica y creencia.

Sin embargo, esto no implica descartar tajantemente la influencia 
pentecostal en las denominaciones evangélicas, conocida como pente-
costalización. De hecho, dicha influencia de la religiosidad de sectores 
marginados en las prácticas y creencias de los sectores medios ocurrió 
en dos maneras: 1) por medio de la movilidad social de las iglesias pente-
costales. Es decir, congregaciones como la pit observaron un cambio en 
su perfil social en su tercera y cuarta generaciones. Los hijos y nietos de 
los primeros pentecostales ya no eran trabajadores agrícolas repatriados, 
sino obreros, comerciantes y profesionistas de una ciudad fronteriza con 
crecimiento explosivo. 2) Por medio de la movilidad religiosa de estas 
iglesias, debido a la continua sangría de creyentes, especialmente de 
aquellos que disienten y salen a formar su propia iglesia, o a engrosar 
las filas de iglesias independientes. Es decir, la brecha generacional 
trajo creyentes, especialmente jóvenes, que buscaron formas de liturgia 
y creencias acordes a sus intereses y disposiciones.

Considerar al pentecostalismo como el único motor de este tipo de 
innovaciones tampoco es exacto a la luz de los casos estudiados. Como 
se observa en la pit, mucho del neopentecostalismo y de las tendencias 
carismáticas (y otros movimientos, como el iglecrecimiento y la nueva 
alabanza) proviene de elementos de clase media de las denominaciones 
históricas, varios de ellos disidentes. También es necesario recordar que 

26 Es el caso de la alabanza (con pastores-cantantes como Marcos Witt), los confe-

rencistas o evangelistas (Luis Palau, Carlos Anacondia), escritores y ministerios juveniles 

y de rehabilitación de drogas, entre otras empresas e iniciativas que antes formaban parte 

de los ministerios denominacionales.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   158 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 159

las innovaciones ocurrieron primero en Estados Unidos, donde posi- 
blemente el cambio sí se dio en el sentido de una pentecostalización, 
pero en el caso estudiado en México esta reforma llegó como una serie 
de movimientos religiosos diferenciados.

En ese sentido, megaiglesias como ieps no deberían ser consideradas 
neopentecostales, porque surgieron precisamente de su distanciamiento, 
tanto doctrinal como identitario. En última instancia, tan extrañas podrían 
ser estas iglesias al pentecostalismo como a las denominaciones de las que 
emergieron. Incluso San Pablo todavía conserva elementos doctrinales 
y litúrgicos del metodismo, como la escuela dominical o los himnos. Si 
utilizáramos el criterio doctrinal que justifica el uso de “neopentecos- 
tales”, entonces también podrían designarse “neometodistas”.

Sin embargo, en la actualidad tampoco podría ser considerada caris-
mática porque, al igual que la identidad neopentecostal, dicha autoads-
cripción no existe, y como movimiento religioso ha perdido su impulso 
en las iglesias estudiadas. Paradójicamente, la fragmentación del campo 
religioso, como podría entenderse la secularización al observar estos 
movimientos evangélicos,27 no ha propiciado el surgimiento de identi-
dades particulares en las confesiones protestantes, sino generales, como 
“evangélicos” y “cristianos”.

Si hemos de considerar la terminología utilizada por Schäfer y algunos 
autores de los estudios religiosos estadounidenses, San Pablo sería 
“neocarismática”. Sin embargo, la ambigüedad seguiría en pie, similar 
a la del término “neopentecostalismo”. Incluso podría sostenerse que 
las mismas prácticas carismáticas, anteriormente notables y generali- 
zadas en las décadas de 1980 y 1990, hoy se encuentran relegadas 
a un lugar secundario y son más bien esporádicas. Mientras tanto, los 
discursos que predominan tienen que ver con las estrategias eclesioló- 

27 No como el ocaso de la religión institucional, puesto que no desaparece, ni como su 

transformación, ya que es su condición constante como en todo fenómeno social, sino 

como la reorganización de sus estructuras simbólicas e institucionales. En este sentido, 

se observan tendencias que, para los paradigmas sobre modernización y secularización 

del siglo xx parecen paradójicas y contradictorias: ciertos sectores del campo religioso 

se atomizan, especialmente los cristianismos, mientras que otros se diversifican. En este 

sentido, coexiste una creciente privatización de la experiencia junto con la reorganización 

de las instituciones religiosas.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   159 31/01/2019   02:27:38 p.m.



160	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

gicas que “impacten a la sociedad” y una nueva identidad “evangélica” 
o “cristiana”, de la cual los sujetos niegan su condición como “religión”.

En suma, sugerimos considerar las formas de organización y las 
trayectorias de los movimientos e instituciones religiosas como refe- 
rentes de definición y no sólo las prácticas y creencias.28 De esta manera, 
las instituciones podrían ser definidas como iglesias independientes o 
autónomas, identificadas con diversas tradiciones evangélicas latinoame- 
ricanas. Iglesias cuyos núcleos religiosos se identifican con el fundamen- 
talismo bíblico y que, en diversos grados, mantienen las prácticas caris-
máticas. Algunas se formarían en megaiglesias, término que no cambiaría 
para las que se encuentran en una denominación. En este sentido, su linaje 
creyente nos daría el apellido como una forma de precisar categorías como 
neocarismáticos, carismáticos y neopentecostales. Por lo tanto, la iesp 
actualmente sería una megaiglesia independiente evangélica, originada 
en la tendencia carismática.

Referencias

Anderson, Allan (2010). “Varieties, Taxonomies and Definitions”. En A. 
Anderson (ed.), Studying Global Pentecostalism. Theories and Methods 
(pp. 13-29). Berkeley: University of  California Press.

Bahamondes, Luis & Marín, Nelson (2013). “Neopentecostalismo en 
Chile: transformación y resignificación del neopentecostalismo 
criollo”. En L. Bahamondes (ed.), Transformaciones y alternativas 
religiosas en América Latina (pp. 175-191). Santiago de Chile: Univer-
sidad de Chile.

Bastian, Jean-Pierre (1997). La mutación religiosa de América Latina. Para 
una sociología del cambio social en la modernidad periférica. México: 
fce.

Bird, Warren & Thuma, Scott (2011). American Congregations Overview 
Report Megachurch. AmericanHartford Institute for Religion Research: 

28 Esto no significa minimizar ciertos elementos doctrinales, sobre todo ciertas 

prácticas de las actividades litúrgicas, como los cantos y los significados en torno a los 

dones espirituales, ni las representaciones del cuerpo, pues los laicos, los creyentes, suelen 

apropiarse, reformular y corporizar tales prácticas, dependiendo de sus capitales culturales 

y religiosos.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   160 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 161

http://www.hartfordinstitute.org/megachurch/New-Decade-of-
Megachurches-2011Profile.pdf, consultado: 20 de enero de 2011.

Brusco, Elizabeth Ellen (1995). The Reformation of  Machismo. Evangelical 
Conversion and Gender in Colombia. Austin: University of  Texas Press.

De la Luz, Deyssy Jael (2010). El movimiento pentecostal en México. La 
Iglesia de Dios, 1926-1948. México: La Letra Ausente.

Fanning, Don (2009). “Pentecostal and Charismatic Movements”. Trends 
and Issues in Missions, 7-14. http://digitalcommons.liberty.edu/
cgm_missions/7.

Fediakova, Evgenia (2002). “Separatismo o participación: evangélicos 
chilenos ante la política”. Revista de Ciencia Política, 22 (2), 32-45.

Garma, Carlos (1997). “Perspectivas en la investigación de la religión”. 
Nueva Antropología, 51 (XV), 105-118.

Garma, Carlos (2004). Buscando el espíritu. Pentecostalismo en Iztapalapa y 
la Ciudad de México. México: Plaza y Valdés.

Gaxiola, Manuel J. (2007). La serpiente y la paloma: historia, teología y aná-
lisisde la Iglesia Apostólica de la Fe en Cristo Jesús (1914-1994). México: 
iafcj.

Hernández, Alberto (2005). Transformaciones sociales y cambio religioso en la 
frontera norte de México. Madrid: Universidad Complutense (memoria 
para optar al grado de doctor en Sociología).

Hernández, Alberto (2002) “Religión y diversidad en Baja California”. 
En: Baja California: escenarios para el nuevo milenio, Tonatiuh Guillén 
(coord.), pp. 231-259. México: unam.

Jaimes, Ramiro (2001). Pentecostalismos urbanos en la Ciudad de México: el 
caso de Iztapalapa. México: Instituto Mora (tesis de maestría).

Jaimes, Ramiro (2007). La paradoja neopentecostal. Una expresión del cambio 
religioso en Tijuana, Baja California. Tijuana: El Colegio de la Frontera 
Norte (tesis de doctorado en Ciencias Sociales).

Jaimes, Ramiro (2012a). “El neopentecostalismo como objeto de inves-
tigación y categoría analítica”. Revista Mexicana de Sociología, 74 (4), 
649-678.

Jaimes, Ramiro (2012b). “El metodismo ante la revolución: El Abogado 
Cristiano y la revolución maderista”. Revista Moderna y Contemporánea 
de México, 43, 69-103.

Koehrsen, Jens (2017). “When Sects Become Middle Class: Impression 
Management among Middle-Class Pentecostals in Argentina”. Socio- 

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   161 31/01/2019   02:27:38 p.m.



162	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

logy of  Religion, 78:3, 318-339. https://academic.oup.com/socrel/
article-abstract/78/3/318/3924339.

Lalive d’Epinay, Christian (1968). El refugio de las masas. Santiago de 
Chile: Editorial del Pacífico.

López, Samuel (1999). Historia de la Iglesia Apostólica de la Fe en Cristo Jesús 
en Tijuana. Tijuana: iafcj.

Luckmann, Thomas (1973). La religión invisible. Salamanca, España: 
Sígueme.

Mansilla, Miguel; Leiva Sandra; Muñoz, Wilson (2017). Pospen- 
tecostalismo: del fundacionalismo al postfundacionalismo pente- 
costal chileno. Cinta de Moebio, 59, 172-185. http://www.cinta- 
demoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/viewFile/45248/ 
47302.

Mariano, Ricardo (1996). “Os neopentecostais e a teologia da prospe-
ridade”. Novos Estudos, I (44), 24-44. http://novosestudos.uol.com.
br/produto/edicao-44/.

Masferrer, Elio (1998). “Configuración del campo religioso después de 
Acteal”. Revista Académica para el Estudio de las Religiones (tomo II), 
1-15. http://www.sectas.org/raer/tomo2.asp.

Montalvo, Alethia (2016). Guerreras, diaconisas y princesas: una aproxima-
ción a las identidades femeninas pentecostales (tesis de licenciatura en 
Sociología). Tijuana: uabc.

Moraes, Gerson Leite (2010). “Neopentecostalismo, um conceito obstá-
culo na compreensao do subcampo religioso pentecostal brasileiro”. 
Revista de Estudos da Religiao, 1-19. http://www4.pucsp.br/rever/
rv2_2010/t_moraes.pdf.

O’Connor, Edward D. (1974). La renovación carismática en la Iglesias Cató-
lica. México: Lasser Press Mexicana.

Ortiz Chacón, Alejandra (2012). La historia del Compañerismo Estudiantil, 
1953-1998.Tijuana: uabc.

Perrotta, K. (1983). “A Third Wave? Signs Point to a Rediscovery of  the 
Spirit’s Power by Christians Outside the Pentecostal and Charismatic 
Movements. An Interview with C. Peter Wagner”. Pastoral Renewal, 
1-5.

Poloma, Margaret (1997). “Mysticism and Identity Formation in Social 
Context: The Case of  the Pentecostal-Charismatic Movement”. 
The Seventh International Congress of  Professors World Peace Academy. 

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   162 31/01/2019   02:27:38 p.m.



James, y Montalvo: Neopentecostalismo difuso	 163

Washington, D.C. http://hirr.hartsem.edu/r, consultado: 24-29 de 
noviembre de 1997.

Rivera, R. P. (1993). Itinerario del viento. Reseña de un avivamiento en México, 
veinte años después 1973-1993. México: cupsa.

Robbins, Joel (2004). “The Globalization of  Pentecostal and Charismatic 
Christianity”. Annual Review of  Anthropology, 33, 117-143.

Schäfer, Heinrich Wilhelm (1992). Protestantismo y crisis social en América 
Central. San José, Costa Rica: Editorial DEI/Universidad Luterana 
Salvadoreña.

Semán, Pablo (2005). “¿Por qué no?: el matrimonio entre espiritualidad 
y confort. Del mundo evangélico a los best-sellers”. Desacatos, 18, 
71-86.

Silveira, Leonildo (2000). Teatro, templo, mercado. Comunicación y marketing 
de los nuevos pentecostales en América Latina. Quito: Abya Dala.

Stoll, David (2002 [1990]). ¿América Latina se vuelve protestante? Madrid: 
Nódulo.

Synan, Vinson (2006). El siglo del Espíritu Santo. Cien años de renuevo pen-
tecostal y carismático. Buenos Aires: Peniel.

Van Dusen, Henry P. (1958). “Force’s lessons for others” (pp. 122-124). 
“The Third Force in Christendom” (113-122). Life, June 9, 44 
(23).

Willems, Emilio (1967). Followers of  the New Faith: Cultural Change and 
the Rise of  Protestantism in Brazil and Chile. Nashville: Vanderbilt 
University Press.

Recibido: 27 de mayo de 2016
Aprobado: 12 de marzo de 2018

Acerca de los autores

Ramiro Jaimes Martínez es doctor en Ciencias Sociales por El Colegio 
de la Frontera Norte. Investigador de la Universidad Autónoma de 
Baja California. Áreas de interés: 1) Sociología e Historia de la religión. 
2) Historia social y cultural. 3) Cambio religioso y procesos sociales 
en la frontera noroeste de México. Artículos: (2012) “El metodismo 
ante la Revolución: el abogado cristiano y el levantamiento maderista”, 

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   163 31/01/2019   02:27:38 p.m.



164	E studios Sociológicos XXXVII: 109, 2019

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, y  (2012) “El 
neopentecostalismo como objeto de investigación y categoría analítica”, 
Revista Mexicana de Sociología. 

Alethia Alejandra Montalvo González es licenciada en Sociología 
por la Universidad Autónoma de Baja California. Becaria ciesas. Áreas 
de interés: 1) Sociología y antropología de la religión. 2) Identidades 
femeninas y relaciones de género. 3) Cuerpo e imagen. Tesis: (2016) 
Guerreras, diaconisas y princesas: una aproximación a las identidades 
femeninas pentecostales.

0133-0164-JAIMES ET AL.indd   164 31/01/2019   02:27:38 p.m.


