DOI: 10.24201/es.2018v36n106.1642

Cuatro principios transversales
para poner a trabajar a Bourdieu®

Loic Wacquant

University of California, Berkeley
Centre de Sociologie Européenne, Paris
loic@berkeley.edu

Dedicado a Mathieu Hilgers, in memorian, con afecto y admiracion

Resumen

Este articulo destaca cuatro principios transversales que animan la practica de inves-
tigacion de Pierre Bourdieu, y que pueden guiar de manera fructifera la indagacion
en cualquier frente empirico: el imperativo bachelariano de la ruptura y la vigilancia
epistemologica; el mandamiento weberiano de realizar la triple historizacion del
agente (habitus), el mundo (espacio social, del cual el campo es un subtipo), y las
categorias de razonamiento del analista (reflexividad epistémica); la invitacion leib-
niziana-durkheimiana para desplegar el modo topoldgico de razonamiento y rastrear
las correspondencias mutuas entre espacio simbolico, social y fisico; y el momento
cassirerano que nos urge a reconocer la eficacia constitutiva de las estructuras sim-
bolicas. También sefialo tres trampas que los exploradores bourdieanos del mundo
social deben tener un cuidado especial en evitar: la fetichizacion de los conceptos,

* A publicarse en inglés en Anthropological Theory (2017, con réplicas) y a publicarse
como el capitulo de cierre de Tom Medvetz y Jeffrey Sallaz (Eds.), The Oxford handbook of
Pierre Bourdieu (Nueva York, Oxford University Press, 2018); traduccion al francés a publi-
carse en Revue de [’Institute de Sociologie (Bruselas, invierno de 2018), al polaco en Kultura i
Rozwdj (invierno de 2018, niimero especial sobre Pierre Bourdieu); al holandés en Socio-Logos
(invierno de 2018, numero especial sobre Pierre Bourdieu); al danés en Praktiske Grunde (in-
vierno de 2018); al noruego en Agora (2017); al portugués en Cadernos de Ciéncias Sociais;
al arabe en Idafat.



4 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018

las seducciones de “hablar bourdieano” y fallar al realizar las operaciones que las
nociones de Bourdieu estipulan, y la imposicion forzada de su marco tedrico en blo-
que, cuando es mas productivo usarlo como un estuche de herramientas a través de
la transposicion. Estos principios guian la construccion del objeto y no son consignas
tedricas, sino pautas practicas para la investigacion antropoldgica. Lo que implica
que la mimesis y no la exégesis debe guiar a aquellos cientificos sociales que desean
construir, revisar o retar la maquinaria y el legado cientificos de Pierre Bourdieu.
Palabras clave: Bourdieu, Bachelard; Weber; Leibniz; Durkheim; Cassirer;
espacio social; poder simbolico; topologia social; vigilancia epistemologica.

Abstract
Four transversal principles for putting Bourdieu to work

This article spotlights four transversal principles that animate Pierre Bourdieu’s
research practice and can fruitfully guide inquiry on any empirical front: the Bach-
elardian imperative of epistemological rupture and vigilance; the Weberian command
to effect the triple historicization of the agent (habitus), the world (social space, of
which field is but a subtype), and the categories of the analyst (epistemic reflexivity);
the Leibnizian-Durkheimian invitation to deploy the topological mode of reasoning to
track the mutual correspondences between symbolic space, social space, and physical
space; and the Cassirer moment urging us to recognize the constitutive efficacy of
symbolic structures. I also flag three traps that Bourdieusian explorers of the social
world should exercise special care to avoid: the fetishization of concepts, the seduc-
tions of “speaking Bourdieuse” while failing to carry out the research operations
Bourdieu’s notions stipulate, and the forced imposition of his theoretical framework
en bloc when it is more productively used in kit through transposition. These prin-
ciples guiding the construction of the object are not theoretical slogans but practi-
cal blueprints for anthropological inquiry. This implies that mimesis and not ex-
egesis should guide those social scientists who wish to build on, revise or challenge
the scientific machinery and legacy of Pierre Bourdieu.

Key words: Bourdieu; Bachelard; Weber; Leibniz; Durkheim; Cassirer; social
space; symbolic power; social topology; epistemological vigilance.

Hay muchas maneras de “desmenuzar y deshebrar” a Bourdieu para su uso
en cualquier campo de investigacion, y ya hay numerosas introducciones
estandarizadas y resumenes rutinarios de sus principales escritos destinados
a estudiantes de topicos especializados, que van desde la educacion, la orga-
nizacion, la religion y los intelectuales, tal como se presentan en The Oxford
handbook of Pierre Bourdieu (Medvetz & Sallaz, 2018), hasta el analisis del



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 5

espacio y la ciudad como la ultima gran frontera de los estudios inspirados
en Bourdieu (Webster, 2010; Fogle, 2011; Lippuner, 2012; véase Wacquant,
2017a para una apreciacion y una agenda diferentes). Estas capsulas pedagogi-
cas de sus principales teorias (siempre limitadas a unas cuantas publicaciones
importantes traducidas del lenguaje del propio autor) suelen pasar por alto la
mayoria del corpus de Bourdieu, sufren los sesgos y limitaciones predecibles
de cada disciplina, y apenas si indican como traducir estas teorias a disefios
y operaciones practicas de investigacion. Tal es el propdsito de este articulo.
He aportado en otro lugar una discusion detallada de como desplegar y
distribuir el habitus, el espacio social, el campo burocratico y el poder
simbdlico en una investigacion comparativa del nexo triadico entre “Mar-
ginalidad, etnicidad y penalidad en la ciudad neoliberal” (Wacquant, 2014).
He delineado una cartografia de la division analitica del trabajo entre estos
conceptos y he indicado como pueden servir para esclarecer las categorias
que hubiesen quedado imprecisas (tales como el gueto), asi como para for-
jar nuevos conceptos (estigmatizacion territorial y marginalidad avanzada,
contencion punitiva y paternalismo liberal, hiperencarcelacion y sociodicea
negativa) como herramientas para una sociologia comparativa de la génesis
inconclusa del precariato postindustrial, la regulacion penal de la pobreza en
la era de la difusion de la inseguridad social, y la construccion del Leviatan
neoliberal. Aqui deseo apoyarme en este argumento sobre la estructura y la
experiencia urbanas para poner de relieve cuatro principios transversales
que subyacen y le dan vida a la practica de la investigacion de Bourdieu.
Estos principios podrian escapar al ojo del apresurado lector y del ata-
reado investigador deseoso de desplegar a Bourdieu en el frente urbano, pe-
ro son una guia mas fructifera para investigar la ciudad, asi como cualquier
otro campo o dominio, que la exégesis de alglin escrito especifico de Bourdieu
explicitamente relacionado con el mismo. Esto es muy importante dado que el
socidlogo francés rechazaba expresamente las fronteras convencionales entre
disciplinas y entre subespecialidades dentro de ellas; de hecho, él veia estas
fronteras, delineadas a partir de objetos concretos de interés fenomenologico
0 preocupacion civica, como un gran obstaculo para el desarrollo de una
ciencia historico-social unificada (Bourdieu, 1986, pp. 13-52). Para propositos
de comprension mnemotécnica, yo asocio estos principios con cinco autores
que son pilares centrales del pensamiento de Bourdieu: Bachelard, Weber,
Leibniz y Durkheim, y Cassirer. Que éstos no sean los “usuales sospechosos”
mencionados en las presentaciones estandar o las discusiones mas influyentes
sobre Bourdieu indica una profunda brecha entre la verdadera inspiracion
y conformacion interna de su trabajo, y su imagen académica, formada por
las capas acumuladas de décadas de lecturas truncadas o mistificadas, guiadas



6 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018

por el teoricismo fuera de lugar.! Ademads deseo alertar sobre las tres trampas
correlativas que los exploradores bourdieanos de este u otro sector del mundo
social deben tener especial cuidado de evitar: la fetichizacion de conceptos
(la cual suspende la indagacion donde debiera comenzar), las seducciones
de “el habla de Bourdieu” porque es la langue du jour académica, y la impo-
sicion forzada de su esquema teorico en bloc cuando se usa de manera mas
productiva en conjunto a través de la transposicion.

1. El momento Bachelard

Romper con el sentido comun (que se presenta en tres variedades: la ordi-
naria, la politica y la académica) para cuestionar las categorias de analisis
aceptadas, deconstruir problemas prefabricados y acuiar conceptos analiticos
solidos, disefiados por y para el analisis empirico, que incluyen pero que se
alejan agudamente de las nociones populares (Wacquant, 2002). Esta es una
aplicacion sencilla del imperativo de la ruptura y la vigilancia epistemolo-
gica, la principal ensefianza de la “epistemologia histdrica”, la filosofia de la
ciencia desarrollada por Gaston Bachelard y Georges Canguilhem, mentores
de Bourdieu y a quienes trasplantd de las ciencias naturales a las ciencias
sociales (Bourdieu, Chamboredon & Passeron, 1968; Bourdieu, 2001; para
un perfil abreviado de esta corriente, véase Rheinberger, 2010).

Aqui es necesaria una aclaracion: la ruptura (la palabra rupture es la
misma en francés e inglés) epistemoldgica de Bachelard no es la coupure
(quiebre, corte) epistemologica de Althusser, aunque esta tltima se derivd
ostensiblemente de aquélla. Para Bachelard, y Bourdieu después, la ciencia
rompe con el sentido comun al confrontar constantemente lo real, al no refu-
giarse en un reino purificado y tautegdrico de “practica teorica” (Althusser et
al., 1965). Mas aun, la ruptura es una actividad prdactica reiterada y sin fin,

! Una muestra por conveniencia arroja lo siguiente: Bourdieu ha sido vinculado a Marcel
Mauss y Claude Lévi-Strauss por Collins (1994) y Moore (1999), pero caracterizado (y castigado)
como un marxista de closet por Alexander (1995); emparejado con John Austin por Judith Butler
(1997), y lanzado al potaje denso y retorico de la “teoria practica” junto con Marshall Sahlins y
Anthony Giddens por Ortner (2006); fustigado como un estructuralista sin arrepentimiento por
Sewell Jr. (2005), y ensalzado como un alma gemela de Garfinkel por Lemert (2016); conectado
a Wittgenstein (Schatzki, 2008), y vinculado al pragmatismo americano (Shusterman, 1999);
y sorprendentemente retratado como el “primero y principalmente un empirista” por Joas y
Knobl (2009, p. 371) en su revision de las mayores corrientes de la teorizacion. De hecho, la
mayor parte de los exégetas ven a Bourdieu como elaborador de una teoria social “critica”, un
adjetivo que €l expresamente rechazo por redundante y pretencioso, un ornamento retorico que
ninguna ciencia necesita.



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 7

realizada mediante una concatenacion razonada de operaciones técnicas de
investigacion (elaboracion conceptual, seleccion de sitios y archivos, disefio
de cuestionarios, codificaciones, etc.), no un acto mental inaugural o un pivote
historico en el que la ciencia se separa de forma repentina, magica y para
siempre de la ideologia —como en la representacion que hace Althusser de
la epifania epistémica de Marx en 1845 en For Marx—.* Es manteniendo
el énfasis que hace Bachelard en “el papel primordial de la instrumentacion
en el lenguaje aproximativo” producido por la actividad cientifica, como
Bourdieu bautizo6 la revista interdisciplinaria que fundé en 1975 y edit6 hasta
su muerte con el extrafio nombre de Actas de Investigacion en las Ciencias
Sociales (Wacquant, 1999). Por ultimo, las rupturas (en plural) ocurren dentro
de la misma ciencia y alimentan el motor del progreso: “El progreso cienti-
fico siempre expresa una ruptura, rupturas perpetuas, entre el conocimiento
ordinario y el conocimiento cientifico, en tanto tratamos con una ciencia que
evoluciona, una ciencia que, como mella de estas mismas rupturas, lleva la
huella de la modernidad” (Bachelard, 1953, p. 17).

La ruptura es un momento de indagacion muchas veces repetido y fre-
cuentemente ignorado o pasado por alto como un asunto de rutina: vastos
sectores de la investigacion urbana, por ejemplo, aceptan la terminologia,
las indagaciones y las preocupaciones planteadas por los administradores
de las ciudades, los que elaboran las politicas, los periodistas, o la moda
académica (todo esto adosado en nuestros dias a los fenomenos entrelazados
de la gentrificacion, la segregacion étnica y el florecimiento de las industrias
culturales en el nticleo metropolitano), cuando en lugar de eso deberian de-
tectar y neutralizar el inconsciente histérico y los sesgos sociales encarna-
dos en ellas al incluirlas en sus objetos de estudio. Como Bachelard (1938,
p. 26) nos advierte: “El pensamiento cientifico nos prohibe que tengamos una
opinidn sobre cuestiones que nosotros no comprendemos, sobre preguntas
que no sabemos como formular claramente. Sobre todo, uno debe saber como
plantear los problemas”.

2 En L activité rationaliste de la physique contemporaine, Bachelard (1951) llama a estas
operaciones fenomenotecnia, el despliegue colectivo de los medios de la construccion experi-
mental de un fendmeno: cuando “las dos sociedades, la sociedad cientifica y 1a sociedad técnica,
se tocan una a la otra para cooperar”, entonces “dejamos el mundo de la naturaleza para entrar a
la manufactura de fenomenos [ ...] objetividad racional, objetividad técnica y objetividad social
son por tanto tres caracteristicas fuertemente ligadas”. Para una apreciacion diferente de la rela-
cion entre Althusser y Bachelard, véase Balibar (1991).



8 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018
2. El momento Weber

Efectuar la triple historizacion del agente (con el concepto de habitus), el
mundo (a través de la nocion del espacio social, de la cual el campo no es
mas que un subtipo), y las categorias y métodos del analista (reflexividad
epistémica). Este principio expresa la vision radicalmente historicista y
agonistica de la accion social, la estructura y el conocimiento de Bourdieu
que es mas afin al espiritu y método de trabajo de Max Weber, aun cuando
¢éste estaba casado con un individualismo analitico profundamente ajeno
al relacionalismo de Bourdieu (1968; 1986, pp. 247-266). Para ambos au-
tores, la investigacion social debe proceder desde un agudo sentido de su
Wissenchafislehre distintiva, una “teoria de la ciencia” reflexiva que, junto
con la sociologia materialista de la religion de Weber, fue la entrada ini-
cial de Bourdieu al corpus weberiano durante sus aflos de juventud, y mol-
ded6 decisivamente su conversion de la filosofia a la ciencia social (Bourdieu
[2000]2011). Para ambos autores la dominacién permea la vida social, pero
adquiere una multiplicidad de formas que son irreductibles a una base eco-
ndmica, y siempre trae consigo la intervencion de una autoridad simbolica
que enmarca la relacion en cuestion, lo cual lleva a Weber (1958) a enfocarse
en la legitimidad, y a Bourdieu (1997) en la produccion social de la doxa y
la operacion del desconocimiento (misrecognition).

Por esto Weber y no Marx es aqui el ancla de Bourdieu (a pesar de su pos-
terior enfoque histdrico y relacional); como el autor de Wirtschaft und Ge-
sellschaft, Bourdieu rechaza el determinismo econdémico, la bisqueda de
fundamentos y la nocion neohegeliana de que la historia esta dotada de una
logica direccional.? El se cuadra firmemente en el linaje neokantiano que
interpreta la filosofia como atada al deber de comenzar y terminar con “el
hecho de la ciencia” (para citar nuevamente a Bachelard), y abraza una con-
cepcion genética del conocimiento como un proceso sintético perpetuamente
inacabado. Esta vision antimetafisica de Kant fue venerada por la Escuela
de Marburg, donde Cassirer fue entrenado bajo la tutoria de Georg Simmel

3 El rechazo de Bourdieu a la teoria marxista de la historia y su representacion en “es-
tructura/superestructura” es claro y definitivo en este pasaje de su libro no terminado sobre
Manet: “La busqueda de un factor explicativo para el cambio social, que es un problema cen-
tral de las ciencias sociales, se hace dificil por la remanencia, en nuestras propias mentes, de
un marxismo deslavado del cual es muy dificil deshacernos. No por ser dominante (de hecho
nunca lo fue), sino por generalizado, se desliza en un estado de banalidades de sentido comun
en las discusiones pretenciosas. La doxa intelectual esta habitada-encantada por los conceptos
marxistas” que “fomentan el reduccionismo y alimentan un materialismo simplista y mutilado”
(Bourdieu, 2013, pp. 577-578).



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 9

e influy6 en Weber a través de los trabajos de Windelband y Rickert, los li-
deres de la escuela rival neokantiana de Baden.*

En consecuencia, uno deberia comprender las constelaciones urbanas
(o, para el caso, cualesquiera otras), las categorias y las practicas como los
productos, las armas y las apuestas de pugnas libradas en multiples tempora-
lidades, que van desde las macroestructuras seculares longue durée, los tem-
pos de nivel medio de los ciclos politicos y los giros institucionales, hasta los
horizontes fenomenologicos de corto plazo de las personas a ras del suelo.
Este mandato falsea el rancio cuento académico de Bourdieu como “tedrico de
la reproduccion”, que continta siendo hilvanado incluso por los académicos
urbanos simpatizantes de este enfoque (por ejemplo, Harding & Blokland
2014, pp. 129-130), pero que capta con exactitud tanto sus instrucciones ex-
plicitas como su practica cientifica vigente (Wacquant, 2017b).

3. El momento de Leibniz con Durkheim

Desplegar el modo topoldgico de razonamiento para rastrear las corres-
pondencias mutuas, transposiciones y distorsiones entre el espacio simbolico
(lared de clasificaciones mentales que guia a las personas en su construccion
cognitiva y conativa del mundo), el espacio social (la distribucion fluctuan-
te de activos o capitales socialmente efectivos) y el espacio fisico (el ambiente
construido que resulta de esfuerzos rivales para apropiarse de los bienes ma-
teriales e ideales en y a través del espacio). Esta manera de pensar es indis-
pensable porque “el espacio social tiende a retraducirse a si mismo, de manera
mas o menos deforme, encubierto en un arreglo determinado de agentes y
propiedades. De esto se deriva que todas las divisiones y distinciones del
espacio social (alto/bajo, izquierda/derecha, etc.) son expresadas real y sim-
boélicamente en un espacio fisico apropiado como espacio social reificado”
(Bourdieu, 1997, p. 162).

Este principio se ubica en la confluencia del componente geométrico del
pensamiento de Bourdieu, fundamentado en sus lecturas avidas y tempranas
de Gottfried Wilhelm Leibniz (cuyo analysis situs, desarrollado como reac-
cion a la geometria perspectiva de Pascal, ejemplifica el racionalismo monista

4 Bourdieu se familiarizé profundamente con esta tradicion alemana de la filosofia his-
torica en los afios sesenta a través de su conexion casi filial con Raymond Aron, quien habia
introducido esta corriente de pensamiento en Francia con libros muy influyentes publicados en
los aflos treinta (Aron, 1935; 1938), y patrocinado a Bourdieu académicamente, luego de que
éste fue obligado a dejar Argelia en 1960 en visperas del golpe procolonial de los generales
argelinos (Bourdieu, 2002, pp. 47-50).



10 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018

que Bourdieu desea ampliar) y su vertiente morfologica, derivada de la audaz
formulacion de Durkheim y Mauss (1901) de que existe una corresponden-
cia del sustrato fisico y la ubicacion de los grupos sociales con las “formas
de clasificacion” a través de las cuales ellos se visualizan a si mismos y el
mundo. Elke Weik (2010) esta en lo correcto al sefialar las similitudes y
afinidades entre Leibniz y Bourdieu: la fuerza creativa que constituye el
mundo es Dios para el primero y la historia misma para el segundo. Pero se
enfoca principalmente en el habitus cuando el vinculo mas fuerte entre los
dos pensadores es su filosofia relacional compartida del espacio (sobre la
vision de Leibniz, véase De Risi, 2007). Vale la pena notar aqui, a modo de
transicion al cuarto principio, que el primer libro de Cassirer (1902) fue una
diseccion del pensamiento de Leibniz en su contexto cientifico.

La columna durkheimiana sostiene, entre otras cosas, €l esfuerzo ob-
jetivista de Bourdieu de diseccionar la anatomia de los varios universos
sociales bajo investigacion. Mapear la “forma externa” de las redes de
posiciones mutuamente entrelazadas es indispensable porque “el sustrato
social se diferencia en miles de maneras en las manos del hombre, y estas di-
ferencias tienen gran significacion socioldgica tanto por las causas de las
que dependen como por los efectos que producen” (Durkheim, [1900] 1975,
p- 21). En un sentido tanto concreto como abstracto, el “alcance del territo-
rio” ocupado por los agentes (ya sean los campesinos argelinos, la pequefia
burguesia francesa, los residentes de los difamados proyectos de vivienda
publica, artistas, intelectuales o formuladores de politicas), su “situacion
geografica” relativa a otros espacios de accion, la “forma de sus limites”,
asi como “la masa total de la poblacion” y su densidad en las diferentes re-
giones, son variables clave que deben ser aprehendidas tanto en el analisis
sincronico como diacrénico, ya que “la estructura en si misma se encuentra
solo en su realizacion [...] se crea y descompone continuamente, es vida
cuando ha alcanzado cierto grado de consolidacion” (Durkheim, [1900] 1975,
pp- 20, 22).

Bourdieu otorga un lugar central a este proceso de diferenciacion que
efectivamente da lugar a la pluralidad de capitales y, mas adelante en el cami-
no de la historia, a este peculiar metacampo al que llama “campo del poder”.
Esta diversificacion de capitales y su grado de objetivacion (pueden existir en
un “estado practico como mecanismos” o ser “codificados bajo el disfraz de
normas y reglas explicitas”) es, de hecho, “uno de los grandes principios para
distinguir entre los diferentes tipos de sociedades” (Bourdieu, 2016, pp. 446-
449 y 207-211, cita p. 207).> Mas aun, los factores morfoldgicos y su inte-

5 Aqui Bourdieu vincula explicitamente la mirada de Durkheim sobre la diferenciacion



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 11

raccion dentro y entre los limites de los distintos microcosmos y zonas del
espacio social son causas primarias de conflictos de categorias, choques cog-
nitivos y desequilibrios estructurales que potencian el cambio social y desen-
lazan la transformacion revolucionaria, como lo indican los analisis de Bour-
dieu sobre la “crisis” de mayo de 1968 en Francia y la invencion de la novela
moderna por Flaubert y sus camaradas (véase, respectivamente, Bourdieu,
1984, 1992).

4. El momento Cassirer

Reconocer la eficacia constitutiva de las estructuras simbolicas y anatomizar
su doble huella, sobre los complejos subjetivos de disposiciones (categorias,
habilidades y deseos) que crean el habitus, por un lado, y sobre la red obje-
tiva de posiciones (distribuciones de recursos eficientes) que componen las
instituciones, por el otro. La genética “filosofia de las formas simbolicas”, de
Ernst Cassirer (1944), es la principal inspiracion para el potente concepto
de “poder simbdlico” de Bourdieu, que se erige en el epicentro y en la clis-
pide de su obra—y sin embargo es tipicamente pasado por alto por las lecturas
y usos convencionales del Bourdieu osificado en el incompleto y redundante
triptico de “habitus, capital y campo” (Wacquant, 2017b, pp. 63-64)—. Dado
que el animal humano se enfrenta con el universo fisico no como una realidad
bruta sino por la mediacion de simbolos (materializados, en la taxonomia
de Cassirer, como lenguaje, mito, religion, arte y ciencia, cinco topicos que
Bourdieu procur6 con deleite),® la ciencia mas objetivista de la ciudad debe
por necesidad incluir los esquemas clasificatorios rivales a través de los cuales

como una tendencia central y caracteristica de la modernidad con la concepcion de Weber de
la multiplicidad de Lebensordnungen: “Uno puede extender el analisis de Durkheim” sobre la
purificacion e intensificacion de las distintas funciones permitidas por la diferenciacion estruc-
tural “con un analisis weberiano” de la emergencia de esferas distintas para la vida y los valores
expresada por el surgimiento del “como” (als): la economia como economia, el arte como arte,
la ley como la ley” (Bourdieu, 2016, pp. 1005-1006).

¢ De hecho, Bourdieu le dedicd monografias completas o articulos con extension de libros
a cada uno de estos temas: Lenguaje y poder simbolico (1982, ampliado en 1990); “El Demonio
de la analogia” (en Le sens practique, 1980, libro 1), y La dominacion masculina (1998); Génesis
y estructura del campo religioso (1971), y “La Sagrada Familia: el episcopado francés en el
campo del poder” (1982, con Monique de Saint-Martin), que juntos harian un libro sélido (de
hecho, son la base de una coleccion de 280 paginas de publicaciones de Bourdieu sobre religion
en aleman, el volumen 5 de su Schriften zur Kultursoziologie, publicado por Suhrkamp Verlag
y editado por Franz Schultheis y Stephan Egger, 2011); E/ amor al arte (con Darbel, 1966), y
Las reglas del arte (1992); asi como El oficio del cientifico (2001), que revisa y actualiza E/
oficio del sociologo (1968, expandido en edicion 1973).



12 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018

los agentes dan forma y significado al mundo. Y dado que el cosmos social
siempre puede ser experimentado y construido a través de una pluralidad de
puntos de vista, estos sistemas simbolicos en competencia constituyen tan-
tas y variadas armas en la “lucha por producir e imponer la vision dominante
del mundo” (Bourdieu, [1982] (1990), p. 159) y por ende por darle forma
material, impulsando la alquimia histérica de la realizacion de categorias,
que es el misterio en el nucleo de la obra de Bourdieu (Wacquant, 2013).

Traer de vuelta a Cassirer realza el tenor creativo y agonistico de la accion
sociosimbolica que anima el pensamiento de Bourdieu: “El hombre, como
los animales, se somete a las reglas de la sociedad pero, adicionalmente, tiene
una contribucion activa en generar, y un poder activo de cambiar, las formas
de vida social” (Cassirer, 1944, p. 224). En tanto no puede vivir esa vida
sin expresarla, la agente social es la portadora —en un doble sentido, como
depositaria y victima— de una “polaridad fundamental” o de “una tension
entre estabilizacion y evolucion”, la perpetuacion de las formas existentes y la
creacion de nuevas formas. Los sistemas simbolicos son entonces el medio, el
sitio y la apuesta de una “lucha incesante entre tradicion e innovacion, entre re-
produccion y fuerzas creativas” (Cassirer, 1944, p. 224). Inyectado en el mar-
co analitico de Bourdieu, el poder simbdlico, como la capacidad socialmente
reconocida de forjar e inculcar esquemas clasificatorios (Bourdieu, [1982]
1990, p. 156) que ordena, celebra o denigra a ciertas poblaciones y ubicacio-
nes en el espacio social y fisico, puede ser movilizado tanto para solidificar
como para modificar el orden social y su materializacion.

Aplicado al espacio urbano, este principio implica poner atencion no s6lo
a la fenomenologia de la vida en la ciudad como realidad vivida y localizada
en sitios especificos, sino también a las palabras a través de las cuales las
personas, los objetos, las actividades y los lugares en la ciudad son nombrados,
porque la categorizacion consecuente es un vector particularmente poderoso
de conservacion o transformacion de la realidad, dada la concentracion de las
autoridades simbolicas (religiosas, politicas, legales, periodisticas, artisticas,
académicas y cientificas) en la metropolis. El estampado material de la rea-
lidad urbana a través de su forja simboélica asume una forma paradigmatica
y paroxistica con la estigmatizacion territorial, cuyos sitios y circuitos de
produccion, difusion y consumo permean la ciudad e impactan a todos sus
residentes, incluso cuando se aplican a los distritos de disipacion sociomoral
en los limites y los sétanos del espacio urbano (Wacquant, 2018).



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 13
Tres advertencias

El racionalismo rectificado en accion; la historizacion radical de formas
sociales arbitrarias y su depdsito en instituciones y cuerpos sociales; el
seguimiento del espacio trialéctico de lo simbdlico, lo social y lo fisico;
la exploracion de la materializaciéon de constructos mentales: en conjunto,
estos principios conforman un panorama cientifico que diverge de manera
contrastante de aquéllos alentados por el positivismo, el realismo y la her-
menéutica, epistemologias alternativas que reinan en la ciencia social. Esta
postura guia investigaciones que se centran en una “construccion del obje-
to” activa y alerta que evade tanto el formalismo hueco y el empirismo ciego
para sumergirse en las especificidades de los casos historicos con el beneficio
de la generalizacion analitica (Bourdieu, 2001). Junto con estos principios,
uno puede sintetizar de la practica cientifica de Bourdieu tres advertencias
generales que podrian beneficiar a los estudiosos de la ciudad (o de cualquier
otro dominio concreto de investigacion) con interés de apropiarse de su
trabajo, ya sea a la letra o en espiritu.

Primero, evitar la fetichizacion de los conceptos: Bourdieu es leido con
frecuencia de manera equivocada como un “teérico”, cuando en realidad
era un tenaz detractor de la “teorizacion conspicua”. Construyd teoria no co-
mo un arrogante erudito, sino como un humilde siervo de la indagacion
empirica, y nunca fomentd la una sin desarrollar la otra (Bourdieu & Wac-
quant, 1992, pp. 29-35 y subsecuentes). El remedio para esta distorsion esco-
lastica—ejemplificado en los estudios urbanos a través de muchos articulos
recientemente publicados en Progress in Human Geography— es colocar al
fondo del escenario la definicion textual de conceptos y poner mucha aten-
cion en como Bourdieu los convierte en operaciones de investigacion con-
cretas para forjar los objetos empiricos. Se gana menos al analizar cualquier
docena de criticas o defensas teoricas del concepto de habitus, por mas inte-
ligentes que sean, que al dar seguimiento a las variables que Bourdieu desen-
tierra y entrecruza para mapear la formacion y el modus operandi de un con-
junto dado de agentes o una figura historica innovadora.” En Las estructuras

7 Para ilustraciones recientes, véase Croce (2015), Decoteau (2016), Mead (2016), y Strand
y Lizardo (2017), quienes o bien presentan como nuevos los argumentos ya contenidos en los
usos de Bourdieu del habitus, o bien se proponen remediar fallas que ellos mismos introducen
por un entendimiento trunco de los usos que Bourdieu da al habitus. Y el conjunto de cinco
articulos reunidos por Silva (2016), que curiosamente claman por extender “mas alla de la so-
ciologia” un concepto que se origina en la psicologia moral, y ensayan aplicaciones de habitus
que, para cuatro de los cinco casos, felizmente ignoran el trabajo empirico de Bourdieu justo
en los temas que tratan (véase la advertencia proléptica en Wacquant [2016]).



14 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018

sociales de la economia, por ejemplo, combina observacion etnografica, ana-
lisis conversacional y analisis de correspondencias multiples (MCA) para re-
construir la “génesis social del sistema de preferencias” de los compradores
de casas y para detectar las condiciones en las que el “sentido de propiedad”
tacito se activa o no (Bourdieu, 2000, pp. 40-59). De manera similar, la ex-
ploracién programatica que hace Bourdieu (2000, pp. 40-59) de las capas de
“disposiciones de Manet” ilumina de forma concreta como la “seguridad y
el aristocratismo” de su Zexis combinado con su “espiritu de reto y compe-
tencia” forman el “habitus escindido de un artista burgués que materializa
una especie de sintesis de opuestos”, con su “lado conformista” alimentado
por una familia acomodada instalada en la haute societé parisina, y un “la-
do rebelde” que alimenta su “doble rechazo visceral” de la pintura tanto
académica como bohemia.

Segundo, y de manera relacionada, cuidado con las trampas retoricas:
numerosos autores colorean sus indagaciones con las tonalidades de Bour-
dieu cuando en realidad las nociones de éste no tienen papel alguno en sus
analisis. Las palabras estan alli pero los conceptos no. Prueba de ello es que
los hallazgos y argumentos no son diferentes de aquellos que se hubieran
derivado de cualquier nimero de aproximaciones alternativas (y por lo
general no lo son). El concepto de “campo” tal vez sea del que mas se ha
abusado de esta forma, como cuando se le invoca como un sinénimo blando
de “esfera”, “ambito” o “accion estratégica”, sin que se despliegue ninguna de
las propiedades altamente distintivas que caracterizan el “campo” como
tal, de acuerdo con Bourdieu (diferenciacion, autonomia, monopolizacion,
organizacion quiasmatica, efectos prismaticos, etc.). Estos autores, al hablar
“bourdieano”, no solamente confunden la retdrica con la analitica; también
obstruyen los beneficios tedricos y empiricos que podria dar un despliegue
efectivo de las herramientas de Bourdieu.®

Dichos sondeos estériles degeneran en juegos de palabras sin sentido, co-
mo se ilustra con la multiplicacion comica de los habitus con inflexion urbana
en los recientes estudios académicos: el “habitus metropolitano”, el “habi-
tus suburbano”, el “habitus de aburguesamiento”, el “habitus punto.com”,
sin mencionar el absurdo “mini habitus” (tal vez para empedrar el camino
hacia la inminente uncién del nanohabitus), todos los cuales indican que
sus inventores no comprenden el significado basico y la composicion del
habitus (Wacquant, 2016). Es constitutivo de la metropolis contener una di-

8 Esto es particularmente evidente en el caso de dos conceptos bastante populares entre
los macrosocidlogos anglofonos, el “campo organizacional”y el “campo de accion estratégica”
(véase, respectivamente, Powell & DiMaggio, 1991; Fligstein & McAdam, 2012), ambos deriva-
ciones imprecisas o ecos semanticos del champ de Bourdieu y que ofuscan su caracter distintivo.



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 15

versidad de poblaciones y categorias, tener un amplio espectro de condiciones
sociales y una pluralidad de microcosmos sociales unidos en que cada uno
alberga esquemas rivales de percepcion y apreciacion. Por ende, se deriva
de manera logica que se genera una gran diversidad de conjuntos de dispo-
siciones en competencia (que corresponden a las amplias clases o tipos de
posturas y trayectorias), y 7o un habitus singular caracteristico de la ciudad
como tal. Hablar de un “habitus metropolitano” (o suburbano, etc.) es algo
sonoro, aunque se trata de un vacuo farfulleo bourdieano.

Tercero, no s6lo es posible, sino por lo general también deseable, desu-
nir los conceptos de Bourdieu los unos de los otros, para asegurarse de que
haya una utilidad real de su uso individual antes de que sean finalmente
recombinados seglin resulte necesario para formular y resolver el problema
empirico en cuestion. Soy bien consciente de que Bourdieu y yo argumen-
tamos a favor de una estrategia opuesta en la obra Una invitacion a la sociolo-
gia reflexiva, al poner énfasis en que las “nociones tales como habitus, campo
y capital pueden ser definidas solamente dentro del sistema teorico en que
se constituyen, no en aislamiento” (Bourdieu & Wacquant, 1992, p. 96). Sin
embargo, alla por el afio 1992, la prioridad era proporcionar una vision global
de la arquitectura y la 16gica interna de la estructura tedrica de Bourdieu, y
explicar la sinergia entre sus varios conceptos a los lectores que no estaban
muy familiarizados con ellos. En las dos décadas posteriores, las obras mas
fructiferas inspiradas en Bourdieu han resultado ser aquellas que desplega-
ron elementos de esa estructura tedrica, mientras que los autores que bus-
caron utilizarla en su totalidad han sufrido tambaleos y dificultades con mucha
frecuencia. Asi que debemos escuchar las ensenanzas de Bachelard de que
la epistemologia es historica y hacer un cambio tactico en su prescripcion
como reaccion a los retos mayores del conocimiento inmediato.

Mas aun, la lectura teoldgica de las escrituras bourdieanas, que estipula
que uno debe implementar sus nociones centrales omni et simul, entra en
tension, si no es que hasta en contradiccion, con la pragmatica de cualquier
proyecto de investigacion; e incluso entra en conflicto con la manera en que
Bourdieu mismo obraba. Por ejemplo, el socidlogo francés explota el habitus
y el poder simbolico sin ninguna mencion del campo a través de su trabajo
en Argelia (Bourdieu, 1972, 1977, 1980, 2008), por la sencilla razon de que
no existe un campo en las comunidades agrarias rurales de Cabilia. Esta
cautelosa estrategia es especialmente oportuna para aquellos investigadores
que todavia escudrifian para llegar mas alla de la comprension elemental de
la forma de pensar de Bourdieu: es mejor aplicar bien un concepto dentro
de sus propios limites analiticos que invocar cinco con propdsitos cruzados
o con meros efectos declamatorios.



16 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018

Para ilustrar lo anteriormente dicho, la recapitulacion de Nathan Marom
(2014) en su “One hundred years of spatial distinction in Tel Aviv” (Cien afios
de distincion espacial en Tel Aviv) nos ofrece un modelo de un uso economi-
co, eficiente y fructifero de Bourdieu que valida estas tres recomendaciones.
Para comprender la trayectoria de las oposiciones socioespaciales a lo largo
de todo el curso de vida de esta ciudad disputada, Marom se enfoca en una
unica operacion, “la traduccion del espacio social en espacio fisico”. Realiza
formulaciones de manera elegante s6lo en torno a dos conceptos: el espacio
social y el poder simbolico (dupla que resulta ser el pivote del pensamiento
de Bourdieu); utiliza estos conceptos para romper con el problema de la
naturalizacion de la segregacion heredada de la ecologia urbana, asi como
para superar la ceguera de los enfoques de la economia politica a la potencia
performativa de las clasificaciones simbolicas y las pugnas clasificatorias.
Bourdieu lleva a Marom a formular una nueva cuestion, a historizar sus tér-
minos y a excavar datos que le permiten documentar nuevas facetas empiricas
del fenomeno vy, al fin y al cabo, producir una interpretacion original de los
principios cambiantes de la vision y divison espacial de Tel Aviv a través de
escalas multiples que otras perspectivas tedricas no podrian haber generado.

El articulo de Marom también confirma que, aunque cada uno de los
siete principales conceptos que estructuran la obra de Bourdieu (habitus,
capital, espacio social, campo, poder simbdlico, doxa y reflexividad episté-
mica) pueden ser movilizados de manera fructifera por los investigadores de
las constelaciones urbanas; el concepto mas potente de todos es sin lugar a
dudas el espacio social. No solamente porque esta anclado en una metafora
geografica, sino porque es la “categoria madre” de la que fluyen los concep-
tos mas restringidos de campo, corps (cuerpo) y aparato como tipos especifi-
cos de escenarios donde la accion social se arraiga y fluye (Wacquant, 2017b,
pp. 62-63); y porque “ajusta naturalmente” la ciudad como un medio que
propicia la incubacion, la diferenciacion, la proliferacion y la acumulacion
de formas en competencia del capital. Ciertamente el espacio social es la
categoria que de manera mas decisiva distingue a Bourdieu y que llena un
profundo vacio en el centro de todos los aspectos destacados de la teoria ur-
bana: la ecologia estilo Chicago y la etnografia, la economia politica, el urba-
nismo poscolonial, la teoria del ensamblaje, el urbanismo planetario y el en-
foque de los nexos del territorio urbano (Storper & Scott, 2016).

En conclusion, poner a trabajar a Bourdieu conlleva no recitar escrituras
con reverencia o desdén, duplicando o refutando hallazgos necesariamente
ligados a un tiempo y lugar determinados, o bien entablar una discusion
tedrica con o contra el maestro pensador, sino invertir en operaciones de in-
vestigacion concreta los principios de construccion del objeto a los que él se



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 17

adhirié y que ejemplificod en su practica cientifica. La ruptura epistemoldgica,
la triple historizacion, el modo topoldgico de pensar y el reconocimiento
de la eficacia constitutiva de las estructuras simbolicas no son esloganes
teoricos a ser adjudicados en el papel, sino una guia practica para la fabri-
cacion concreta de proyectos de investigacion sociologicos. Esto significa
que la mimesis y no la exégesis deberia guiar a aquellos cientificos socia-
les que deseen aprovechar, extender o de manera genuina desafiar la maqui-
naria y el legado cientificos de Pierre Bourdieu.

Berkeley y Paris, junio-julio de 2017

Agradecimientos

Deseo agradecer a los estudiantes y colegas que han sufrido mi “Campamento
Bourdieu” en Berkeley a lo largo de las tltimas dos décadas, y especialmente
a la ultima cohorte, a la que fui incapaz de transmitir de manera fluida mi
renovada comprension de la infraestructura tedrica de Bourdieu. Ellos me
aguijonearon para continuar en la bisqueda y me salvaron de la ilusion
reconfortante de que es posible asegurar un entendimiento definitivo del
pensamiento de Bourdieu. También agradezco los precisos y productivos
comentarios de Rogers Brubaker, Megan Comfort, Chris Herring, Victor
Lund Shammas y David Showalter a las versiones previas de este trabajo.

Traduccion del inglés de L. Fatima Andreu y Patricio Solis

Recibido: 25 de junio de 2017
Aprobado: 25 de julio de 2017

Bibliografia

Alexander, J. C. (1995). Fin-de-siécle social theory: relativism, reduction and the
problem of reason. Londres, Inglaterra: Verso.

Althusser, L., Balibar, E., Establet, R., Macherey, P. & Rancicere, J. (1965). Lire Le
Capital, tome I et 2. Paris, Francia: Maspéro (Inglés: Reading Capital. Londres,
Inglaterra: Verso, 2005. Espafol: Para leer El Capital, México, D. F., México:
Siglo XXI, 1974).

Aron, R. (1935). La sociologie allemande contemporaine. Paris, Francia: PUF (nuevas
ediciones, 1950, 1966, 1981, 2007) (Espafiol: La sociologia alemana contem-
poranea, Buenos Aires, Argentina: Paidos, 1965).



18 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018

Aron, R. (1938). Essai sur la théorie de I’histoire dans I’ Allemagne contemporaine,
la philosophie critique de [ histoire. Paris, Francia: Vrin.

Bachelard, G. (1938). La formation de [’esprit scientifique. Contribution a une psy-
chanalyse de la connaissance objective. Paris, Francia: Vrin (Inglés: Forma-
tion of the scientific mind. Manchester, Inglaterra: Clinamen, 2006. Espafiol: La
Jformacion del espiritu cientifico, México, D. F., México: Siglo XXI, 1993).

Bachelard, G. (1951). L activité rationaliste de la physique contemporaine. Paris,
Francia: PUF.

Bachelard, G. (1953). Le matérialisme rationnel. Paris, Francia: PUF (Espafiol: E/
materialismo racional, México, D. F., México: Paidos, 1976).

Balibar, E. (1991). Le concept de coupure épistémologique de Gaston Bachelard a
Louis Althusser. En E. Balibar, Ecrits pour Althusser. Paris, Francia: La Décou-
verte (Espafiol: El concepto de ruptura epistemologica de Gaston Bachelard a
Louis Althusser. En E. Balibar, Escritos por Althusser. Buenos Aires, Argentina:
Nueva Vision, 2005).

Bourdieu, P. (1968). Structuralism and theory of sociological knowledge. Social
Research, 35(4), 681-706.

Bourdieu, P. (1971). Genese et structure du champ religieux. Revue Frangaise de
Sociologie, 12(3), 295-334 (Inglés: Genesis and structure of the religious field.
Comparative Social Research, 13(1), 1991, 1-44. Espanol: Génesis y estructu-
ra del campo religioso. En P. Bourdieu, La eficacia simbdlica. Buenos Aires,
Argentina: Biblos, 2009).

Bourdieu, P. (1972). Esquisse d 'une théorie de la pratique, précédée de trois essais
d’ethnologie kabyle. Ginebra, Suiza: Droz. (Inglés trad. modif.: Outline of a
theory of practice, Cambridge, Reino Unido: Cambridge University Press,
1977. Espanol: Bosquejo de una teoria de la practica. Buenos Aires, Argentina:
Prometeo Libros, 2012).

Bourdieu, P. (1977). Algérie 60. Structures temporelles et structures sociales. Paris,
Francia: Minuit (Inglés: Algeria 1960, Cambridge, Reino Unido: Cambridge
University Press, 1979. Espaiol: Argelia 60: Estructuras economicas y estruc-
turas temporales, Madrid, Espana: Siglo XXI, 2006).

Bourdieu, P. (1980). Le sens pratique. Paris, Francia: Minuit (Inglés: The logic of
practice. Cambridge, Reino Unido: Polity, 1990. Espaiol: El sentido prac-
tico, Madrid, Espafa: Taurus, 1991).

Bourdieu, P. [1982] (1990). Language and symbolic power. Cambridge, MA: Harvard
University Press (Espafiol: Lenguaje y poder simbolico. En P. Bourdieu, ;Qué
significa hablar? Economia de los intercambios lingiiisticos. Madrid, Espafia:
Akal, 2001).

Bourdieu, P. (1984). Homo academicus. Paris, Francia: Minuit (Inglés: Homo acade-
micus. Cambridge, Reino Unido: Polity, 1988. Espafiol: Homo academicus.
Buenos Aires, Argentina: Siglo XXI, 2008).

Bourdieu, P. (1986). Choses dites. Paris, Francia: Minuit (Inglés: In other words:
toward a reflexive sociology. Cambridge, Reino Unido: Polity, 1990. Espaiiol:
Cosas dichas. Barcelona, Espafia: Gedisa, 2004).



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 19

Bourdieu, P. (1992). Les régles de I ’art. Genése et structure du champ littéraire. Paris,
Francia: Le Seuil (Inglés: The rules of art: genesis and structure of the literary
field. Cambridge, Reino Unido: Polity, 1996. Espaiiol: Las reglas del arte:
génesis y estructura del campo literario. Barcelona, Espaiia: Anagrama, 2005).

Bourdieu, P. (1997). Méditations pascaliennes. Paris, Francia: Le Seuil (Inglés: Pasca-
lian meditations. Cambridge, Reino Unido: Polity, 2000. Espafiol: Meditaciones
pascalinas. Barcelona, Espafia: Anagrama, 1999).

Bourdieu, P. (1998). La domination masculine. Paris, Francia: Le Seuil (Inglés: Mas-
culine domination. Cambridge, Reino Unido: Polity, 2002. Espafiol: La domi-
nacion masculina. Barcelona, Espafia: Anagrama, 2000).

Bourdieu, P. (2000). Les structures sociales de |’économie. Paris, Francia: Le Seuil
(Inglés: The social structures of the economy. Cambridge, Reino Unido: Polity,
2005. Espafiol: Las estructuras sociales de la economia. Buenos Aires, Argen-
tina: Manantial, 2000).

Bourdieu, P. [2000] (2011). With Weber, against Weber. En S. Susen & B. S. Turner
(Eds.), The legacy of Pierre Bourdieu: critical essays (pp. 111-124). Londres,
Inglaterra: Anthem.

Bourdieu, P. (2001). Science de la science et réflexivité. Paris, Francia: Raisons d’Agir
(Inglés: Science of science and reflexivity. Cambridge, Reino Unido: Polity, 2004.
Espaiol: El oficio de cientifico: ciencia de la ciencia y reflexividad. Barcelo-
na, Espafia: Anagrama, 2003).

Bourdieu, P. (2002). Esquisse pour une auto-analyse. Paris, Francia: Raisons d’Agir
(Inglés: Sketch for a self-analysis. Chicago, IL: University of Chicago, 2008.
Espafiol: Autoandlisis de un sociélogo. Barcelona, Espafia: Anagrama, 2006).

Bourdieu, P. (2008). Esquisses algériennes. Paris, Francia: Le Seuil (Inglés: Algerian
sketches. Cambridge, Reino Unido: Polity, 2013).

Bourdieu, P. (2013). Manet. Une révolution symbolique. Paris, Francia: Raisons
d’Agir y Le Seuil.

Bourdieu, P. (2016). Sociologie générale. Vol. 2: Cours au Colleége de France, 1983-
1986. Paris, Francia: Raisons d’Agir y Le Seuil.

Bourdieu, P., Chamboredon, J.-C. & Passeron, J.-C. (1968). Le métier de sociologue.
Préalables épistémologiques. Paris, Francia; La Haya, Paises Bajos: Mouton
(Inglés: The craft of sociology, Nueva York, NY: Walter De Gruyter, 1991.
Espaifiol: El oficio del sociologo, México, D. F., México: Siglo XXI, 1979).

Bourdieu, P. & Darbel, A. (1966). L’ amour de I’art. Les musées européens et leurs
publics. Paris, Francia: Minuit (Inglés: The love of art: European museums and
their public. Cambridge, Reino Unido: Polity, 1990. Espafiol: El amor al arte:
los museos europeos y su publico, Barcelona, Espafia: Paidos, 2003).

Bourdieu, P. & Saint Martin, M. de. (1982). La Sainte Famille: L’épiscopat fran-
cais dans le champ du pouvoir. Actes de la Recherche en Sciences Sociales,
(44), 2-53 (Espafiol: La Sagrada Familia. El episcopado francés en el campo del
poder. En P. Bourdieu, La eficacia simbdlica (pp. 91-197). Buenos Aires, Ar-
gentina: Biblos, 2009).

Bourdieu, P. & Wacquant, L. (1992). An invitation to reflexive sociology. Chicago, IL:



20 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018

The University of Chicago Press; Cambridge, Reino Unido: Polity (Espafiol: Una
invitacion a la sociologia reflexiva. Buenos Aires, Argentina: Siglo XXI, 2005).

Butler, J. (1997). Excitable speech: a politics of the performative. Nueva York, NY:
Routledge.

Cassirer, E. (1902). Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen. Mar-
burg, Alemania: Elwert.

Cassirer, E. (1944). An essay on man: an introduction to a philosophy of human
culture. New Haven, CT: Yale University (Espafiol: Antropologia filosofica:
introduccion a una filosofia de la cultura. México, D. F., México: Fondo de
Cultura Econémica, 1945).

Collins, R. (1994). Four sociological traditions. Nueva York, NY: Oxford University
(Espafiol: Cuatro tradiciones sociologicas. México, D. F., México: Universidad
Auténoma Metropolitana-unidad Iztapalapa, 1996).

Croce, M. (2015). The habitus and the critique of the present: a wittgensteinian reading
of Bourdieu’s social theory. Sociological Theory, 33(4), 327-346.

Decoteau, C. (2016). The reflexive habitus: critical realist and bourdieusian social
action. European Journal of Social Theory, 19(3), 303-321.

DeRisi, V. (2007). Geometry and monadology: Leibniz s analysis situs and philosophy
of space. Basilea, Suiza: Birkhduser.

Durkheim, E. [1900] (1975). La sociologie et son domaine scientifique. Republicado
en Textes. Vol. 1: Eléments de théorie sociale (pp. 13-36). Paris, Francia: Mi-
nuit (Espafiol: El &mbito de la sociologia como ciencia. Sociologica, 17(50),
septiembre-diciembre, 2002, 179-200).

Durkheim, E. & Mauss, M. (1901). De quelques formes primitives de classification:
contribution a I’é¢tude des représentations collectives. L 'Année Sociologique,
(6), 1-72 (Inglés: Primitive classification. Chicago, IL: University of Chicago,
1963. Espafiol: Sobre algunas formas primitivas de clasificacion: contribucion
al estudio de las representaciones colectivas. En E. Durkheim & M. Mauss,
Clasificaciones primitivas (y otros ensayos de antropologia positiva) (pp. 23-
103). Barcelona, Espafia: Ariel, 1996).

Fligstein, N. & McAdam, D. (2012). 4 theory of fields. Nueva York, NY: Oxford
University.

Fogle, N. (2011). The spatial logic of social struggle: a bourdieuian topology. Lex-
ington, MA: Lexington.

Harding, A. & Blokland, T. (2014). Urban theory: a critical introduction to power,
cities and urbanism in the 21*' Century. Londres, Inglaterra: Sage.

Joas, H. & Knobl, W. (2009). Social theory: twenty introductory lectures. Cambridge,
Reino Unido: Cambridge University (Espafiol: Teoria social: veinte lecciones
introductorias, Madrid, Espafia: Akal, 2016).

Lemert, C. (Ed.) (2016). Social theory: the multicultural, global, and classic readings.
Boulder, CO: Westview Press.

Lippuner, R. (2012). Pierre Bourdieu. En F. Eckhard (Ed.), Handbuch Stadtsoziologie.
Berlin, Alemania: VSA Verlag.

Marom, N. (2014). Relating a city’s history and geography with Bourdieu: one hun-



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 21

dred years of spatial distinction. International Journal of Urban and Regional
Research, 38(4), 1344-1362.

Mead, G. (2016). Bourdieu and conscious deliberation: an anti-mechanistic solution.
European Journal of Social Theory, 19(1), 57-73.

Medvetz, T. & Sallaz, J. (Eds.) (2018). The Oxford handbook of Pierre Bourdieu.
Nueva York, NY: Oxford University.

Moore, H. L. (Ed.) (1999). Anthropological theory today. Cambridge, Reino Unido:
Polity.

Ortner, S. B. (2006). Anthropology and social theory: culture, power, and the acting
subject. Durham, NC: Duke University.

Powell, W. W. & DiMaggio, P. J. (Eds.) (1991). The new institutionalism in organi-
zational analysis. Nueva York/Reino Unido: Cambridge University (Espanol: E/
nuevo institucionalismo en el andlisis organizacional. México, D. F., México:
Fondo de Cultura Econémica, 1999).

Rheinberger, H.-J. (2010). On historicizing epistemology. an essay. Stanford, CA:
Stanford University.

Schatzki, T. R. (2008). Social practices: a wittgensteinian approach to human activity
and the social. Cambridge, Reino Unido: Cambridge University.

Sewell Jr, W. H. (2005). Logics of history: social theory and social transformation.
Chicago, IL: University of Chicago.

Shusterman, R. (Ed.) (1999). Bourdieu: a critical reader. Cambridge, MA: Blackwell.

Silva, E. B. (Ed.) (2016). Habitus: beyond sociology. The Sociological Review,
64(1), 73-92.

Storper, M. & Scott, A. J. (2016). Current debates in urban theory: a critical assessment.
Urban Studies, 53(6), 114-136.

Strand, M. & Lizardo, O. (2017). The hysteresis effect: theorizing mismatch in action.
Journal for the Theory of Social Behaviour, 47(2), 164-194.

Wacquant, L. (1999). A sociological workshop in action: actes de la recherche en
sciences sociales. En L. D. Kritzman (Ed.), The Columbia history of twentieth-
century French thought (pp. 683-685). Nueva York, NY: Columbia University
(Espafiol: Un taller sociologico en accion: actes de la recherche en sciences socia-
les. En L. Jiménez (Ed.), Ensayos sobre Pierre Bourdieu y su obra I (pp. 381-387).
Meéxico, D. F., México: Universidad Nacional Auténoma de México y Plaza y
Valdés, 2005. Reimpreso en Trabajo y Sociedad, (5-6), julio-septiembre, 2003).

Wacquant, L. (2002). Scrutinizing the street: poverty, morality, and the pitfalls of
urban ethnography. American Journal of Sociology, 107(6), mayo, 1468-1532.

Wacquant, L. (2013). Symbolic power and group-making: on Bourdieu’s reframing
of class. Journal of Classical Sociology, 13(2), mayo, 274-291 (Espaiiol: Poder
simbolico y fabricacion de grupos: como Bourdieu reformula la cuestion de las
clases. Herramientas, (52), marzo, 2013, 117-138).

Wacquant, L. (2014). Marginality, ethnicity and penality in the neoliberal city: an ana-
lytic cartography. Ethnic & Racial Studies, 37(10), 1687-1711 (simposio con res-
puestas de Andy Clarno, Michael Dawson, Matt Desmond, Amy Lerman, Mara
Loveman, Douglas Massey, Dorothy Roberts, Robert Sampson, William Julius



22 EstUDpI0S SOCIOLOGICOS XXX VI: 106, 2018

Wilson y Andreas Wimmer) (Espaiiol: Marginalidad, etnicidad y penalidad en
la ciudad neoliberal: una cartografia analitica. En C. Corol et al. (Eds.), Tiempos
violentos. Barbarie y decadencia civilizatoria (pp. 177-212). Buenos Aires,
Argentina: Herramienta, 2014).

Wacquant, L. (2016). A concise genealogy and anatomy of habitus. The Sociological
Review, 64(1), 64-72.

Wacquant, L. (2017a). Bourdieu viene a la ciudad: pertinencia, principios, aplicacio-
nes. Revista EURE, 43(129), primavera, 279-304.

Wacquant, L. (2017b). Practice and symbolic power in Bourdieu: the view from Ber-
keley. Journal of Classical Sociology, 17(1), enero, 55-69 (Espaifiol: Practica y
poder simbolico en Bourdieu: la vision desde Berkeley. Herramienta web 19, en
URL http://www.herramienta.com.ar/herramienta-web-19/practica-y-poder-sim-
bolico-en-bourdieu-la-vision-desde-berkeley, fecha de consulta agosto de 2017).

Wacquant, L. (2018). The two faces of the ghetto. Cambridge, Reino Unido: Polity.

Weber, M. (1958). From Max Weber: essays in sociology. Nueva York, NY: Oxford
University, nueva edicion (Espafiol: Max Weber: ensayos de sociologia contem-
poranea, Barcelona, Espafia: Martinez Roca, 1972).

Webster, H. (2010). Bourdieu for architects. Londres, Inglaterra: Routledge.

Weik, E. (2010). Research note: Bourdieu and Leibniz: mediated dualisms. The
Sociological Review, 58(3), 486-496.

Acerca del autor

Loic Wacquant es doctor por la Universidad de Chicago (1993). Actualmen-
te es profesor en la Universidad de California-Berkeley e investigador en el
Centro de Sociologia Europea-Paris. Ganador del Premio MacArthur, es au-
tor de numerosos trabajos sobre desigualdad urbana, dominacién etno-racial,
el estado penal y teoria social, que han sido traducidos a numerosos idiomas.
Entre sus libros en espaiol estan Una invitacion a la sociologia reflexiva, con
Pierre Bourdieu, Buenos Aires, Siglo XX1, 2005; Entre las cuerdas. Cuader-
nos etnogrdficos de un aprendiz de boxeador, Buenos Aires, Siglo XXI,
2006 (nueva edicion en 2014); Los condenados de la ciudad. Gueto, perife-
rias, Estado, Buenos Aires, Siglo XXI, 2007 (nueva edicion en 2012); Las
dos caras de un gueto, ensayos sobre la marginalizacion y penalizacion,
Buenos Aires, Siglo XXI, 2009; y Las carceles de la miseria, Buenos Aires,
Manantial, 2000.



WACQUANT: CUATRO PRINCIPIOS TRANSVERSALES PARA PONER... 23

Mathieu Hilgers en su trabajo, en la Université Libre de Bruxelles,
15 de octubre de 2010 (imagen de Loic Wacquant).



