Ensayos

Movilidad, violencia y la esencia de la hospitalidad: radiografia
del Estado nacional

Mobilities, violence and the core of hospitality: a reading of Nation-
State

Maximiliano E. Korstanje*

* Antropdlogo, Profesor e Investigador de la Universidad de Palermo, Argentina

Correspondencia

Email: maxikorstanje@arnet.com.ar

Recibido el 10 de junio del 2016
Reenvio el 19 de septiembre del 2016
Aceptado el 18 de octubre del 2016

Resumen

La literatura especializada en turismo y hospitalidad apela a la construccién de
una industria que proteja los intereses de la comunidad, la cual apoyada por el
patrimonio puede reconvertir una situaciéon histérica desfavorable en un
beneficio tangible. El turismo cultural y la patrimonializaciéon han jugado un rol
importante dentro del mantenimiento de ciertos destinos. No obstante, no
menos cierto es que la idea misma de patrimonio y hospitalidad se encuentra
asociada a una violencia silenciosa que permitié al estado nacional domesticar
al agente indigena, explotarlo y dominarlo hasta al punto de silenciar su voz. En



este sentido, discutimos criticamente, a través de la obra Unspekable Violence,
la interseccidn entre estado nacional, movilidad y patrimonio.

Palabras clave: Patrimonio, Historia, Turismo, Memoria Selectiva, Estado
Nacional.

Abstract

The specialized literature in tourism and hospitality have appealed to the
crystallization of an industry, which supported by the essence of Heritage, is
aimed at protecting natives ' interests. This may be very well conducive to revert
an undesirable situation into tangible benefits for community. However, in this
critical essay review, we place the concept of hospitality and heritage under the
critical lens of scrutiny, reminding that nation-state disciplined aborigines based
a subtle mechanism of control which pressed aboriginal towards periphery. In
that way, we discuss critically the master-full work Unspeakable Violence while
expanding the understanding on intersection of hospitality and mobility with
heritage.

Key words: Heritage, History, Tourism, Selective Memory, Nationstate.

Introduccion

En los ultimos afios hemos sido testigos de un aumento significativo en el
interés de los académicos por los temas asociados al patrimonio, el cual
funciona de forma selectiva con respecto a lo que se quiere recordar y
cuales aspectos se quieren olvidar (Guidotti Hernandez, 2011). El
Patrimonio, advierte Nicole Guidotti Hernandez, expresa una vision
sesgada de la historia, la cual no necesariamente representa los hechos
objetivos. En este sentido, no menos cierto, es que aquellos paisajes,
objetos, construcciones que pueden patrimonializarse ofrecen un valor
agregado, el cual es canalizado y monopolizado por la “explotacién
turistica” (Prats, 1998; Santana, 1998; Timothy & Olsen, 2006). Como
bien inferia Dean Maccannell, el turismo funciona subordinando la rutina



a una sacralidad ficticia por medio de la cual se pueden consumir
expresiones culturales (MacCannell, 1973, 1976, 1984, 2011; Tzanelli,
2013, 2014). La historia que subyace en el patrimonio descansa sobre
interpretaciones politicas hechas en tiempo presente, y moldeadas por
quien ejerce el poder. Sin miedo al error puede afirmarse que la
patrimonializacidén ha sido incorporada dentro de una plataforma que lleva
a formas mas creativas de explotacién econdmicas, muchas de ellas que
resultan en beneficios concretos para los pobladores locales (Richards,
1996; Richards y Wilson 2006). No obstante, cuando hablamos de
patrimonio definimos toda una serie de cuestiones que tienen que ver con
la identidad, con la imagen que una comunidad guarda de si. Uno de los
aspectos que cuestiona el presente trabajo no sélo es como esa imagen
se construye, sino la idea de memoria selectiva, introducida por la
antropodloga (Nicole Guidotti-Hernandez, 2011). El poder disciplinario del
estado descansa sobre la invisibilizacién de ciertos grupos y el monopolio
de las fuerzas de produccién. Cuando el agente o su accionar, desafian la
l6gica econdmica de una comunidad, la disciplina corrige el problema. A
la violencia fisica de la cual Guidotti (2011) menciona, se le suma una
violencia epistémica cuya fortaleza radica en la manera en que la historia
es construida y negociada. La idea de patrimonio, en este sentido, sélo es
posible como herramienta cosificadora del capitalismo tardio por tres
razones principales:

a) Otorga a los individuos primacia de lo que llama identidad sobre otros
criterios de relacion histérica.

b) Permite se haga de las culturas un atributo capaz de ser almacenado
y consumido segun la demanda del momento.

c) Apela al estado nacional como Unico custodio de “la historia”, vendible
y etiquetable a través de las industrias culturales como son el cine y
el turismo.

En la primera seccion del presente trabajo se explora la ldgica discursiva
del estado nacional, el cual apela a la historia para lograr una idea de
“nosotros”, pero al hacerlo desdibuja otras voces que fueron
sistematicamente reprimidas. La seleccion del estado nacional sobre lo



gue es patrimonializable se corresponde con un ideal politico desde donde
opera la ideologia de “la clase dominante”. En segundo lugar, se repasan
los usos y abusos politicos de la Escuela de Salamanca sobre la
imposibilidad indigena de conferir a sus huéspedes hospitalidad. Por
ultimo, discutiremos criticamente la obra de Guidotti Hernandez
(2011), Unspeakable Violence, la cual deja en evidencia la relacién entre
movilidad, estado nacional y patrimonio. La tesis central de este ensayo
radica en cuestionar las creencias en “el patrimonio turistico” como un
instrumento para darle valor agregado a los destinos, otorgando a los
lectores razones sustanciales e histdricas del poder represivo del estado
sobre “la figura del indigena”, que hoy se ha transformado en
un commodity vendible y canjeable a los gustos de una demanda
internacional.

Es necesario aclarar que la hospitalidad moderna y la antigua no son
conceptos separados. La hospitalidad reglada por el dinero que
caracteriza a la hoteleria moderna se corresponde con la antigua ley de
la hospitalidad. Con similares raices epistemoldgicas, la hoteleria y el
pacto de hospitalidad se encuentran histéricamente ligados.

Memoria, construccion y seleccion

Tal vez, ha sido M. Foucault (2006; 2013), uno de los tedricos que, con
aciertos y fallas, mas cerca estuvo de vislumbrar la relacidon entre
arqueologia del saber, historia y poder disciplinario. Se eligid al fildsofo
francés porque es el padre mentor del pensamiento de Guidotti-
Hernandez (2011). De la extensa obra de Foucault (2001), dos son de
particular importancia con respecto a lo que se \Vviene
discutiendo: Defender la Sociedad, seguido de Seguridad, territorio y
poblacidn. La persistencia en la verdad es un aspecto crucial en todo el
pensamiento de Foucault. Existe una economia de la verdad, cuya funcion
principal es sentar las bases sociales e institucionales para el ejercicio del
poder. La concepcion de verdad se articula acorde a una matriz
estructurada de poder que define el sentido de los hechos histéricos. En



consecuencia, se infiere que el poder adquiere su razon de ser (practica)
en la credibilidad de lo que llaman “verdad”. En Defender Ila
Sociedad, Foucault llama “genealogia” al bagaje tedrico popular que no
llega a articularse como una ciencia propiamente dicha. Desde su
perspectiva, las genealogias (como la anti-psiquiatria) se mantienen en
el pensamiento popular intentando dialogar con la ciencia doctrinaria. Sin
embargo, esta ultima tiende a ignorar los saberes populares hasta el
punto de trivializarlos o silenciarlos como practicas esotéricas.
Particularmente, las genealogias deben definirse como “anti-ciencias” o
“como una insurreccién de saberes. La ciencia es en si una voluntad fuerte
de poder, y en consecuencia los intelectuales serian de alguna manera
funcionales a la estructura politica. El sistema se reserva para si el
adoctrinamiento por parte del pensamiento de la misma manera que lo
hace con el cuerpo, por medio de la regla moral.

Siguiendo esta explicacion puede deducirse que el derecho no se
constituye necesariamente como un instrumento de legitimidad (luego de
la caida del Imperio Romano y el advenimiento de la Edad Media), sino
por el contrario como una forma de poder coactivo y de dominacion de un
grupo sobre el resto de la sociedad. El derecho romano ha sentado las
bases de la jurisprudencia y la soberania de los Estados-Nacién generando
lazos de adoctrinamientos internos. Aquellos en disidencia con los
postulados del derecho son encerrados en prisiones o institutos mentales
bajo amenaza de castigo fisico. El postulado foucaultiano desafia la
concepcion inicial de los politicos pragmatistas respecto a la tesis que
existe un pacto social que confiere el monopolio de la fuerza a un tercero.
El Estado y el derecho serian segun el desarrollo del fildsofo francés
construccién de pocos para el adoctrinamiento voluntario de todos. No
obstante, en Foucault la nociéon de poder no adquiere una caracteristica
estatica, sino que circula generando “cadenas”. No es posible seglin su
argumento hablar de localizacién del poder, sino de circulacidn y posterior
funcionamiento. Quien hoy sufre el poder puede el dia de mafana
ejercerlo. La persona es una construccién misma del poder cuyo destino
es circular en torno a la sociedad. En otras palabras, la sociedad y su
sostén politico estdn ubicados de tal forma que en cuanto resultados
constitutivos de su accionar, los hombres no se conforman frente al poder,



simplemente son lo que resulta. El dispositivo disciplinario aplica sobre el
desvio a la norma juridica, mientras el segundo regula de antemano los
factores que infieren en la seguridad interna. Por ejemplo, la articulacion
de una estrategia de restriccion en importacién o exportacién de granos
puede subir o bajar su precio segun el resultado deseado en forma
anticipada al acontecimiento propiamente dicho. En otros términos, la
seguridad tiende a lidiar con la continencia de las decisiones en materia
de organizacidon. Asimismo, el concepto de seguridad comprende también
al disciplinario y legal. El adoctrinamiento de los individuos en sociedad
da lugar a la poblacidon como un concepto mas complejo destinado a
formar parte de un sistema holistico de oferta y demanda (Foucault, 2001,
2006, 2013).

El estado nacional ha dispuesto en América Latina de la explotacién de
varios grupos étnicos, pero al hacerlo ha creado una imagen ficcionalizada
del pasado que es funcional al consumo turistico, pero que se aleja de la
realidad historica. Comaroff & Comaroff han llamado la atencidn sobre los
diversos clivajes y fricciones que hoy introduce el turismo entre el estado
nacional y ciertos grupos “nativos” cuando quieren explotar
comercialmente su cultura. Por regla general, los beneficios econdmicos
traidos por el turismo no sélo generan una petrificacién de sus formas
culturales arcaicas, sino que ademas les da una autonomia que choca de
frente con la soberania autoimpuesta por el estado nacional. Si este
conflicto no es regulado, advierten los antropdlogos, se pueden dar
guerras civiles, matanzas y hasta procesos de genocidio orquestado por
la clase dominante dentro del sistema nacional (Comaroff & Comaroff,
2009). Lo que es aun mas importante, en forma reciente, Maximiliano
Korstanje llamd la atencidn sobre los usos discursivos hegemonicos de la
hospitalidad y el patrimonio en donde el nativo es subordinado a los
intereses culturales de una elite europea y estadounidense. El gusto
“turistico” se encuentra previamente determinado por criterios de
superioridad dentro del etnocentrismo europeo donde no existe un dialogo
con “ese otro”, sino es a través de la propia ejemplaridad. Los turistas del
primer mundo no viajan a los destinos periféricos porque realmente
quieran aprender de las culturas en sociedades subdesarrolladas, sino que
lo hacen con el fin de comprenderse por medio del sufrimiento ajeno. Los



turistas reconcilian sus propios conflictos teniendo en cuenta que el
capitalismo, la democracia y el consumo son tres baluartes culturales que
hacen de este mundo el mejor de los mundos posibles, y al hacerlo
legitiman las bases de la desigualdad en sus propias sociedades
(Korstanje, 2010, 2012, 2015). Esta concepcion del respeto por el otro, y
el desplazamiento no parecen ser asuntos nuevos, ya que se encuentran
enraizados en la genealogia del estado nacional. En la seccidn siguiente
discutiremos criticamente la forma en que el concepto de hospitalidad es
manipulado politicamente para legitimar la “conquista de América”.

Conquista y hospitalidad. De la humanidad a la subhumanidad

éPor qué nuestros estados hacen tanto hincapié en el turismo y la
hospitalidad como formas econdmicas sustentables que ayudan a los
pueblos a proteger su identidad?, éQué supone este axioma?

Para poder abordar y responder satisfactoriamente a estas preguntas es
necesario adentrarse en el fascinante mundo de la hospitalidad, para ver
que no siempre este pacto inter-tribal ha significado la base de una
industria millonaria como lo es hoy en dia /a hoteleria (Norval, 2004). La
hospitalidad nace del principio indoeuropeo de libre transito que lejos de
lo que se piensa, ha facilitado la conquista de América; mucho menos los
espafoles han sido esos monstruos despiadados que expoliaban a pobres
grupos indigenas indefensos. La historia real nos muestra que Espafa, al
igual que Roma, conquistd el nuevo mundo basado en una légica militar
bipolar y absolutista, donde el otro era catalogado como amigo o
enemigo. Desde el descubrimiento, acaecido en 1492, hasta la hegemonia
total en 1530, los espafoles encontraron una variedad de situaciones.

Desde grupos aborigenes subyugados y expoliados por otros imperios
indigenas, hecho por el cual algunos grupos les daban guias y asistencia,
hasta grupos hostiles a la presencia europea. Espafa pronto dispuso sus
milicias en aquellos lugares donde se habia encontrado oro y plata,
descuidando otros espacios cuya organizacion econdmica no les



importaba. Como resultado se dieron dos dinamicas, una autoritaria y
represiva donde el espafiol era amo y sefor (caso alto Perl), y otra mas
laxa en donde su presencia era vista en términos de evangelizacion
religiosa (caso mesopotamico Argentina). La religion se correspondia
como el mecanismo ideoldgico por excelencia, la practica en estos dos
tipos de espacios se daba en forma diferente (Korstanje, 2006). {Pero
como podia Espafia legitimar este tipo de expropiacién frente a los ojos
de otras potencias nacientes como Francia o Inglaterra?, {Las bulas del
papa Alejandro eran suficientes para poder legitimar la conquista de un
territorio barbaro?, éCual es la autoridad de la Iglesia Catdlica en un
territorio que precisamente profesa otra religion?, ¢éEs la conquista militar
la antesala del turismo?

Epistemoldgicamente hablando, la hospitalidad nace como un pacto inter-
tribal en la Europa del siglo V a. C. con el fin de garantizar una ayuda o
coordinacion militar conjunta en épocas de guerra, como asi el
intercambio de mercancias y personas en la paz. Si la hospitalidad ha sido
una institucion milenaria observable en casi todas las culturas, no
podemos decir lo mismo para el principio del libre transito, sobre el cual
se funda el estado nacional. Este jus peregrinandis, deriva del derecho
medieval feudal y de la subhumanizacién del otro, que ha sido funcional
a la conquista sobre América. La practica de la hospitalidad estaba
difundida durante el Alto imperio romano (Norval, 2004), aun cuando los
especialistas sugieren, sin embargo, que su aplicacién se le debe atribuir
a la Europa preromana. De hecho, en épocas de los césares la hospitalidad
como institucion estaba en contraste con el patronato; a medida que
Roma deja de ser una republica para convertirse en un imperio, la
hospitalidad por su naturaleza autdénoma y descentralizada, comienza a
ser vista como un obstaculo. Abrazando la idea de un patrono benefactor
para una regién o comunidad, Roma extiende su hegemonia imponiendo
un término que vinculaba entre si a todos los seres racionales,
el imperium. El patronato, o patronatus, era la forma simbdlica y cultura
de expresar la pertenencia a una cultura superior. Muchas tribus, celtas y
germanicas continuaron no soélo practicando la hospitalidad entre ellas,
sino manteniendo una relacién hostil con el Imperio Romano.



Segln Ramos y Loscertales, los celtas manejaban dos significaciones
totalmente diferentes para el término hospitium (precedente de la
hospitalidad). La primera de ellas, se vincula al hecho de recibir a un
peregrino y aceptarlo como enviado de los dioses. Se comprendia que el
viajero debia ser asistido y hospedado, ya que este acto derivaba de un
mandato divino; la raiz de este ritual era puramente religiosa. Por el
contrario, la segunda significacién era netamente juridica y sélo podia
pactarse por convenio entre las partes. En este caso, el hospicio
representaba y aseguraba el equilibrio politico de los pueblos celtas, y por
medio de estos convenios un pacto de no agresion entre ellos (Ramos y
Loscertales, 1948). Su funcionalidad estaba orientada a reforzar el lazo
social y proveer una defensa conjunta ante la hostilidad extranjera
(Rivero, 1993). A mediados del siglo XX, Alvaro D “ors analizé la difusion
del concepto de hospitium en la peninsula Ibérica para confirmar lo que
se sospechaba. También para este autor, el hospicio ha sido una forma
adaptada y adoptada por Hispania para vitalizar las alianzas intertribales
entre los diferentes pueblos que coexistian en la regién; la naturaleza de
la hospitalidad era puramente sacro-politica (D ors, 1953).
Recientemente, los datos son corroborados por Ettiene, La Roux y Tranoy
quienes han encontrado evidencia que confirma que los celtas y los iberos
tenian una idea desarrollada de la hospitalidad (Ettiene, La Rous y Tranoy,
1987).

El antropdlogo M. Gygax (2007) examina la hospitalidad en el mundo
griego comentando los siguientes puntos importantes:

1) La hospitalidad se remite a la libertad que dan los intercambios
maussianos de bienes y regalos.

2) Como pacto denota obligacion.

3) La rotura de la hospitalidad implica que una de las partes damnificadas,
puede exigir reparo, hacer la guerra e incluso esclavizar a todo el grupo
oponente.

Los feudos medievales espafoles en América Latina emulaban la forma
de colonizacién que habian heredado del Imperio Romano. En este



sentido, el ideal civilizador romano que enfatizaba en el libre transito
como criterio de superioridad es emulado por los espafioles. Si el libre
transito, se estimaba en parte del derecho natural de todos los hombres,
el viaje exploratorio se constituia como una cuestidén de estado. La antigua
hospitalidad que tantos problemas les habia dado a los padres fundadores
de Roma, ya no era el obstaculo que solia ser para la Espafa Medieval.
Con la religién como baluarte de civilizacion, Espafia y Portugal disponian
del territorio a través de la disposicion del nombre. Aquellos quienes
otorgaban los nombres, quienes bautizaban, quienes transformaban a los
impios y a los salvajes, eran dignos de ser considerados conquistadores.
Es por demas interesante no olvidar que la conquista no sélo implica
sumision politica, sino una reconfiguracion de todo un andamiaje cultual
y simbdlico que subyuga a ciertos grupos respecto a otros. Quienes son
interpelados en este proceso, asumen y aceptan el rol de “inferiores”
frente a quienes se denominan superiores.

De esta forma, las significaciones se relacionan por oposicion semantica.
Al respecto, el historiador y fildsofo Mircea Eliade nos recuerda:

Los conquistadores espaioles y portugueses tomaban posesidn, en
nombre de Jesucristo, de las islas de los continentes que descubrian
y conquistaban. La instalacién de la Cruz equivalia a una
justificacion y a la consagracién de la religién, a un nuevo
nacimiento, repitiendo asi el bautismo (acto de creacién). A su vez,
los navegantes britdnicos tomaban posesion de las regiones
conquistadas en nombre del rey de Inglaterra, nuevo
Cosmocrator (Eliade, 2006: 23).

Esto nos lleva a una cuestién mas profunda aun, écuales fueron los
elementos tedricos que justificaron la conquista espafiola?, équé papel
jugo la religidon dentro de ese debate?

Corria el afio 1500 y la idea de una monarchia universalis estaba latente
en Europa (sobre todo en Espafia). Diferentes escuelas de pensamiento
humanistico debatian sobre la legitimidad de las potencias europeas sobre
sus colonias. Sin embargo, sus ideologias diferian en cuanto a su
contenido y tiempo de conquista: los espafioles (primerizos en su



incursion a Ameérica) resaltaban la idea de imperium heredada de los
romanos, mientras que los ingleses y franceses (casi un siglo mas tarde)
hacian referencia a la idea de trabajo. El arquetipo del imperio romano
fue uno de los elementos que tomo la monarquia espafiola para justificar
sus politicas expansivas. En este sentido, el trabajo de A. Pagden,
titulado Sefores de Todo el mundo, es por demas ilustrativo.

La civilidad era un concepto que los romanos concebian junto con la
piedad (pietas). Segun Pagden, “la pietas comprendia pues la practica de
la virtus, la calidad de humanidad que se expresaba en la disposicidén, no
sOlo de morir por las propias creencias y la propia comunidad, sino
también de valorar el bien de dicha comunidad, la utilitas publica, por
encima de la propia conveniencia personal, la utilitas singolorum”
(Pagden, 1997:46). El concepto de piedad no estaba relacionado a la
proteccidon, ni mucho menos a la caridad. Piedad significaba virtud, un
concepto expresado en comunidad de otros quienes también compartian
un atributo similar. Por lo tanto, la idea de civilizacién comienza a
construirse sobre las interpretaciones de pietas. Incluir a los no creyentes,
a formar parte (voluntariamente) de la comunidad civilizada parecia una
idea muy presente en las politicas del imperio espafiol. Asi, adhiere
Pagden, “la estrecha relacidén establecida por la mentalidad cristiana entre
creencia y determinados tipos de comportamiento social propiciaba, sin
embargo, la existencia de sectores que sostenian la legitimidad de la
introduccién forzosa a la civilidad como condicidn preliminar necesaria
para la conversién voluntaria (Pagden, 1997:47).

La legitimidad juridica de los romanos estaba vinculada a /los términos
terra, orbis terrarum y mundos. Sin embargo, sus significados poseian
una gran ambivalencia, y fueron mal interpretados por los espafioles. El
primero de ellos deriva etimoldégicamente de la lengua indo-irania, vy
significa tierra (tellus). Bajo la proteccion de tellus o terra mater, los
romanos acudian a ella tras algun terremoto o falla geoldgica. La orbis
terrarum, poseia otro significado totalmente diferente (circulo de la
tierra); tras la conquista de Octavio Augusto (en el 27 a. C.), se le encarga
a Marcus Vipsanius Agrippa, la confeccidén de un mapa para recordar los
limites imperiales. El mapa de Agrippa tenia una fuerte connotacion



simbdlica y religiosa: demarcar el mundo civilizado ejemplar cuyo
paradigma postumo se funda en el orden romano, del mundo barbaro,
incivilizado y desconocido hasta ese entonces. Integrando ambos
significados podemos afirmar que la palabra, mundus (mundo), se
expresa a las diferentes culturas, sociedades y civilizaciones, que
mantenian algun tipo de vinculo con la gran Roma. La construccion
de mundus implicaba (obviamente) Ila civitas, esa naturaleza de
humanidad que sdlo otorgaba la civilizacion (conjuncién de lo politico con
lo sagrado).

Corre el afo 1500, y el descubrimiento del nuevo mundo pronto sera
noticia en Europa. Los espafoles se autoproclaman herederos de la
antigua Roma, en parte por su influencia cultural netamente romana, en
parte creando una memoria selectiva de ciertos hechos, e intentando
justificar lo que la filosofia ética no podia explicar. éCual es el derecho de
Espafia en América? Proclamarse heredero de un Imperio desaparecido,
es apelar a la grandeza, pero también a una forma estereotipada de
historia, es narrar nuevamente los hechos acordes a los intereses
geopoliticos, en términos de Eliade, es un nuevo bautismo sobre el
pasado.

Pagden recuerda que en ocasiones los cuentos, narraciones vy
justificaciones sobre la presencia militar fuera de Espafa era tan ridicula,
como vincular a los aborigenes a étnicas germanicas que habia habitado
la peninsula:

Los intentos de combatir la nueva geografia se demostraron
siempre inviables, y a menudo absurdos. El historiador humanista
Lucius Marineus Siculus afirmaba que en tierra firme se habia
encontrado una moneda con la esfinge de Augusto, lo cual
demostraba que, pese a no haber quedado constancia escrita de
ello, en un tiempo América habia formado parte del Imperio
Romano. Gonzalo Fernandez de Oviedo, el primer historidégrafo real
de las Indias, sostenia que, si bien Coldon habia sido efectivamente
el primer descubridor de América, los propios indigenas americanos
eran en realidad descendientes de los supervivientes de una
diaspora visigotica (Pagden, 1997:57).



Si bien estos argumentos nunca fueron tomados en serio, ya que los
mismos adolecian de sustento empirico, comenzaron a diagramar toda
una corriente académica que intentaban explicar y justificar la jurisdiccion
hispana en el nuevo mundo por medio una conexién imaginaria
entre Roma y la antigua Espanya. Pero no todos los paises europeos se
adherian a esta postura. En efecto, mientras para los espafioles la
ideologia de conquista se definia por la unién entre la civitas y el mundo
por medio del imperium, para los ingleses (y en menor medida franceses)
el criterio de posesion de la tierra sélo es justificable a través del trabajo.
En cierta forma, aquel que trabajando la tierralogra una mejora en sus
frutos, puede ser legitimo poseedor de ella. Muchos afios mas tarde de
concretada la conquista, “la evangelizacién” religiosa (en el sentido
espanol) comenzaba a ser criticada duramente por los racionalistas
ingleses como Locke y Hobbes (Locke, 1967; Pagden, 1997: 55).

Sin ir mas lejos, cuando uno lee la Riqueza de las Naciones con
detenimiento, se observa a un Adam Smith preocupado por la etimologia
de la palabra “colonia”; este término era asociado a la plantacién; es
decir, a la posibilidad de sembrar el suelo, de trabajarlo y recoger los
frutos. En forma ideoldgica, una lectura de Smith sugiere que la idea de
una colonia implica un progreso. El argumento agricola de plantar donde
los “salvajes” no lo pueden hacer, posee una gran fuerza discursiva dentro
del pensamiento anglosajon y también dentro de su andamiaje politico
(Smith, 1996). La pregunta, sin lugar a dudas, era écdmo disponer del
cuerpo subordinado del otro? Un consternado Thomas Hobbes,
responderia:

Si un hombre viene de las Indias a nuestras tierras, y persuade a
los hombres para que reciban una nueva religion, o les ensefa
alguna cosa que tiende a fomentar la desobediencia de las leyes de
este pais, por muy persuadido que esté de la verdad de lo que
ensefia, comete un delito, y puede ser justamente castigado por
razon del mismo, no sélo porque su doctrina es falsa, sino, también
porque hace algo que no aprobaria en otro: concretamente, que
yendo de nuestro pais se propusiera alterar la religion en el suyo
(Hobbes, 2004:201).



Sin embargo, la critica a las politicas de la Corona no era solo de
Inglaterra. Dentro del mismo Reino de Espafa se comenzaban a ver
disparidades y debates profundos respecto al derecho del cosmocrator.

¢Cual es la autoridad del rey en América? El problema central de esta
cuestion era como justificar la ocupacion militar en /as Indias ante los ojos
de los demas estados. Una corriente encarnada por Giovanni Botero veia
en Carlos V al continuador de Augusto (primer emperador romano), y con
él se cumplia el suefio de unidad cristiana con su epicentro en la ciudad
de Roma. Las raices histéricas y linglisticas entre la antigua Espanya y
Roma (las cuales no siempre habian sido tan armoniosas) se fundian en
una construccion organizada y coherente con un fin politico bien
especifico; dar legitimidad a una conquista militar (Botero, 1956; Elliott,
1990).

En si, las Bulas del Papa Alejandro 1V (1493) vy el tratado de
Tordesillas (1494), le daban cierta legitimidad a la accion de los godos,
pero no todos los pensadores parecian estar de acuerdo con esta idea.
Entre ellos, se encontraban ingleses y franceses para quienes la religion
como elemento espiritual no podia ni debia ser manipulada con fines
territoriales y de jurisdiccién. El Papa no tenia autoridad ninguna para
hacer entrega de territorios que no compartian o que no estaban sujetos
a la religién Catdlica Romana (Pagden, 1997:67).

Pero no todos los escolasticos coincidian con esta tesis; y hasta en cierta
forma existia un rechazo por ella en pensadores como Soto con respecto
a la idea de unir a Espafia con un imperio extinto: Soto argumentaba que
de existir una posibilidad de dominio sobre los habitantes del nuevo
mundo, ésta debia asegurarse por otras vias, por ejemplo, por la
disuasién. Si los indigenas entregaban al rey (voluntariamente) su
autoridad jurisdiccional, entonces la conquista tomaria rieles legitimos. El
origen de este pensamiento se basaba en el Derecho Romano que admitia
gue “lo que atafie a todos debe ser acordado por todos” (quod omnes
tnagit ab dmnibus tractari et aprobari debet) (Soto, 1556).

Pero la discusion estaba lejos de acabar con el argumento de Soto; Diego
Covarrubias y Leyva (1512-1567) sostenia que la ley tiene su origen en



los hechos (ex facto oritur ius) y en la experiencia de los hombres. Ello
indica que no sélo el emperador no tiene autoridad sobre territorio
extranjero, sino que ademas usurpar implica desequilibrar el gobierno del
mundo. La doctrina del buen dominus mundi era irrisoria y un llamado a
la expoliacion y la injusticia. En ese sentido, las pretensiones de Espafia
debian considerarse ilegitimas (Pagden, 1997: 77). Siguiendo este mismo
argumento, la escuela neo-tomista de Sevilla, la cual se oponia
directamente a la idea de colonizacion y conquista de la Espafa del siglo
XV y XVI, define la discusidén acorde al grado de interpretacién de los
aborigenes de la ley natural. A grandes rasgos, objetaban que, si los
aborigenes de América no se sometian voluntariamente a la autoridad del
rey, éste no podia obligarlos resguardado tras el derecho natural. Sin
embargo, la negativa de algunas tribus americanas a permitir el libre paso
de los viajeros espafoles, atentaba contra el derecho universal de todas
las naciones a transitar. Como afirma Geertz (2000), muchas veces
ciertas explicaciones, pactos de amistad, o tratados estan capciosamente
celebrados para ser violados. La falta de autonomia de un grupo respecto
a otro, por via de las armas, hace que la sumisidn sea una cuestion de
tiempo. En parte, los indigenas estaban siendo lentamente arrastrados
hacia una trampa de la cual no habria escapatoria. Dice Pagden al
respecto:

Todos los imperios europeos, que habian sido, por definicidon
creados por viajeros armados y codiciosos, se hallaban inmersos en
estas contradicciones. La conducta anti-hospitalaria de los Estados
civilizados de nuestro continente -se lamentaria mas tarde Kant-,
la injusticia de que hacen gala al visitar paises y pueblos extranjeros
(que en su caso equivale a conquistarlos) parece abrumadoramente
inmensa. Estos mismos visitantes no sélo habian sido, sin embargo,
responsables de la conquista y las masacres subsiguientes. A ellos
se debid también la apertura de las rutas comerciales entre el Viejo
y el Nuevo mundo (Pagden, 1997:86).

De esta forma y bajo la figura legal ius peregrinandi (se dio consenso a
un debate que ya llevaba varios afnos), algunos tedricos de la escuela de
Salamanca terminaron por aceptar el discurso legitimador del homines



viatores. Basicamente, el derecho a viajar a continente americano (por
parte de los espafioles) era legitimo, si los indigenas no podian respetar
ese derecho (universal) y ofrecer hospitalidad, entonces podian ser por
ello castigados por medio de la dominacién y la conquista. Desde ese
momento y para siempre los destinos del viaje, el libre transito y la cultura
del estado estarian ligados para siempre. El Ultimo escollo tedrico para la
inevitable conquista habia sido salteado.

|\\

Con la manipulacién discursiva de la hospitalidad, el “Reino de Espafia”
se convertia para los ojos de los catedraticos y académicos en legitima
duena de las Indias. Luego de solidificada la conquista, entre los siglos
XVI y XVII era comun ver documentos donde los hombres de negocios
emprendian viajes con el motivo de extender las fronteras geograficas y
realizar inventarios que mas tarde eran reportados a las autoridades
coloniales (Altuna, 2000: 27-35). De esta forma se
continuaba reproduciendo la imagen del espafiol como homo
viatore portador de la civilizacidn. La estructura simbdlica y politica de
legitimacién territorial (romana) continuaba su curso y los viajes
en eseentonces eran su principal hilo conductor. El texto y el mapa fueron
mecanismos funcionales a la conquista.

Acorde a los hallazgos de Altuna, en el Peru de siglo XVI, una cedula real
menciona la necesidad y la obligacidon de todo funcionario, de recabar
informacion geografica sobre los terrenos y ampliar los limites (por medio
de viajes) de la corona (Altuna, 2000). Segun Ponce Leiva, este proceso
abarcé tres etapas: de 1530 a 1540, en la que se inicia un pedido formal
de reportes, seguido en 1550 de dos cuestionarios en donde existe una
seccion destinada a Poblacion y descubrimientos, y por ultimo la etapa de
1560 en adelante (ya afianzada la conquista) en donde se implementan
cuestionarios formales de entre 150 y 200 capitulos (Ponce-Leiva, 1991).
Al respecto, Elena Altuna vuelve a recalcar que “hacia 1571 debié existir
un cuestionario de 200 capitulos del que sélo se tiene evidencia por una
respuesta; en 1573 se lo redujo a uno de 137 capitulos, del que no se
conocen respuestas” (Altuna, 2000: 28). El texto y el libro se conjugan
como fendmenos de colonizacion y dominacién, o como sostiene Altuna:



La aparicion de la figura del libro, sumada a la colonizacién
practicamente consolidada, sugiere la relacién con la nocién de
archivo, esto es de una memoria cultural que ya ha efectuado la
inclusion (apropiacion), dentro de sus propios parametros, de un
espacio, una temporalidad, y una historia lejana que, mediante esta
operacién se tornan proximos. El archivo, por tanto, supone un
lugar material: el lugar donde se guardan los documentos, pero
también una dimensién simbdlica: la conservacion y transmision de
una memoria cultural (Altuna, 2000:33).

Las disposiciones administrativas con respecto a fomentar los viajes, las
cronicas y confeccionar mapas geograficos que evidenciaran la
jurisdiccion espafiola, posee cierta analogia con el mandato de Augusto a
Agrippa. Segun las ordenanzas de 1573 son considerados informantes
todos aquellos funcionarios del orden colonial. El relato de los viajes inicia
un aqui en contraposicion con un alli, que se entienden dentro de un
contexto de ruptura, queda separada la perspectiva “desde” con respecto
a otra perspectiva “en” (Certeau, 1975). En este sentido, “el relato de
viaje revela de qué modo la identidad del metropolitano se dinamiza y se
transforma el contacto con el mundo colonial” (Altuna, 45).

En travesias comuUnmente largas estos funcionarios utilizaban los
conventos y hospitales construidos y regulados por la Iglesia Catdlica
como establecimiento de descanso. Parte de los ingresos de esta
institucién, recuerda Calvo, provienen de los diezmos, pero también de
esta clase de hospedajes (Calvo, 1996: 212). La Iglesia, en ese entonces
centralizaba grandes ganancias que se derivaban del principio “catélico”
y “candnico” del hospedaje. No es extrafio que exista una evidente
relacién entre la apropiacion del espacio (conquista), sacralizacion ritual
(sacrificio) y descanso (renovacién). El capitalismo comienza a expandirse
con el descubrimiento y posterior conquista de América, y para ello, el
viajar se hace cuestidon fundamental al orden del estado. Viajar es, antes
gue nada, una obligacion del ciudadano y del funcionario para extender
los limites de la civilizacion. La disposicién del estado sobre lo que debe
ser movible o no denota su legitimidad. La geografia de espacio fisico fue
acompanada con los relevamientos étnicos, y las cuestiones de identidad.



Cuando los viajeros eran tomados prisioneros, o0 cautivos, estas
identidades no sdlo se ponian en juego, sino que se alteraban, se
mestizaban acorde a la matriz central de la conquista. Para los espafoles
e ingleses los cautivos representaban una amenaza para el orden imperial
puesto que sus mentalidades habian sido alteradas, sus lealtades eran
dudosas. El escritor espafiol peninsular sentia una gran repulsion por
aquellos que atestiguaban las costumbres y valores de los “salvajes”. Por
el contrario, los portugueses sacaron bastante provecho de la literatura
de los cautivos, ya que los consideraban el nexo entre dos mundos; la
literatura de los viajes que iluminaria a la Ciencia europea en el siglo XIX,
y luego al turismo nacen de la expoliacion, el sufrimiento, la conquista y
la literatura de los cautivos (Voigt, 2009).

El Estado moderno ha hecho de la hospitalidad (restringida) su razon de
ser, ya que se constituye frente a “un otro extrafio”, cuyas diferencias se
explican por la lengua. La eficiencia que tiene esta estructura técnico-
productiva para administrar el peligro que supone el otro-extrano es la
mayor fuerza del sistema administrativo estatal. Esta legitimidad se
explica por la posibilidad que tienen los privilegiados de moverse, y las
restricciones que tienen los “inferiores” de no poder hacerlo (Bauman
1988; Derrida, 2006). La hospitalidad absoluta es siempre un dilema
imposible, pues asume la desaparicion del estado que la confiere. Dos
estados se comprometen a proteger a sus respectivos ciudadanos como
signo de buena voluntad y de reciprocidad lo cual fundamenta “el pacto
de hospitalidad”, pero sin nada a cambio el huésped se transforma en
fugitivo (Innerarity, 2001; Bonilla 2007). No es extrafno, que los estados
queden obligados hacia otros estados cuando sus respectivos turistas son
asesinados y afectados en forma sustancial en sus intereses (Sangra y
Carles, 2000; Ferras 2008; Korstanje 2008; Penchaszadeh, 2014). Como
bien explica Julia Kristeva (1991), existe una hospitalidad siniestra
cuando el anfitrion emplea la vulnerabilidad de su huésped en beneficio
personal. Por ultimo, pero no por ello menos importante, podemos afirmar
que el viaje denota una experiencia que debe ser enmarcada y catalogable
acorde a los valores que sustentan esa practica (Korstanje, 2011, 2013).
Veremos en Unspeakable Violence que aquellos grupos demasiado
moviles o que atentan contra la expansion del capital seran tildados de



insurrectos o peligrosos, disciplinados y silenciados acorde a una memoria
artificialmente construida; si se quiere, de la misma forma que hoy se
silencia el rol de la tesis escolastica del libre transito, sutilmente
manipulada para subhumanizar al otro. Es imposible cuestionar al
capitalismo avalando sus tres pilares basicos, el estado nacional, el texto
y el patrimonio.

La cara oscura de la patrimonializacion

Como ya se ha visto, la forma en que emplearon los reinos de Espana e
Inglaterra para colonizar América cred un puente insalvable entre ambos
mundos. Escribe el profesor José L. de Imaz (1984), Espafia colonizé
Ameérica como Roma lo hizo en Europa, bajo un orden estamental militar.
A diferencia de la colonizacion comercial anglosajona, los espafioles
usaron todas sus tacticas para anexar a la mayoria de las poblaciones
indigenas, apelando a la miscegenacién como tactica politica. Como
resultado, la América hispanica se ha formado bajo un rico, pero
jerarquico andamiaje étnico basado en la pigmentocracia, es decir, el
orden estatutario nacido por el color de la piel. La riqueza étnica de
Latinoamérica puede ser envidiable en muchos sentidos, pero no denota,
por si misma, igualdad entre esos grupos étnicos. A la vez que el sefor
espafiol peninsular estaba en la cima de la piramide, le sucedian el criollo,
mestizo etc. La academia olvida que el orden colonial pudo haber sido
variado, pero no por ello era justo. Historicamente, el factor indigena ha
representado para la oligarquia latinoamericana un factor de poder y de
conflicto, un elemento “indeseable” a ser controlado. No obstante, como
bien sugiere Miguel Angel Centeno (2002), a diferencia de las elites
europeas que movilizaron sus recursos en post de dos guerras totales y
con el fin de erradicar a “un otro diferente”, los gobiernos
latinoamericanos mantuvieron una harmonia temporal entre si,
movilizando sus recursos en caso de escaramuzas fronterizas o guerras
de bajo porte. Su gran preocupacion estaba supeditada a controlar “el
enemigo interno”, hecho por el cual se mantuvieron alejados de las dos
guerras mundiales. Ello les ha provocado no sélo una suerte de



indisciplina fiscal sino la necesidad de endeudarse en el extranjero
sistematicamente con el fin de mantener sus instituciones “extractivas”.

Una lectura de Unspeakable Violence

En esta seccidon, se pretende comprender y discutir conceptualmente la
obra de la investigadora Nicole Guidotti-Hernandez (2011),
titulado Unspeakable Violence. La tesis principal de este trabajo es que la
violencia corresponde formas estereotipadas, las cuales ayudan a
comprender los eventos pasados y que, de alguna u otra manera, les dan
sentido a los estados nacionales. El patrimonio turistico ha jugado un rol
importante en la construccion de poder del estado nacional delineando las
fronteras de un centro ejemplar en el cual habita “un nosotros”, frente a
la barbarie que exhibe ese otro que no es como yo. Ese poder subyace en
la habilidad de apropiarse y tergiversar el pasado acorde a intereses
presentes.

En la lectura del presente trabajo pueden apreciarse seis terminologias
para describir el complejo paisaje étnico de América. Chicano se utiliza
para referirse a aquellas personas de origen mexicano, pero que habiendo
obtenido la ciudadania estadounidense luchan por los derechos politicos
de otros inmigrantes. Por el contrario, indio se prefiere para describir a
los nativos de Norte América en forma general. Por su parte, es
importante destacar que aborigen e indigena no son considerados en
iguales condiciones. El primero hace énfasis en los indios mexicanos,
mientras el segundo connota una idea general de aboriginalidad, de
mayor alcance que México. Latino es una palabra reservada para referirse
a las personas provenientes de otros paises hispano-americanos, a la vez
que se usa mestizo para connotar mezcla étnica entre grupos diversos
como espanoles, africanos e indios.

Hechas las aclaraciones, Guidotti-Hernandez (2011) explica que la
violencia ejercida sobre los cuerpos de los inmigrantes mexicanos se
encuentra sustentada por un discurso estereotipado, cuyos efectos son



funcionales a los intereses de las elites gobernantes. En la ciudad de
Downietown en California, para 1885, una mujer de origen mexicano,
conocida como Juanita, es linchada en la via publica. Esta tragedia, igual
gue muchas otras estudiadas en forma brillante a través del libro, debe
ser tomada en cuenta como la plataforma de un nuevo paradigma para
discutir la complicidad del estado nacional con una narrativa violenta.
Cuando se considera a Downietown como un atractivo turistico sin una
explicacidén sustancial del crimen, se legitima la violencia de género. De
esta manera, queda expuesto cdmo la realidad puede ser simplificada
frente a construcciones que se replican y le dan sentido a la frontera,
tanto para los habitantes como para los foraneos. Aun cuando, la violencia
silenciosa (unspeakable violence), la cual se reproduce por medio de
ciertas narrativas, se encuentre determinada por una jerarquia racial, sus
condiciones no dejan de ser fragiles e inestables. La autora reconoce que
cualquier posicidn étnico-racial, de género o clase pueden cambiar segun
las condiciones econdmicas que las antecedan. A través de los territorios
de frontera, estos tipos de violencia apelan a la fundacidon de un ser
nacional que continla replicando las asimetrias econdmicas del grupo
humano dominante.

En este sentido, el linchamiento de Juanita, una mujer inmigrante, cuya
figura ha alimentado la identidad de las mujeres chicanas, ha marcado a
fuego parte de la mitologia de la opresion que miles de inmigrantes
mexicanos sufren por parte del gobierno estadounidense en forma diaria.
No obstante, esa explotacion simbdlica que se subyace dentro de una
l6gica que tiende a desvalorizar al “otro”, adquiere mayor legitimidad
dentro del “patrimonio”. Como bien dice Guidotti Herndndez (2011), las
guias turisticas hoy dia no ofrecen una descripcion pormenorizada de los
hechos, pero si venden los espacios donde Juanita cometio el asesinato.
Cuenta la historia que Juanita, conocida también como Josefa, fue
ultrajada por un inmigrante irlandés llamado Cannon en la ciudad minera
de Downietown; en situaciones poco claras, cuando al otro dia Cannon
vuelve a la casa de Juanita para pedirle disculpas, ella le clava un cuchillo
en el corazén. Como resultado ella es sentenciada a morir en un
linchamiento publico. El juicio no sdélo habla de ciertas irregularidades,
sino de una forma disciplinaria del colectivo mayoritario irlandés sobre la



minoria texana. A la vez, el estado anglosajon se mantiene al margen de
tomar medidas en el asunto, no interviene directamente, como tampoco
lo hace el marido de Juanita/Josefa. Segun Guidotti-Hernandez, este
personaje desafia no sélo el orden americano sino masculino. Su marido
no puede dar testimonio en su favor en el juicio, ya que durante el ultraje
se mantuvo en una situacidn pasiva; esa imagen de si no se condice con
la reaccion de un hombre. Segundo, Juanita toma la posiciéon del hombre
asesinando a Cannon, lo cual le vale la sentencia de muerte. En la
narrativa se encuentra cuatro elementos visibles.

a) La ausencia del estado anglosajén que luego compilara la historia.

b) El desafio de un inmigrante al orden patriarcal.

c) La violencia del discurso yace en la selectividad de los eventos.

d) El protagonista carece de una identidad fija, de un nombre, un apellido.

Cuando al cuerpo se lo despoja de su identidad, la persona puede ser
vendible como comodity. Eso es precisamente, lo que ocurre, con la
historia de Juanita. Ella es varias cosas, para varios grupos humanos. Para
los chicanos, un ejemplo del abuso anglo en zona de frontera, mientras
para los anglos ella sera el ejemplo de dos tipos de barbaries, la mexicana
que no se somete a estado de derecho (incluso tras haber sufrido un
delito) y la irlandesa que apropia formas de castigo irracionales y brutales.
La hegemonia del relato anglosajon radica en quitarle a juanita su
nombre, su apellido. Su cuerpo de hecho no ha sido localizado, por lo cual
se transforma en martir, pero un martirio que se deriva por su mismo
estado de barbarie. Existe un acto de violencia fisica que se alimenta de
una violencia epistémica, silenciosa y, si se quiere, ideoldgica que opera
por lo que calla y no por lo que abiertamente acepta. Juanita es un agente
economico que desafia su propio orden y por ende debe ser disciplinada.
La muerte y la disposicién del cuerpo son tacticas comunes en este tipo
de casos.

Lo mismo puede decirse de la Masacre llevada a cabo en el campamento
Grant, actual Arizona, donde cientos de mujeres y nifilos apaches fueron
brutalmente asesinados para 1885. Al igual que el argumento anterior,



las guias turisticas venden el atractivo bajo el siguiente axioma, el hombre
blanco asesiné a sangre fria a miles de indios Apaches que no estaban
armados, sino preparando las celebraciones para llamar a la lluvia.
En desigualdad de condiciones, el ejército americano asesind a civiles
inocentes. Existen varios problemas con esta lectura. Una es que
los apaches representaban un gran problema econdmico tanto para EEUU
como para México. Sus constantes malones no solo afectaban
econdmicamente las relaciones comerciales entre los estados, sino que
desafiaba al mismo capitalismo estadounidense. El apache, era un indio
“malo”, “incivilizado” que habia estado en guerra durante afos con todas
las tribus del lugar, sobre todo con los Papago. Demonizado como un
agente del caos, el apache era genéticamente rebelde, irrecuperable
desde la educacion y la civilidad. Segundo, esa rebeldia era incitada por
las mujeres y forjada a los nifios desde muy pequefos. Abocarse al
problema apache era para los Papago, y para los hispanos una cuestion
esencial vinculada a la desaparicién tanto de mujeres como de nifios.
Aclara Guidotti-Hernandez (2011) que, si bien los Apache asaltaban
ciertas caravanas con productos, y eran una tribu ndémada, en raras
ocasiones asesinaban viajeros o comerciantes. En calidad de grupo
nomada y ante la dificultad de ser etiquetados, los apaches fueron
tildados de peligro para la seguridad nacional. Tercero, luego de destruido
el campamento Grant y los canales de socializacidon de los Apaches, los
ninos sobrevivientes fueron cambiados de identidad, vendidos a México y
adoptados por familias Papago. En términos castrenses, adoptar a la
descendencia del enemigo tiene una fascinacién milenaria, vy
socioldogicamente explicable por medio del redisciplinamiento de los
canales productivos. Pero aquello que la narrativa calla, es precisamente
que la masacre fue llevada a cabo por los mismos Papago e inmigrantes
chicanos que participaron en el asalto, habiendo sdélo cinco soldados
americanos que contemplaban en forma pasiva lo sucedido. Nuevamente,
la pasividad del estado se le suma un cambio sustancial en el relato de
los hechos.

La misma situacion se observa con los indios Yaquis dentro de México. El
estado se vanagloria de un supuesto pasado azteca que homogeniza a
varios colectivos, incluso algunos sujetos a la violencia misma de los



aztecas, a la vez que niega las violaciones a los derechos humanos
perpetrados sobre la poblacion Yaquis en el siglo XIX. A eso se le suman
la constante indiferencia del gobierno mexicano para reconocer la
posesidn de tierras de varios grupos aborigenes. México accede a las
peticiones de EEUU de eliminar a los Yaquis porque representan un serio
obstaculo para el comercio entre ambos. Nuevamente, Estados Unidos no
interviene directamente sino a través de México, para luego manejar los
discursos y recursos ideoldgicos para poder narrar una nueva historia,
una que no fue contada, una que cubre las irregularidades del desastre.
Por otro lado, es de comun interés notar cémo la dicotomia que abre la
lucha entre gringos y chicanos desdibuja la posicidén discriminatoria de los
propios mexicanos hacia otros colectivos subordinados, silenciados y
manipulados por una construccién ficticia. Este tipo de violencia
epistémica es a lo que Guidotti-Hernandez llama unspeakable
violence. Su fuerza radica en que no sdlo no puede ser cuestionada o
indagada, sino que legitima las asimetrias que hicieron posible el evento.
La produccion del estado nace de una pérdida primigenia callada y negada
por todos los que conforman esa organizacidon. Siguiendo a Foucault, la
autora dice que el poder de la disciplina radica en ordenar el cuerpo frente
a un saber especifico o andamiaje juridico legal. La historia es tan violenta
como la ley que pone a ciertos grupos en subordinacién econdmica vy
politica de otros. Lo novedoso en Unspeakable Violence es, precisamente,
la relacion que se hace entre el cuerpo como agente econdémico y la
memoria selectiva disciplinando la practica de ese agente. Las practicas
disciplinarias del Estado consisten en dos fases, inmovilizar al ciudadano,
como bien lo ha explicado Foucault en su disposicidn sobre
lasinstituciones carcelarias, o erradicarlo fisica y discursivamente. El
Patrimonio reconfigura lugares, reprocesando informacién que es
generada y administrada por el mismo estado nacional.

Conclusion

Este ensayo, aun cuando general en sus pretensiones, tiene como
objetivo discutir criticamente los origenes del Estado Nacional, el cual



desde sus comienzos estuvo asociado a una politica represiva frente al
otro-indigena, con fines de optimizar el paradigma racional de la
movilidad moderna. La organizacion del territorio sentd las bases para la
imposicion de nuevas practicas, saberes y concepciones de lo politico. La
expansion del comercio capitalista tuvo como socio principal al estado, el
cual fue el encargado de adoctrinar ideolégicamente a sus nuevos
miembros. Los paradigmas discursivos como ser la historia, la movilidad
y el patrimonio permitieron construir una idea de nosotros, en
contraposicion a un ellos. El turismo moderno se acopla a esta dinamica
luego de finalizada la segunda gran guerra confiriendo a los viajes y a los
desplazamientos un marco juridico y legal especificos: las vacaciones
pagas. Empero, los valores culturales, que confluyen para Ila
materializacion del turismo y la globalizacién, estaban mucho tiempo
antes fijados, desde la conquista de América y la construccion del estado
nacional. El patrimonio, y es aqui donde presentamos nuestra definicidn,
debe comprenderse como una historia alegoérica que transmite hechos
cronoldégicamente comprobables, pero politicamente construidos. Su
sentido ideoldgico funciona no por lo que dice, sino por lo que calla. Para
cualquier turista la verificabilidad de lo que se transmite se torna
imposible, produciendo una brecha entre el hecho y la interpretacién. Esta
brecha es rellenada por el poder politico para legitimar practicas y
politicas que de otra forma serian rechazadas. El Patrimonio adquiere una
naturaleza mitica, ya que promueve una historia de cdmo los padres
fundadores de la nacion se comportaron frente al peligro y Ila
incertidumbre. Historia que siempre coincide con los intereses de la clase
dominante en el presente. En este sentido, la discusién del
trabajo Unspeakable Violence (Guidotti, 2011) ayuda a comprender la
forma en la que el patrimonio y el discurso patrimonial son construidos
politicamente.

Referencias

Altuna, E. (2000). Viajes Coloniales. Peru, siglo XVII. Revista Andes:
Antropologia e Historia, (2), 25-45.



Bauman, Z. (1998). On glocalization: Or globalization for some,
localization for some others. Thesis Eleven, 54(1), 37-49.

Bonilla, A. (2007). Etica, mundo de la vida y migracién. Sociedad y Mundo
de la Vida a la luz del pensamiento Fenomenoldgico-Hermenéutica actual,
Santiago de Chile, Ed. UCSH, 27-58.

Botero, G. (1956). The Reason of the State. Londres, P.J y D.P Waley.
Calvo, T. (1996). Iberoamérica: de 1570 a 1910. Madrid: Peninsula.

Centeno, M. A. (2002). Blood and debt: War and the nation-state in Latin
America. University Park, Penn State Press.

Certeau, M. de. (1975). L “éscritures de | "histoire, Paris: Gallimard.

Comaroff, J. L. & Comaroff, J. (2009). Ethnicity, Inc. Chicago: University
of Chicago Press.

Derrida, Jacques (2006). La Hospitalidad. Buenos Aires: Ediciones de la
Flor.

D ors, A. (1953). Epigrafia juridica de la Espafia romana. Madrid: Emece.
Eliade, M. (2006). El Mito del Eterno Retorno. Buenos Aires: Emece.

Eliott, John (1990). Espafia y su Mundo 1500-1700. trad. Angel Rivero
Rodriguez y Xavier Gil Pujol, Madrid.

Etienne, R. Le Roux P. y Tranoy, A. (1987). La tessera hospitalis,
instrument de sociabilité et de romanisation dans la Peninsule
Ibérique, Sociabilite, pouvoirs et societe. Actes du colloque de Rouen
1983, Rouen, 1987, 323-336.

Ferras, G. (2008). Hostis y hospitalidad: Filosofia, mito y nacion en el
pensamiento de Leopoldo Lugones, en el periodo del Centenario en
la Argentina. Co-herencia, 5(8), 183-208.

Foucault, M. (2001). Defender la Sociedad. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econdmica.

Foucault, M. (2006). Seguridad, Territorio, Poblacion. Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econdmica.

Foucault, M. (2013). Politics, philosophy, culture: Interviews and other
writings, 1977-1984. Abingdon: Routledge.



Geertz, C. (2000). Negara: el Estado-teatro en Bali del siglo XIX. Buenos
Aires: Editorial Paidos.

Guidotti-Hernandez, N. (2011). Unspeakable Violence. Remapping Us and
Mexican National Imaginaries. North Caroline, Durham: Duke University
Press.

Gygax, M. (2007). D. El Intercambio de dones en el mundo griego:
reciprocidad, imprecision, equivalencia y desequilibrio. Gerién, 25 (1),
111-126.

Hobbes, T. (2004). Leviathan. Buenos Aires: Ediciones del Libertador.

Imaz, de J. L. (1984). Sobre la Identidad Iberoamericana. Madrid:
Alianza.

Innerarity D. (2001). Etica de la hospitalidad. Madrid: Peninsula.

Korstanje, M. (2006). Identidad y Cultura. Un aporte para comprender la
conquista de América. Revista de la Antiguedad Iberia, 9 (1):191-212.

Korstanje, M. (2008). Los Sistemas de Reciprocidad Migratoria:
comprendiendo el sistema de visado Argentino. Nédmadas. Revista Critica
de Ciencias Sociales y Juridicas, 20(4), 481-497.

Korstanje, M. E. (2010). Exploring the connection between Anthropology
and Tourism: Patrimony and Heritage Tourism in perspective. Event
Management, 14(3), 251-256.

Korstanje, M. E. (2011). Mitologia y turismo: La exégesis como
interpretacion hermenéutica. Estudios y perspectivas en turismo, 20(6),
1258-1280.

Korstanje, M. (2012). Reconsidering cultural tourism: an anthropologist's
perspective. Journal of Heritage Tourism, 7(2), 179-184.

Korstanje, M. E. (2013). TURISMUS SISTEMAE: epistemologia del viaje
onirico.IJSSTH, 1(4), 24-35.

Korstanje M. E (2015). A Difficult World, examining the roots of
Capitalism. New York: Nova Science.

Kristeva J. (1991). Extranjeros para Nosotros Mismos. Barcelona: ed.
Plaza y Janes.



Locke, J. (1967). Locke 's two treatises of Goverment. 2 ed., edicidn
critica con introduccion y notas de Peter Laslett. Cambridge: Cambridge
Unversity Press.

MacCannell, D. (1973). Staged authenticity: Arrangements of social space
in tourist settings. American journal of Sociology, 79 (3), 589-603.

MacCannell, D. (1976). The tourist: A new theory of the leisure class.
Berkeley: University of California Press.

MacCannell, D. (1984). Reconstructed ethnicity tourism and cultural
identity in third world communities. Annals of tourism research,
11(3), 375-391.

MacCannell, D. (2011). The ethics of sightseeing. Berkeley, University of
California Press.

Norval, A. (2004). La Industria Turistica. Traduccion de Mufoz de
Escalona. Revista  Contribuciones a Ila Economia. Grupo Eumed.
Universidad de Malaga. Material [En lineal]. Disponible
en www.eumed.net/cursecon/libreria/2004/ajn/cap6 [30 de julio de
2007].

Pagden, A. (1997). Sefores de Todo el Mundo: ideologias del imperio en
Espafa, Inglaterra y Francia (en los siglos XVI, XVII y XVIII). Buenos
Aires: Editorial Peninsula.

Penchaszadeh, A. P. (2014). Politica y Hospitalidad: disquisiciones
urgentes sobre la figura del extranjero. Buenos Aires: EUDEBA.

Ponce-Leiva, P. (1991). Relaciones historico-geograficas de la Audiencia
de Quito (siglos XVI-XIX). Preambulo de Francisco de Solano. Madrid,
CSIC. Tomo I

Prats, L. (1998). El concepto de patrimonio cultural. Politica y
sociedad, 27, 63-76.

Ramos y Loscertales, J.M (1948). Hospicio y clientela en la Espafa
Céltica. Revista Emerita, 10 (1): 308-337.

Richards, G. (1996). Production and consumption of European cultural
tourism.Annals of tourism research, 23(2), 261-283.


http://www.eumed.net/cursecon/libreria/2004/ajn/cap6%20%5b30

Richards, G. & Wilson, J. (2006). Developing creativity in tourist
experiences: A solution to the serial reproduction of culture? Tourism
management, 27(6), 1209-1223.

Rivero, M.P (1993). El hospitium celtibero: estado de la cuestidn.
Universidad de Zaragoza. Ciclo II. Material [en linea]. Disponible
en http://155.210.60.15/HAnt/Hispania/hosp.celt.html [22 de octubre de
2007].

Sangra, M. & Carles, J. (2000). Narracién y hospitalidad. Analisi:
Quaderns de comunicacid i cultura, (25), 129-142,

Santana, A. (1998). Patrimonio cultural y turismo: reflexiones y dudas de
un anfitrion. Revista Ciencia y Mar, 6, 37-41.

Smith, A. (1996). La Riqueza de las Naciones (1723-1790). Madrid:
Editorial Folio.

Soto, D (1556). De lIustitia et iure. Salamanca: editorial desconocida.
En Pagden, A. (1997). Senores de Todo el Mundo: ideologias del imperio
en Espafa, Inglaterra y Francia (en los siglos XVI, XVII y XVIII). Buenos
Aires: Editorial Peninsula.

Timothy, D. & Olsen, D. (Eds.) (2006). Tourism, religion and spiritual
journeys(vol. 4). Abingdon, Routledge.

Tzanelli, R. (2013). Heritage in the Digital Era: Cinematic Tourism and the
Activist Cause. Abingdon, Routledge.

Tzanelli, R. (2014). Heritage entropy and tourist pilgrimage in Brave’s
Scotland.Hospitality & Society, 4(2), 155-177.

Voigt, L. (2009). Writting Captivity in the Early Modern Atlantic. NC, The
University of North Carolina Press.


http://155.210.60.15/HAnt/Hispania/hosp.celt.html%20%5b22

