| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 79

Democracia y ética: el republicanismo
civico de Hannah Arendt:

Jessica Baios Poo*

Resumen

La reflexién normativa sobre la calidad civica y ética de nuestras democracias es importante
para generar una cultura politica mas acorde con los principios y valores democraticos, y que
tienda, ademas, hacia actitudes y practicas mas solidarias y protectoras de los derechos huma-
nos. Del pensamiento politico de Hannah Arendt se recupera una concepcion ética republi-
cana para la mejora de la convivencia civica y democratica en todos los entornos en los que
nos desenvolvemos. Lo anterior, es relevante para la construcciéon de un tejido civico demo-
cratico en las relaciones interpersonales, frente a un mundo caracterizado por relaciones de
intereses econdmicos e individualistas entre los seres humanos.

Palabras clave: teoria politica, ética, republicanismo civico, Hannah Arendt, democracia.

Abstract

Normative reflection about the civic and ethical quality of our democracies, is important to
create a political culture, which could stand more in accordance to the principles and values of
democracy, and which tends as well, to more solidarian attitudes and practices that protect
human rights among persons. From the political thought of Hannah Arendt, a conception of a
republican ethics is recovered in order to guide the civic and democratic coexistence in the
different settings where we participate. This is relevant for the construction of a civic fabric in
human interrelations, against a world characterized by human relationships based on econo-
mic and individualistic interests.

Keywords: political theory, ethics, civic republicanism, Hannah Arendt, democracy.
Introduccion

importancia del compromiso civico de los ciudadanos con la democra-
cia, sus instituciones, principios y valores para mejorar la calidad de
la misma. Dentro de las corrientes politicas contemporaneas como el libe-
ralismo, el republicanismo ha formado parte de los estudios sobre la parti-

D esde diferentes perspectivas tedricas y filosoficas se ha insistido en la

* Maestra en Teoria Politica por la London School of Economics and Political Science del
Reino Unido. Recientemente concluyé el Doctorado en Teoria Politica en la Universidad Auto-
noma de Madrid. La profesora esta adscrita al Centro de Investigacion en Ciencias Sociales y
Humanidades, Universidad Autonoma del Estado de México.

D.R. © 2011. Universidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Ciencias Politicas y Sociales, Centro de
Estudios Politicos. Estudios Politicos nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103. México, D.F. ISSN: 0185-1616

*



80 JESSICA BANOS POO

cipacion politica y la sociedad civil. Estas investigaciones se han enfocado
de distintas maneras en la necesidad de mejorar las formas de participa-
cién y compromiso democratico de los ciudadanos como condicién para la
estabilidad y la profundizacién de las democracias. Todas estas tendencias
conciben a la democracia liberal como la mejor forma de organizacién, asi
como de convivencia politica; en ellas se asume que es perfectible o que
enfrenta algunos desafios propios de las culturas politicas alrededor del
mundo, y a la dinamica social y econémica que promueve cambios de una
manera recurrente.

De esta forma, uno de los grandes desafios es precisamente la com-
paginacion de la democracia en sociedades en donde priva un particular
interés por lo econémico, como valor supremo, por encima de otros valo-
res no utilitarios pero también muy valiosos para la ciudadania democra-
tica como la convivencia democratica, el desarrollo humano, la libertad, la
participacion en la vida publica o el bien coman (Skinner, 2008; Pettit,
1999; Sen, 1999; Habermas, 1998; Touraine, 1995).

Si en algo coinciden una gran parte de las corrientes de pensamiento
normativo contemporaneo en torno a la democracia es en una preocupa-
cidbn compartida respecto a si una sociedad cuyos ciudadanos se tienden a
concentrar cada vez mas en sus fines privados y fundamentalmente eco-
némicos, es decir, una sociedad orientada por el utilitarismo puede sentar
las bases ciudadanas necesarias para la estabilidad y el sostenimiento de
una democracia a largo plazo. Les preocupa asi proponer alternativas de
practicas y formas de convivencia politica para contrarrestar estas tenden-
cias (Nussbaum, 2010; Skinner, 2008; Pettit, 1999; Sen, 1999; Habermas,
1998; Touraine, 1995).

En este articulo se analizaran algunas reflexiones extraidas del pensa-
miento politico de Hannah Arendt en torno a estos problematicas para la
mejora de las culturas civicas democraticas. La recuperacién de su repu-
blicanismo civico es una propuesta interesante para comprender y reflexio-
nar en torno a los problemas sociolégicos asociados a la construccion de
ciudadanias y culturas civicas en las democracias contemporaneas, asi
como abrir lineas de pensamiento, reflexion y propuesta hacia la mejora
de la calidad de las mismas, especialmente en lo que concierne a la con-
vivencia democratica y el ethos civico de una sociedad.

El principal objetivo es contribuir al debate existente en la teoria demo-
crética vinculado con la construccién de culturas politicas civicas plena-
mente respetuosas de los derechos y de las libertades, asi como de las
instituciones y constituciones que les dan plena vigencia y garantia. En este

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 81

sentido, se recuperaran algunas lineas del republicanismo civico de Han-
nah Arendt con el fin de analizar y proponer practicas y virtudes civicas
que son necesarias en nuestras sociedades para mejorar la calidad de las
democracias, en el sentido de generar culturas civicas, mas respetuosas
de los derechos e instituciones democraticas.

Individualismo y ciudadania
en las sociedades contemporaneas

Si bien la valoracién de la individualidad y la autonomia individual fueron
parte de la evoluciéon de la modernidad que dio lugar a la apariciéon y pro-
teccién de los derechos individuales, existen actualmente algunas formas
en las que se presentan los comportamientos individualistas de las perso-
nas, que cuando no tienen limites marcados por las propias leyes y dere-
chos, este individualismo, en lugar de ser positivo, supone un serio desafio
para el respeto a los principios, derechos y libertades garantizados en las
constituciones democraticas.

La afirmacién de la persona humana en el respeto a su individualidad,
a su autonomia y la proteccién de los derechos individuales surgioé en opo-
sicién a las monarquias absolutas y los despotismos que histéricamente no
observaban ningun limite en su capacidad de dominacién e interferencia
sobre la integridad, el pensamiento, la vida y la voluntad de las personas.
Ello significaba otorgar a todas las personas, en consideracion a su huma-
nidad, una misma dignidad, iguales derechos y protecciones y la misma
capacidad para la independencia de juicio, tanto en su vida personal como
en sus juicios politicos. Gracias a esta evolucion fueron desarrollandose
leyes y garantias juridicas a los derechos y las libertades individuales hasta
llegar al constitucionalismo de las democracias modernas, cuyas bases se
encuentran asentadas en estos principios y garantias.

Sin embargo, cuando el individualismo y la dinamica de los intereses
privados se manifiestan en sus formas mas extremas; cuando sucede un
ensimismamiento en la vida privada y una desafeccién y una renuncia ha-
cia las responsabilidades de la ciudadania; cuando los intereses privados
buscan aduefiarse o se aduefian de las instituciones politicas para sus
propios fines, nos enfrentamos a uno de los problemas mas serios para
generar condiciones de vida civica y de condiciones necesarias para el
respeto de los derechos.

Durante el siglo XIX, con la Revolucion Industrial, se desarrollaron las
formas de produccion capitalistas y las economias modernas que implicaron

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



82 JESSICA BANOS POO

organizar la vida social por medio de la dinamica de la acumulacion y del
consumo. Ello determiné que las sociedades fueran guiandose cada vez
mas por la preocupacion en torno a las necesidades y apetitos individuales,
el surgimiento de los intereses privados y la busqueda de la riqueza y de la
acumulacién. Surgieron también las clases sociales y cobré nueva y dis-
tinta relevancia la busqueda por el ascenso en el status social. A diferen-
cia de la imposibilidad de movilidad social que se experimentaba en las
sociedades aristocraticas, las sociedades de clases abrieron la posibilidad
del ascenso social. Todo ello dio lugar también al nacimiento de ciertas for-
mas culturales, de ciertas formas de vida e, incluso, de ciertas filosofias
concentradas en la vida individual privada. El mundo de lo privado fue con-
virtiéndose poco a poco en la parte mas sustantiva de la vida individual y
publica, relegando la preocupacion, participacion y responsabilidad de los
ciudadanos por el mundo publico e institucional.

En el inicio del siglo xxI, los valores ligados al consumo desbocado o
consumismo son prioritarios para las sociedades actuales (Bauman, 2007).
Existe un creciente individualismo cuyos comportamientos se encuentran
guiados por el afan de acumulacién y de consumo, combinado con la bas-
queda por el ascenso en el status social, que caracterizan a muchas de las
practicas y conductas en las sociedades contemporaneas conformando
formas culturales de vida ensimismadas en el mundo privado y alienadas
del mundo publico. En los paises de Latinoamérica, las instituciones son
trastocadas por los multiples intereses privados y ahora también por los del
crimen organizado.

Cuando los ciudadanos actuan unicamente en torno a sus intereses,
ambiciones y fines privados con apatia y desafeccion hacia los limites que
impone la responsabilidad, el compromiso con lo publico, la legalidad, la
convivencia civica y las instituciones democraticas tratamos con uno de los
fendbmenos sociales mas riesgosos y mas dificiles de revertir, pero también
de los mas importantes de abordar para la construccién de ciudadania y
de un mundo publico guiado por los principios, derechos e instituciones es-
tablecidos en las constituciones democraticas.

Este problema es abordado por varias perspectivas contemporaneas
en la teoria democratica. Para muchos autores, la existencia de ciertas
formas de comportamiento social caracterizado por la desafeccién, el de-
sinterés y la falta de preocupacion de los ciudadanos por lo publico, asi
como por ciudadanos que no aprecian ni guian su actuar bajo los valores,
principios e instituciones fundamentales de las democracias liberales es
uno de los principales desafios de las democracias actuales (Cohen y Arato,
2000; Benhabib, 1999; Spitz, 1995; Skinner, 2003; Talisse, 2005; Kateb,

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 83

1992; Gutmann y Thompson; 2004; Pettit, 1999; Phillips, 2000). Para muchas
de estas perspectivas planteadas desde el liberalismo, el neo-republica-
nismo y la democracia deliberativa, esta falta de interés y compromiso de
los ciudadanos y la excesiva presencia de los intereses privados en la vida
publica tienen fuertes repercusiones especialmente para la construccién de
sociedades con culturas politicas en las que sean respetados los derechos
y las libertades fundamentales. No es casualidad, por ello, que uno de los
temas centrales a discusion en el marco de la teoria democratica sea la
integracion de los ciudadanos en torno a los valores, principios e institu-
ciones de la democracia y la creacién de cultura politicas civicas y respe-
tuosas de los derechos humanos.

Los riesgos de la hegemonia de lo econémico
y lo social en la esfera politica

Para aportar en este debate sobre la construccién de ciudadania democra-
tica, la teoria de Hannah Arendt es sumamente pertinente. En La condi-
cion humana, Hannah Arendt realiz6 un analisis inusual que ha sido poco
estudiado acerca de los riesgos asociados a la excesiva presencia de los
intereses privados en la vida publica. Sus tesis sefialan que el excesivo
enquistamiento de los intereses privados en las instituciones y lo que ella
denomina “la cuestion social”, que es la irrupcién de lo social y lo econé-
mico en la vida publica y sus instituciones puede resquebrajar sus bases
institucionales al no articular a éstas en torno a derechos, libertades y le-
yes, sino en torno a otro tipo de consideraciones econémicas, sociales o
ideoldgicas (HC: 1958, pp. 38-78). La irrupcién de los contenidos econé-
micos en la vida publica y el consiguiente desplazamiento de la politica y
sus objetivos fundamentales, la libertad y los derechos, por cuestiones eco-
némicas e intereses privados, de acuerdo con Arendt, serian un latente
riesgo para las instituciones democraticas, pues la politica y la convivencia
democratica suele perder de vista que el objetivo fundamental de estas
instituciones es la proteccién de los derechos (HC: 1958, pp. 38-78).

Ahora bien, una de las tendencias que se observan en las sociedades
caracterizadas por un excesivo ensimismamiento en la persona individual y
la desafeccién hacia el mundo publico, es la huida de las responsabilidades
de la ciudadania por otras preocupaciones mas superfluas y conformistas
del mundo individual y econémico que no favorecen las actitudes y practi-
cas democraticas, respetuosas y participativas (Canovan, 1992; Pitkin, 1998).

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



84 JESSICA BANOS POO

Como sefalan Hanna Pitkin y Margaret Canovan, no es casualidad que
Arendt haya iniciado La condicion humana con el andlisis de la labor y el
trabajo para argumentar que el ser humano en el marco de la priorizacién
por lo econdmico ha ido acometiendo una transformacién de sus formas
de ver el mundo —y por consiguiente de sus valores— centrandose en sus
necesidades y llegando incluso a aplastar los derechos de los demas, con
tal de conseguir sus objetivos (Pitkin, 1998; Canovan, 1992). En este sen-
tido, su analisis del homo faber seria determinante para comprender la
existencia de ciertas visiones excesivamente individualistas que son capa-
ces de instrumentalizar a las personas, muy asociada a la légica de me-
dios y fines econémicos, que con tal de obtener un objetivo a cualquier
precio se es capaz de ir contra los derechos de otras personas y que tam-
bién impone una vida conflictiva y violenta. Arendt asocia con violencia tra-
tar a las personas como medios Utiles para nuestros propios fines, en vez
de como fines en si mismos. En cambio, si las personas quieren ser libres
deben renunciar a un tipo de soberania mecanicista cuando hay la bus-
queda de imponerse sobre otras personas o sobre las instituciones para
conseguir objetivos individuales (HC, 1958, pp. 202, 244; WF, 1960: 165).

Vinculada con esta tendencia hacia formas de individualismo no ciuda-
dano, otra cuestion social y cultural de nuestras sociedades contempora-
neas que Arendt sefiala de manera critica en sus obras Rahel Varnhagen'y
en Eichmann en Jerusalén es la busqueda del status a cualquier precio por
parte de muchos individuos. En ambitos donde priva la competencia sobre
la colaboracion y el respeto mutuo y las jerarquias sobre las relaciones en-
tre pares, se promueven valores aristocraticos, caracterizados por la defe-
rencia, la jerarquia, la obsesion por el status social, cargado de hipocresia,
vicios y prejuicios que suelen homogeneizar y normalizar el comportamiento
humano bajo una serie de pardmetros autoritarios y discriminatorios res-
pecto a lo que se considera lo aceptable o no aceptable.

Asi, la teoria de Arendt nos ensefa que la fuerte presencia de los
intereses y cuestiones econdmicas en la vida politica y las instituciones,
asi como el creciente individualismo y desafeccién hacia lo publico y la
politica, pueden condicionar la calidad y los fines de la cultura politica y del
funcionamiento de las instituciones democraticas, ya que estas formas de
organizacion, de consumo y de vida dificultan el surgimiento de un com-
promiso ciudadano que cuando sea necesario sea capaz de dejar de lado
su excesivo individualismo hacia los valores de la responsabilidad, el reco-
nocimiento de los derechos, el aprecio por la diversidad, la igualdad de
ciudadania y la democracia, la agencia social y el compromiso politico.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 85

El republicanismo civico

En el republicanismo civico de Hannah Arendt, los derechos y las liberta-
des, asi como la democracia y el Estado de Derecho democratico no tienen
vigencia simplemente mediante su establecimiento y reconocimiento cons-
titucional, sino que son las formas de la convivencia y la cultura y habitos
de los ciudadanos los que le dan plena vigencia y garantia (OT3: 301 y ss;
Waldron, 2000: 207). Al igual que muchos de sus contemporaneos euro-
peos marcados por la experiencia de los totalitarismos, dedic6 su obra y su
pensamiento a estudiar las causas y origenes de la existencia de estos
fendbmenos, asi como sentar nuevas bases dentro del pensamiento politico
que impidieran que el autoritarismo y el totalitarismo fueran experiencias
que volvieran a repetirse en la historia de la humanidad.

Analizo asi muchos de los elementos presentes en la tradicion histérica
y del pensamiento politico occidentales que consideraba que estaban en
los origenes de fendbmenos totalitarios y elabor6é una teoria politica que
pretendia recuperar las mejores tradiciones del pensamiento occidental
para sentar nuevas bases para la politica y el pensamiento politico dirigi-
dos hacia la construccién de formas de organizacion y de convivencia poli-
tica que permitan la libertad y la pluralidad y que resguarden los derechos
y las formas de gobierno democraticas.

Gran parte de sus reflexiones desembocaron en analizar los habitos y
costumbres —el ethos— de las formas de vida colectivas contemporaneas
y contrastarlas con la necesidad de crear habitos y costumbres civicos y
democraticos en los distintos espacios y entornos de convivencia en los
que participamos en nuestras vidas, particularmente aquellos que tienen
relevancia y consecuencias politicas.

Una nocién que concentra muchos de esos habitos y formas de vida
tienen que ver con las visiones mas soberanistas respecto a la libertad
individual, que muy extendidamente y sustentada en algunas ideas de prin-
cipios de la modernidad llega a entenderse como la libertad de imponerse
aun aplastando los derechos de los demas, sin miramientos a las conse-
cuencias de los propios actos o los fines propios de las instituciones politicas.

Para Arendt, las sociedades modernas con las inseguridades del mundo
del empleo, las presiones por el status social, la busqueda del poder, la
focalizacidon del ser en sus necesidades econdémicas, mas que en las poli-
ticas y civicas, han engendrado costumbres de soberania extrema y alie-
nacion de la politica. Los ciudadanos no son impulsados a pensar por si
mismos, al pensamiento critico y a participar y preocuparse por las con-
secuencias de sus actos sobre los derechos de los demas y sobre la vida

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



86 JESSICA BANOS POO

publica y el bien comun. Al contrario, las costumbres asociadas a una
sociedad de empleados de instituciones caracterizadas por jerarquias se-
ran las de la obediencia acritica hacia la autoridad, el acomodamiento a
cualquier precio, el individualismo egoista.

Inicié asi una teoria politica de tipo republicano en la cual existe una
reflexion especialmente preocupada por las relaciones, practicas y habitos
ciudadanos que permiten el cuidado de los derechos humanos, de la liber-
tad y de las instituciones republicanas que lo hacen posible. Una de sus
aportaciones fue demostrar que los derechos y la igualdad de ciudadania
no son cuestiones que se resuelvan con su establecimiento formal, sino
que se construyen y se reconstruyen también en la convivencia: “No nace-
mos iguales, sino que nos convertimos en iguales como miembros de un
grupo por la fuerza de la decision de garantizarnos mutuamente iguales
derechos” (OT3: 301).

Asi, de su pensamiento puede extraerse la obligacion moral de los ciu-
dadanos por sostener una comunidad politica capaz de hacer posibles los
derechos (Michaelmann, 1996), ya que éstos son un producto social ba-
sado en la aceptacion y el reconocimiento cotidiano en las actitudes y
practicas de respeto hacia la igualdad de derechos y libertades de todos
(OT3: 301).

Su comprensién de la disolucién de las instituciones a través del tota-
litarismo, llevé a esta autora a centrarse en la importancia de visualizar las
formas de gobierno no s6lo como formas institucionales, sino como resul-
tado de las relaciones politicas que se establecen entre los ciudadanos.
Siguiendo a Montesquieu, mientras que una forma de gobierno autoritaria
o totalitaria se asienta en una cultura del miedo y la jerarquia, una forma
republicana de gobierno requiere una cultura civica capaz de dar reco-
nocimiento activo a los derechos, libertades y garantias establecidas en las
constituciones democraticas, reflejada en las propias practicas e interrela-
ciones ciudadanas cotidianas y en la convivencia social y politica (KMT: IIl).

Por esta razon, Arendt centra sus investigaciones en la recuperacion
del significado del ejercicio de la ciudadania bajo el ejercicio real de la igual-
dad de libertad politica y vincula esta reflexion con la caracterizacion de
una vida colectiva o de un tejido social civico (Giner, 2006).

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 87

La politica y el espacio publico:
la experiencia de los griegos

De la experiencia de los griegos, Arendt retomd la importancia de entender
la libertad en un sentido mas politico y menos privado. Se entiende la liber-
tad particularmente como libertad politica, en un sentido tanto griego como
ilustrado, vinculada a la participacion en lo publico, al pensamiento libre, la
independencia de criterio y la autonomia, asi como participar y disentir
libremente mediante argumentos y razones.

Para Arendt, la ciudadania debia ser, en primer término, la facultad de
la persona para aparecer y deliberar en torno a la construccién de un
mundo més humanizado en el sentido humanista del término. Esta autora
retoma la vision aristotélica de que el logos (razén y palabra) es una capa-
cidad s6lo otorgada al ser humano para discutir sobre lo politico y la huma-
nizacion democratica de nuestras sociedades: preguntarse sobre lo justo e
injusto, lo conveniente y lo dafino o la dominacién y la violencia. Para Aris-
tételes dentro de nuestras mejores capacidades politicas estaria la posi-
bilidad de construir un mundo que se humaniza, asimismo, a través de la
ciudadania y de la deliberacion (Politica: 1253a). En oposicion a ella, aque-
llos que no participan en la construccién politica de un mundo mas humani-
zado, son considerados esclavos privados de la facultad para alzar la voz en
el espacio publico, disentir y argumentar (Politica, 1575a y 1575b; HC: 27).

Asi, en el pensamiento de Arendt esta presente la idea aristotélica de
que el ejercicio de la libertad politica sucede cuando nos insertamos en el
espacio publico por medio del lenguaje, de la razén y de la accién, sin ser
dominados ni pretender dominar, y guiados por el principio de humaniza-
cion del mundo. A través de la palabra, el ser humano accede a un nivel
superior de dignidad construyendo una relacién especial con otros seres
humanos al deliberar entre iguales acerca de la construccién de un mundo
mas humano y excelente.

Arendt retoma dos significados de la libertad politica en la democracia
ateniense: isonomia e isegoria. La primera de ellas, la isonomia, significaba
el mismo derecho a la ciudadania, la igualdad de derechos politicos y el
derecho a una vida politica donde los ciudadanos viven juntos en condicio-
nes de no dominacioén; mientras que la isegoria consistia en la libertad para
expresar las opiniones, el derecho a escuchar las opiniones de los demas
y ser asimismo escuchado (Hansen, 1991). Por ello, la combinacién de
ambas nociones de libertad significaban una vida con libertad de palabra,
expresion y persuasion y en donde la argumentacion y no la dominacion es
lo que constituye el contenido de las relaciones politicas (QP: 70).

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



88 JESSICA BANOS POO

En este sentido, el espacio publico es considerado como un espacio
privilegiado para la participacion de los ciudadanos con criterio propio e
independiente ejerciendo la voz para compartir o disentir mediante argu-
mentos y razones, sin exclusiones de ningun tipo, y sin ser dominado o
coercionado por ejercer los derechos y participar. La importancia del es-
pacio publico es que puede permitir la igualacién artificial —convencional—
de las personas cuando se da el derecho a la inclusién de las diferentes
voces y visiones que existen en la sociedad y es a través de esta parti-
cipacion que pueden transformarse las realidades de obstruccion a la liber-
tad o de dominacién.

Arendt, Tocqueville y Montesquieu

Tras vivir el totalitarismo nazi, Arendt argumentaba que uno de los grandes
desafios de las democracias era contar con ciudadanos que, en el marco
de la libertad, se responsabilizaran por sustentar una ética publica que
diera contenido y sustancia a los derechos e instituciones democraticas. En
sus reflexiones en torno a estas cuestiones, retomo el pensamiento repu-
blicano de Tocqueville y Montesquieu, particularmente para discutir la rela-
cion entre la moral y la ética publica y la garantia de la libertad politica.
Como gran parte de la filosofia ilustrada del siglo XVIll, ambos autores
guiaron sus reflexiones sobre la centralisima importancia del ejercicio
continuado de la libertad politica como sostén de la forma de gobierno re-
publicana, su base misma y su razén de ser. Vinculaban, ademas, la impor-
tancia del ejercicio de la ciudadania y la proteccién de las libertades poli-
ticas con la naturaleza de la vida colectiva.

En La Democracia en América, Tocqueville sostenia que un ejercicio
continuado y extenso de la libertad politica e, incluso, cierta tendencia ago-
nista de las democracias, permitian contrarrestar los habitos de homoge-
neizacion y conformismo que produce la igualdad de condiciones de las
sociedades democraticas modernas.

Con este autor, Arendt compartié la importancia del pensamiento libre y
del criterio propio, de su expresion y de la capacidad de asociarse de los
ciudadanos como barreras contra las tendencias niveladoras de la socie-
dad y el despotismo. El individualismo, el egoismo,' la vida en el aisla-

' Para Tocqueville, el individualismo es “un sentimiento que induce a cada ciudadano a
aislarse de la masa de sus semejantes y a mantenerse aparte con su familia y sus amigos,
de suerte que después de formar una pequefa sociedad para su uso particular, abandona a

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 89

miento de lo publico y la indiferencia ante los demés. Todas estas cues-
tiones eran para Tocqueville las mayores garantias para la persistencia del
despotismo y el servilismo en las sociedades modernas.

La libertad politica y la participacién en el espacio publico por medio del
ejercicio de la expresién a través del discurso y la asociacion politica, asi
como un espacio agonistico resultado de un ejercicio extenso de la libertad
politica, si bien perturbaban de vez en cuando al Estado, eran favorables
para cultivar habitos de moderacién, ensefiando a las personas el equili-
brio entre sus intereses privados y la vida publica y generando sentimien-
tos de interdependencia, racionalidad, reciprocidad y ayuda mutua. Por es-
tas razones Tocqueville consideraba que un espacio publico con discusioén,
disenso y deliberacion es una de las herramientas democraticas principa-
les para fomentar la existencia de virtudes civicas fundamentales (Tocque-
ville, 2002: 134-137; 152 y 155; Reinhardt: 1997).

Frente a las tendencias de las democracias modernas hacia el indivi-
dualismo, la homogeneizacion, la normalizacion y el conformismo, Arendt
recupera del pensamiento de Tocqueville que consideraba que “s6lo habia
un remedio eficaz: la libertad politica” (2002: 138); es decir, estas tenden-
cias solamente podian disminuir mediante un espacio publico cargado de
ciudadanos dispuestos a alzar la voz y a asociarse con criterio propio e
independencia politica. Seria ese espacio publico libre y democratico, te-
niendo garantizadas las libertades de reunion, expresion y prensa, que con-
ducia hacia cierta tendencia a la agonia, una de las principales manifesta-
ciones de la salud de la vida democratica, capaz de revertir los despotismos
del mundo moderno.

En paralelo, la participacién por medio de asociaciones, en la prensa y
en los gobiernos locales puede generar lazos comunes entre las personas
que contrarresten el individualismo, pues los habitos de participacion y
ciudadania hacen comprender a las personas su necesidad mutua. Por
estas razones, Tocqueville consideraba que el asociacionismo y la politiza-
cion constante de temas y problemas politicos y su deliberacién eran las
mejores armas contra la tirania, generando virtudes civicas en los ciudada-
nos como la independencia de juicio politico y la participacién activa en los
asuntos publicos (2002:134-146).

Otro de los grandes referentes para la construccion del republicanismo
civico de Arendt, lo constituye la recuperacién del pensamiento de Montes-

la grande a su destino”; asimismo, el “egoismo” seria quien “desarrolla un amor apasionado y
exagerado hacia la propia persona que induce al hombre a no referir nada sino a uno mismo
y a preferirse en todo” (2002:128).

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



90 JESSICA BANOS POO

quieu, al cual esta autora vuelve una y otra vez a lo largo de su obra para
argumentar la importancia de los habitos y las costumbres para dar vida a
las distintas formas de gobierno.

Arendt sostenia que Montesquieu habia actualizado los conocimientos
de la antigliedad sobre la ética asociada con la realizacion y el contenido
de las formas de gobierno demostrando que son las practicas y costum-
bres en las formas de convivencia entre las personas lo que hace posibles
las las leyes y son la realidad y sustancia de una forma de gobierno. Mon-
tesquieu rescaté el significado griego de las leyes y las instituciones como
vopoc que refiere a su significado convencional, artificial, cultural, construi-
do por los seres humanos y modificables por las personas y sus compor-
tamientos. En este sentido, las leyes son “las relaciones que existen entre
las leyes mismas y los diferentes seres, asi como las que median entre
esos diferentes seres” (1992: lll), acentuando la relaciéon politica
establecida entre las diferentes personas para hacer posible la vigencia
real de la mis-mas. De manera que esta cultura politica es tan importante
para la vigen-cia de las leyes y los objetivos institucionales como el
establecimiento de las leyes y la estructura institucional en si misma (1992:
.

Identifico, asi, tres principios que subyacen al caracter de las personas
que se corresponden con las diferentes formas de gobierno. El caracter de
las personas refiere a ciertas actitudes y disposiciones culturales y psico-
I6gicas que mueven las acciones de las personas y que impactan la vida
publica e institucional. En las republicas, el principio de la accién politica
debe ser la virtud, que él define como una disposicién cultural, psicologica
y de caracter motivada por el aprecio por la igualdad de ciudadania; en las
monarquias ese mismo principio seria el honor, al que lo mueve la pasion
psicologica por la distincién; mientras que en los despotismos, autorita-
rismos y totalitarismos el principio que domina las acciones y los caracte-
res seria el temor y el miedo (1992: Il y V).

Esta identificacion de los principios culturales o psicologicos que se en-
contrarian detras de las actitudes, practicas y motivaciones de las acciones
de las personas es lo que mas estudié Arendt del pensamiento de Mon-
tesquieu, utilizando frecuentemente esas ideas para describir los hébitos
de convivencia consustanciales a las diferentes formas de gobierno. Estas
ideas demostraban que una forma de gobierno equivale a una actuali-
zacion de las relaciones politicas y de convivencia de una sociedad, siendo
las instituciones las cristalizaciones resultado de las complejas formas de
convivencia entre quienes comparten la red de relaciones civicas que cons-

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 91

tituyen la comunidad politica (KMT: 303).

Asi, con la adopcion de estas ideas de Montesquieu, Arendt argumenta
que una cultura que sostiene adecuadamente las instituciones democra-
ticas, es una cultura politica igualitaria en el reconocimiento a los derechos
humanos y la igualdad de derechos de las personas mediante practicas,
conductas, habitos y costumbres reales de convivencia. Estas serian virtu-
des civicas manifiestas en el actuar cotidiano que involucren disposiciones
psicologicas y culturales profundas comprometidas con respetar la igual-
dad de libertad y de derechos de sus conciudadanos, a los que entiende
como pares. En otras palabras, una cultura politica republicana, igualitaria
en sus formas de relacién y de convivencia, se establece no so6lo adqui-
riendo la importancia del compromiso con la igualdad politica —de dere-
chos y de ciudadania— sino cuando los ciudadanos asumen su relevancia
y se aprecia como un valor importante que guia sus habitos y costumbre
de interrelacién y de convivencia (OT3: Il. 9; ONT: 331 y ss.; QP: 134 y ss.).

En este sentido, el soporte de una forma de gobierno republicana es la
identificacion de los ciudadanos y el consiguiente reflejo en sus actitudes y
costumbres de un respeto por las leyes de la Republica comprometidas
con respetar la igualdad de ciudadania, de libertad y de derechos de los
conciudadanos. El gobierno republicano es mas sustantivo cuando los ciu-
dadanos guian sus acciones politicas mediante una disposicién psicoldgica
hacia la igualdad de ciudadania y libertad de cada quien y hacia el respeto
a los espacios de derechos y libertades de todos: la misma igualdad de los
demas a tener un espacio de derechos y de libertades.

De ahi que sociedades protectoras de los derechos exijan la existencia
de un tejido civico que otorgue vigencia a los derechos y libertades demo-
craticas, que se manifiesta cuando los ciudadanos se encuentran habitua-
dos en todas las relaciones de convivencia politicas hacia el respeto a ese
espacio de derechos y libertades, asi como hacia la igualdad de todos en
el acceso a dichos derechos. Asi, un tejido civico sustantivo significa la
existencia de hbitos, actitudes y précticas democraticas que siguen el
principio republicano de igualdad de libertad y de derechos de los ciuda-
danos. En resumen, cuando los habitos civicos y republicanos se convier-
ten en habitos y formas de convivencia politica reales, conforman el tejido
social civico de un Estado de Derecho constitucional democratico protector
de los derechos humanos.

Arendt retoma la diferencia antigua entre Republica y Democracia, en
la que antiguos como Aristoteles preferian la Republica o Politéia a la De-
mocracia de Asamblea, pues éstas referian a gobiernos regulados por leyes
y no por seres humanos o incluso asambleas o mayorias democraticas,

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



92 JESSICA BANOS POO

que un momento dado pueden excederse y violar derechos individuales.
La Republica retoma entonces esa preocupacion, porgue sobre la legalidad
no esté ninguna decision arbitraria, incluso de la democracia misma, y
hace necesaria la construccién de una seria cultura de la legalidad.

Asi, esta nocién sobre las leyes que Arendt retoma de Montesquieu
tiene también que ver con una nocién de tipo espacial vinculada con la idea
de agencia. Su significado refiere al espacio para el despliegue de las
libertades de cada quien, restringida Unicamente por el espacio para el
despliegue de sus derechos al que tienen derecho todas las otras perso-
nas. Las leyes,

proveen el espacio vivo para la libertad de cada individuo... circunscriben el
espacio para el desenvolvimiento de cada uno de nuestros destinos indivi-
duales,... son fronteras que permiten a las personas moverse entre ellas y
erigen canales y fronteras de comunicacién entre quienes viven juntos y ac-
tlan en concierto” (ON, 334 y ss.; KMT: 1lI).

En este sentido, la nocién espacial de la legalidad implica hacer con-
ciencia de que tenemos la responsabilidad de hacernos cargo de la de-
fensa de nuestros propios derechos y de los derechos de los demas, cons-
truyendo culturas de la legalidad y convivencia democratica regulada por
leyes y derechos.

Sin duda, la visién sobre el poder y las instituciones en la teoria de
Arendt son lo contrario a violencia, coercion, sumisién u obediencia. Para
ella, estas visiones sobre la libertad politica y el constitucionalismo republi-
cano estaban detras de las tradiciones revolucionarias de los siglos XVII 'y
XVIII, pensando en que la legalidad pusiera un limite al gobierno y la domi-
nacion de unos hombres sobre otros (OV: 139). Lo anterior, combinado con
un sistema judicial robusto, generaria una sociedad comprometidamente
protectora con los derechos humanos.

Una vida republicana en este sentido debe construir las disposiciones
psicolégicas y de caracter en sus ciudadanos para respetar los espacios de
derechos y libertades sin distinciones arbitrarias, aprender que esos dere-
chos soOlo surgen de nuestras interrelaciones sociales y de convivencia
cotidiana para su vigencia y preservacion.

Republicanismo, ética y derechos humanos

Tras vivir y analizar la experiencia del totalitarismo, Arendt defendia la idea

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 93

de que todo ser humano tiene “el derecho a tener derechos”, un razona-
miento que cobra relevancia no s6lo como respuesta a la condicién de los
apatridas, sino como respuesta a la proteccion y la garantia de los dere-
chos para cualquier ciudadano de una comunidad politica que presume ser
un régimen constitucional-democratico. La condiciéon de apatrida no solo
significa la privacion de un hogar, sino la pérdida de derechos a partir de la
pérdida del status politico de ciudadania. Significa privar a cierto grupo de
personas de que se escuche su voz y se puedan ejercer sus plenos de-
rechos de ciudadania. Siguiendo a Jeffrey Isaac, es también un atentado
contra la dignidad humana en tanto atenta contra la capacidad de cada
quien para ser un agente moral y politico, disfrutando seguridad y libertad
entre los conciudadanos, experimentando el mutuo reconocimiento que
solo la ciudadania confiere (Isaac, 1996: 63).

En ese sentido, la garantia del “derecho a tener derechos” depende de
la existencia no sélo de leyes que protejan el status de la ciudadania con
sus libertades de pensamiento, expresion, reunion y asociacién, sino tam-
bién, y de igual importancia, seria la pertenencia a una comunidad politica
conformada por un espacio publico constituido por un conjunto de redes de
ciudadanos cuyos habitos y costumbres civicas den lugar a la conforma-
cion de un tejido civico capaz de dar proteccion y garantia al ejercicio de
esos derechos. De ese derecho a las libertades politicas fundamentales
asociadas a la ciudadania dependeria la defensa del ciudadano frente a la
conculcacién de cualquier otro derecho.

Una de las mas importantes afirmaciones del pensamiento de Arendt
es que no nacemos iguales, sino que nos convertimos en iguales y pares
como miembros de un grupo por un esfuerzo humano deliberado del pro-
pio grupo o comunidad por garantizarse mutuamente iguales derechos
(OT3: 301).

De tal manera, a partir del pensamiento de Arendt podemos concluir
que para mejorar la calidad de la democracia en el sentido de generar
sociedades mas protectoras de los derechos, se deben considerar tres im-
portantes dimensiones. La primera seria la existencia de una constitucién
democratica que garantice los derechos y libertades fundamentales de
todos los ciudadanos, sin distinciones de raza, sexo, clase o cualquier otro
elemento arbitrario. En segundo lugar, la conformacién de una cultura poli-
tica que se conduzca bajo los principios de los derechos humanos en sus
hébitos y costumbres cotidianos de convivencia, de modo que la consti-
tucién se convierta en una existencia real como forma de gobierno y con-
vivencia de toda la comunidad. En tercer lugar, la existencia de un espacio
publico conformado por una red de redes de ciudadanos que no solo

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



94 JESSICA BANOS POO

actuan en sus habitos y costumbres respetando el espacio de derechos y
libertades de todos, sino que también son capaces de alzar la voz frente a
cualquier abuso o intento de dominacién tanto sobre los propios derechos
como de terceros.

De modo que la garantia de los derechos es mas sustantiva cuando la
diversidad y pluralidad de los ciudadanos de una comunidad coincide en la
importancia de la igualdad de libertad politica y de derechos de todos y se
compromete con el reconocimiento activo de estos derechos, sin que este
status se encuentre condicionado por cuestiones relacionadas con lazos
personales, privilegios, posicién econémica, status social, poder econdmico
o politico, opinién politica, preferencias sexuales, o cualquier otra condicién
de las personas. En palabras de la propia Arendt:

la esfera publica esta basada en la ley de la igualdad... La igualdad, en con-
traste con todo lo que esta implicado en la simple existencia, no nos es otor-
gada, sino que es el resultado de la organizacion humana, en tanto que resulta
guiada por el principio de la justicia. No nacemos iguales; llegamos a ser
iguales como miembros de un grupo por la fuerza de nuestra decision de con-
cedernos mutuamente derechos iguales. Nuestra vida politica descansa en la
presunciéon de que podemos producir la igualdad a través de la organizacion,
porque el hombre puede actuar en un mundo comun, cambiarlo y construirlo,
junto con sus iguales y sélo con sus iguales (OT3: 301).

Por eso, el principio que debe guiar las relaciones politicas, siguiendo a
Arendt, es el principio republicano del respeto a la igualdad de dignidad, de
libertad y de derechos, que tendria como resultado la posibilidad de esta-
blecer relaciones politicas basadas en el respeto, el reconocimiento mutuo
y la deliberacion de las diferencias. En todas las relaciones de convivencia
mostrar las disposiciones psicoldgicas hacia el respeto al espacio de dere-
chos y libertades de todos, y particularmente hacia el respeto a la libertad
de opinidn, que debido a nuestra pluralidad universal conducird necesaria-
mente hacia la pluralidad y la multiplicidad de opiniones.

La construccion de la comunidad politica coincide asi con la construc-
cidn de un espacio publico que por medio de las leyes y habitos y costum-
bres de los ciudadanos garantiza la libertad, la pluralidad y los derechos,
asi como acepta la libertad de cada quien para expresarse libremente y
que sus acciones sean tomadas en cuenta. Implica también un consenso
social en torno a los principios, derechos e instituciones constitucionales
que permiten y protegen esa libertad y esa pluralidad. En términos de Mon-
tesquieu significaria realizar la forma de gobierno republicana, como una
forma de gobierno real a lo largo de todas las relaciones de convivencia

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 95

entre ciudadanos y entre ciudadanos y gobernantes.

George Kateb sintetiza muy bien la idea acerca de la preservacion del
constitucionalismo en el pensamiento de Arendt, especialmente de las li-
bertades de pensamiento y expresion, que estarian vinculados con la pre-
servacién de la propia democracia representativa. Esto seria el resultado
de un contrato social en donde el consenso correctamente otorgado es
hacia una constitucién y el contenido moral del consenso es también una
constitucién que garantiza el imperio de la ley, el derecho al disenso y la
plena aceptacién de los derechos y las libertades de todos los ciudadanos,
que deben ejercer activamente en sus practicas cotidianas (Kateb, 1983:
134y ss).

El gobierno republicano se constituye asi en torno al consenso de los
ciudadanos sobre una serie de instituciones y procedimientos democra-
ticos que protegen la libertad, los derechos y la pluralidad conjuntamente
con un espacio publico que le da pleno contenido y garantia. En resumen,
los derechos no son verdades auto-evidentes, son el resultado de un espa-
cio publico vivo y, en ocasiones, agonistico constituido por ciudadanos que
muestran las costumbres y practicas civicas conformes a su proteccién.

Etica, responsabilidad y juicio politico

Junto a sus obras de teoria politica, Arendt elaboré una filosofia ética o
moral que atafie a la importancia de la responsabilidad, el pensamiento
critico y el juicio politico en un intento de proponer una filosofia humanista,
laica y secular para la prevencién del dafio, la violencia o consecuencias
negativas en el ejercicio de la accién y la libertad (LM, 1978; LKPP, 1982;
RJ, 1971). Para nuestra autora, era necesario comprender y renovar un
discurso ético basado en los principios de la llustraciéon, que asi como
considerara un sano escepticismo frente a los excesos de la modernidad
discutidos en la teoria critica del siglo XX, de las ideologias y de la impo-
sicion de absolutos en politica, no renunciara a una visién humanista y a
los valores ilustrados de fraternidad y solidaridad necesarios para dar rumbo
a la cohesion social de las democracias pluralistas contemporaneas.

Asi, su propuesta filoséfica propone una actitud de duda moderna e
ilustrada frente a la fe y las creencias, asi como una apertura constante de
la mente a someterse a la razdn practica y la revision de las creencias,
categorias y opiniones propias para evitar actitudes dogmaticas que no son
propias ya de las sociedades plurales y que incluso se contraponen al plu-
ralismo. Es, en cambio, una invitacién a la duda reflexiva, a la examinacion

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



96 JESSICA BANOS POO

personal entre la congruencia de los valores que sostenemos y los habitos
y practicas que llevamos a cabo y al aprendizaje de la vida respetando y
sabiendo aprender de la pluralidad humana.

Las verdades absolutas en politica son contrarias a un mundo secular,
laico y plural, pues imponen cuestiones trascendentes a la propia accion,
diversidad y contingencia humana. En un mundo secular, laico y plural sélo
pueden existir una diversidad de opiniones (OR: 46-47), y seria justamente
el volver a la importancia del respeto a la validez de las distintas opiniones
lo que nos hace reconocer y reconciliarnos con la pluralidad de la condi-
ciéon humana2 (UP: 310).

En este sentido, para Arendt, el ejercicio de la responsabilidad implica,
en primer lugar, una comprension del mundo en su realidad y su plurali-
dad, no huyendo de él por medio de discursos ideoldgicos o metafisicos,
sino a través de un tipo de pensamiento siempre abierto hacia la duda
acerca de nuestras verdades y creencias, la auto-examinacién personal, la
disposicién a participar en deliberaciones y ejercicios de razén practica y la
revision de los propios habitos, puntos de vista y valores.

La introduccidon en politica de verdades absolutas tanto ideoldgicas
como religiosas conduce al terreno del adoctrinamiento, no al de la com-
prensién. Introduce un elemento de obediencia en la esfera publica al que
se pide el sometimiento colectivo, a costa de la pluralidad y la esponta-
neidad humanas, que se encuentran asociadas con cualquier ejercicio de
la libertad (UP: 310). Por otro lado, las ideologias entendidas como ver-
dades absolutas nos vuelven insensibles a la realidad de las personas,
negando su particularidad y su pluralidad. Quien detenta un pensamiento
ideol6gico dogmatico es incapaz de aceptar que otras personas muestren
sus diferencias especificas. Toda diferencia de opinién o de punto de vista
se concibe como ofensa y enemistad. Por ello, la pretension de imponer un
tipo de pensamiento al mundo lleva siempre al adoctrinamiento y a la
violencia para someter a la realidad y a la pluralidad.

Este tipo de pensamiento dogmatico no permite actitudes y practicas
civicas, ni tolerantes, y por ello impide a las personas el ejercicio de un
juicio politico razonado. De Kant, Arendt toma la idea del juicio politico
como una de las virtudes principales de un ciudadano democratico que
implica aprender a valorar nuestro punto de vista en relacién con los pun-
tos de vista de otras personas, para ampliar nuestra conciencia y compren-

2 Por supuesto, la diversidad de opiniones y la tolerancia hacia las mismas esta delimi-
tada por los derechos de las personas, por lo que opiniones contrarias a ellas no deben ser
aceptadas en el espacio publico.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 97

der el bien comun en una sociedad pluralista.

Las ideologias pueden atrofiar el sentido de realidad del mundo cuando
sus defensores no son sensibles a lo que sucede en él, ni a las evidencias
de un mundo con una condicion humana plural y que se guian por normas
preestablecidas. En cambio, cuando permanecemos atentos a escuchar
distintas opiniones y a observar el impacto de la realidad y la pluralidad
sobre nuestro pensamiento, se abre la posibilidad de realizar un proceso
de revisién, auto-examinacion y auto-critica con nosotros mismos. A ese
proceso Hannah Arendt lo llamaba juicio politico.

El juicio politico esta vinculado entonces con el didlogo que se esta-
blece entre uno y uno mismo y que se encuentra en la base de la facultad
de la conciencia (LM: 186-191). La participacién y el dialogo con el mundo
de la realidad y con un debate plural en el espacio publico (la participacién
en la razén practica) produce un dialogo entre el si y el si mismo, desa-
tando la auto-examinacién y el pensamiento. Conciencia y pensamiento no
serian lo mismo, pero sin la primera el pensamiento no seria posible (LM:
186-191; TMC: 184-185). Junto con estas facultades va relacionada tam-
bién la capacidad para escuchar y la conciencia de falibilidad, competen-
cias politicas esenciales para la convivencia politica plural y tolerante.

Asi, el juicio politico nos requeriria de la responsabilidad para entender
puntos de vista con los que no congeniamos, de un esfuerzo por compren-
der los razonamientos de los puntos de vista contrarios a los nuestros y
representarlos y sopesarlos en nuestro intelecto, por medio de un acto de
imaginacién. Esto produciria una ejercicio de mentalidad ampliada que
abre la mente a la sensibilidad necesaria para la comprensién de que las
personas somos diferentes y que cada una tendra un punto de vista par-
ticular sobre las cosas o cuestiones; asi también que la comprension de
los argumentos y razonamientos ajenos a los nuestros nos proporcionan
aprendizajes que nos enriguecen como personas, ampliando nuestra sen-
sibilidad y nuestra conciencia hacia lo humano (LM: 76 y 92; LKPP: 36-42).

Por ello, Kant relacionaba la facultad de pensamiento y la responsa-
bilidad con la participaciéon en el uso publico de la razén. El pensamiento
critico no solo se utiliza para revisar los dogmas, doctrinas, prejuicios y
tradiciones de la sociedad, sino también debe ser aplicado hacia el propio
pensamiento, actitudes y valores. No se trata de adoptar los puntos de vis-
ta ajenos, sino desligarnos de los juicios previos e intereses que tenemos
en el mundo posibilitando un razonamiento con imparcialidad, apertura y
compromiso con las personas en su diversidad (LKPP: 42).

Por eso, los derechos a la libre expresién y la participacion en el uso

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



o8 JESSICA BANOS POO

publico de la razén se encuentran totalmente asociados a las capacidades
para el pensamiento y el juicio politicos y, asimismo, dicho ejercicio de la
razon ayuda a sacar del aislamiento a los individuos permitiendo formas de
sociabilidad que prefiguran el compromiso mutuo y la solidaridad civica:

el ejercicio de la mentalidad ampliada nos desvelaria la naturaleza del mundo
en la medida en que se trata de un mundo comuin y seria entonces la actividad
mas importante en la que se produce este compartir-el-mundo-con-los-demas
(CC: 221).

Su filosofia ética, en ese sentido, sienta las bases para la reflexién en
torno a un tipo de pensamiento politico laico y secular que afirme una
apertura constante hacia la duda, la razén practica, la revision y la auto-
examinacién de nuestras propias categorias y habitos de pensamiento, de
manera que los ciudadanos puedan acceder a un didlogo en donde se
pongan a prueba la revisidbn personal de los propios habitos, practicas y
valores, y que a través de escuchar y respetar a otros en su diferencia, a
través de entender la posicidn de otros, se pueda abrir la posibilidad de
generar lazos comunes de comprension, solidaridad, entendimiento y com-
promiso mutuos.

Ello requeriria aceptar y tener una firme decision por compartir el mundo
con otros seres humanos en toda su pluralidad, y el resultado seria la
dignificacién de la politica y de la propia humanidad en su pluralidad.

Libertad y responsabilidad

El ejercicio de la libertad politica, tal como fue comprendido y defendido
por los autores republicanos de las revoluciones de los siglos XVIl y XVIil,
significaba la capacidad para alzar la voz y ejercer el disenso ante los
excesos tiranicos del poder; la capacidad para mostrar las diferencias, para
disentir y para argumentar; para ejercer el juicio critico frente al poder y no
sujetarse a él o no obedecer cuando el resultado es la injusticia o la coer-
cién. Recordemos que frente a las monarquias absolutas, la ilustracién
republicana proponia una idea de libertad entendida como no sujecion a
ninguna voluntad ajena a uno mismo y no dominacién (Skinner, 2008).

En una época de dictaduras y totalitarismos, la filosofia de la responsa-
bilidad de Arendt recupera lo mejor de la tradicién revolucionaria de los
siglos XVIl 'y XVIIl para recordarnos que la responsabilidad politica significa
de manera muy relevante que las sociedades no pierdan la capacidad

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 99

humana para el ejercicio de la libertad y la autonomia, alzando la voz y
ejerciendo el disenso ante la dominacién ilegitima del poder politico o so-
cial, que lleva a la violacion de los derechos. Una actitud de ciudadania y
vigilancia que se opone a las formas de dominacion y que actia como
parte sustantiva del cuidado y defensa de los derechos y de las libertades.

En este sentido, siguiendo este otro razonamiento del republicanismo
arendtiano, la responsabilidad civica en sociedades democraticas debe im-
plicar las capacidades politicas de los ciudadanos para ejercer la libertad
para mostrar las diferencias, para disentir, para argumentar, para no suje-
tarse o no obedecer ante un poder politico o social tirdnico cuyo resultado
sea la injusticia, la violencia, la dominacion, el aplastamiento de los dere-
chos de los demas o el dafio (PRUD, 1964; EJ, 1963). Si las democracias
otorgan esos derechos a la libertad de expresion y a la libre asociaciéon no
se puede renunciar al verdadero contenido de la libertad y de la accién
politicas, cuya naturaleza es el disenso por medio de la razén y la argu-
mentacion, y particularmente, a partir de la modernidad, cuando suceden
violaciones a los derechos fundamentales.?

Asimismo, la filosofia ética de Arendt se complementa con una teoria
de la democracia que afirma la importancia de los consensos en torno a
las instituciones, derechos y procedimientos democraticos que ayudan a
salvaguardar la libertad y que son necesarios para establecer limites a la
politica y a las derivaciones peligrosas en el ejercicio de la accién y la
libertad politicas: cultura de la legalidad, divisién de poderes y contrapesos,
estructura institucional democratica, limites al poder, entre otros.

El resultado es una teoria ética que busca los equilibrios entre la impor-
tancia de la afirmacion y el cuidado de la libertad —la cual conlleva espon-
taneidad y contingencia y que, por lo tanto, necesita de un espacio sin
determinismos—, pero también estableciendo y respetando los limites cons-
titucionales adecuados para preservar y cuidar de los derechos vy liber-
tades que son los espacios que abren y cuidan la posibilidad para el sur-
gimiento de la accién y de la libertad politica e individual.

Por ello, esta salvaguarda, tomando los elementos de la tradicién repu-
blicana, implicaria aceptar los limites y contenciones al poder tanto de un

3 Hablando sobre la responsabilidad dentro de las dictaduras y los totalitarismos en el en-
sayo “Responsabilidad personal dentro de las dictaduras”, Arendt argumenta que aquellos
que muestran obediencia, asienten y apoyan a esos regimenes. Podemos pensar, nos dice,
qué sucederia si todos aquellos que “responsablemente obedecen” dentro de estas formas de
gobierno se niegan a dar su asentimiento aun sin ninguna rebelién o resistencia de por me-
dio, simplemente negandose a obedecer. Es realmente eso lo que caracterizaria al potencial
de poder de la libertad individual (PRUD:47-48).

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*

*



100 JESSICA BANOS POO

lider, caudillo o monarca, como de una mayoria democratica. Significa una
cultura societal convencida respecto a los procedimientos y limites consti-
tucionales que protegen los derechos y las libertades, frente a cualquier
forma de poder politico o social y frente a cualquier gobierno o movimiento
politico que atente contra ellas sea éste de derechas o de izquierdas. De
ahi la importancia de construir una identidad democratica y republicana
mas alla de las diversas ideologias politicas existentes.

Conclusiones

Las reflexiones tedrico-politicas del republicanismo civico de Hannah Arendt
aportan importantes contribuciones para la reflexién normativa en torno a
la construccion de democracias mas sustantivas, basadas en culturas con
una ética civica democratica republicana, deliberativa y asociativa necesa-
rias para la mejora de las democracias, en lo que corresponde al fortale-
cimiento de los regimenes constitucionales democraticos y la cultura de la
legalidad basada en el marco regulatorio de los derechos humanos para la
convivencia.

La historia politica de la democracia nos ha mostrado que su estableci-
miento no garantiza su estabilidad y permanencia y que ésta llega a caer si
las condiciones politicas y culturales de la sociedad no la favorecen. De ahi
que esta reflexién sobre nuestra cultura ético-politica sea relevante para la
construccién de las condiciones necesarias para convertirnos en socieda-
des protectoras de derechos.

Bibliografia
Obras de Hannah Arendt citadas

BPF, 1961, Between Past and Future. Eight exercises in Political Thought, Nueva
York, Viking Press.

CC, 1961, “The Crisis in Culture: its social and its political significance”, en Be-
tween Past and Future. Eight exercises in Political Thought, Nueva York, Viking Press.

CD, 1972,“Civil Disobedience”, en Crises of the Republic, Nueva York, Harcourt
Brace.

CE, 1961, “The Crisis in Education”, en Between Past and Future. Eight exer-
cises in Political Thought, Nueva York, Viking Press.

EJ, 1963, Eichmann in Jerusalem. A report on the banality of evil, Nueva York,
Penguin Books.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 101

HC, 1958, The Human Condition, Chicago, University of Chicago Press.

FP, 1961, “Freedom and Politics”, en Hunold, Albert (ed.), Freedom and Serf-
dom. An Anthology of Western Thought, Dordrecht, D. Reidel Publishing Company.

KMT, 1953, “Karl Marx and the Tradition of Western Political Thought”, publicado
en Social Research, 69/2, 2002.

LKPP, 1982, Lectures on Kant’s Political Philosophy, Chicago, The University of
Chicago Press.

LM, 1978, The Life of the Mind, Nueva York, Harcourt Brace.

OR, 1963, On Revolution, Nueva York, Viking Press.

ONT, 1994, “On the Nature of Totalitarianism”, en Essays in Understanding, 1930-
1954, Nueva York, Harcourt Brace.

OT1, 1951, The Origins of Totalitarianism, 12. ed., Nueva York, Harcourt Brace.

OT3, 1968, The Origins of Totalitarianism, 32. ed., Londres, Allen & Unwin.

QV, 1972, “On Violence”, en Crises of the Republic, Nueva York, Harcourt Brace

PRUD, 1964, “Personal Responsibility under Dictatorship”, publicado en Listener,
6 de agosto, reimpreso en (2003): Responsibility and Judgment, Nueva York, Scho-
cken Books.

QP, 1997, ;Qué es la politica?, Barcelona, Paidds.

RP, 1953, “Religion and Politics”, publicado en Confluence, 11/3, reimpreso en
Essays in Understanding.

RV, 1974, Rahel Varnhagen, The life of a Jewish woman, San Diego, Harcourt
Brace.

TMA, 1954, “Tradition and the Modern Age”, publicado en Partisan Review 22,
reimpreso en Between Past and Future.

TMC, 1971, “Thinking and Moral Considerations”, publicado en Social Research
38/3, reimpreso en Responsibility and Judgment.

TP, 1967, “Truth and Politics”, publicado en New Yorker, 25 de febrero, reimpreso
en Between Past and Future.

UP, 1954, “Understanding and Politics”, publicado en Partisan Review, XX/4,
reimpreso en Essays in Understanding.

WF, 1960, “What is Freedom”, publicado originalmente bajo el titulo “Freedom and
Politics: A lecture”, Chicago Review 14/1, revisado para Between Past and Future.

Aristoteles, 1998, Politica, Madrid, Alianza.
, 1999, Etica a Nicomaco, Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitu-

cionales.

Bauman, Zygmunt, 2007, Vida de consumo, México, Fondo de Cultura Econ6-
mica.

Benhabib, Seyla, 1999, “Models of Public Space: Hannah Arendt, the Liberal Tra-
dition, and Jirgen Habermas”, en Craig Calhoun, Habermas and the Public Sphere,
Cambridge Massachusetts, MIT Press.

Bernstein, Richard J., 2000, “Arendt on thinking”, en Dana Villa (ed.), The Cam-
bridge Companion to Hannah Arendt, Cambridge, Cambridge University Press.

Birmingham, Peg, 2006, Hannah Arendt and Human Rights: The predicament of
Common Responsibility, Bloomington, Indiana University Press.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



102 JESSICA BANOS POO

Boella, Laura, 2000, “;Qué significa pensar politicamente?”, en Fina Birulés
(comp.), Hannah Arendt. El orgullo de pensar, Barcelona, Gedisa.

Canovan, Margaret, 1992, Hannah Arendt. A Reinterpretation of her Political
Thought, Cambridge, Cambridge University Press.

Dahl, Robert, 2005, La democracia. Una guia para los ciudadanos, México, Taurus.

Giner, Salvador, 2006, “Hannah Arendt”, en Claves de la Razén Practica, no.
168, pp. 14-20.

, 2006, “Introduccién”, en Los Origenes del Totalitarismo, Madrid, Alianza.
, 2000, “Hannah Arendt. Un recuerdo personal”, en Fina Birulés (comp.),
Hannah Arendt. El orgullo de pensar, Barcelona, Gedisa.

Gutmann, Amy y Dennis Thompson, 2004, Why deliberative democracy?, Prin-
ceton, Princeton University Press.

, 1996, Democracy and Disagreement, Cambridge, Massachusetts, Har-
vard University Press.

Habermas, Jirgen, 1998, Facticidad y validez, Madrid, Trotta.

, 1999, La inclusion del otro, Barcelona, Paidés.

Hansen, Mogens H., 1991, The Athenian Democracy in the Age of Demostenes,
Oxford, Blackwell.

Isaac, Jeffrey C., 1996, “A New Guarantee on Earth: Hannah Arendt on Human
Dignity and the Politics of Human Rights”, en The American Political Science Review,
90 (1), pp. 61-73.

, 1994, “Oases in the Desert: Hannah Arendt on Democratic Politics”, en
The American Political Science Review, 88 (1), pp. 156-168.

Kant, Immanuel, 2007, “;Qué es llustracién?” y “Del sensus communis a la
capacidad de juicio”, en J. B. Erhard et al., ;Qué es llustracion?, Madrid, Tecnos, pp.
17-28.

, 2004, Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, México.
, 2001, Sobre la paz perpetua, Madrid, Alianza.
, 1968, Critica de la razén practica, Buenos Aires, Losada.

Kateb, George, 2000, “Political action: its nature and advantages”, en Dana Villa
(ed.), The Cambridge Companion to Hannah Arendt, Cambridge, Cambridge Univer-
sity Press.

, 1992, The inner ocean: Individualism and democratic culture, Ithaca y
Londres, Cornell University Press.
, 1983, Hannah Arendt. Politics, Conscience, Evil, Oxford, Martin Rober-

tson.

, 1977, “Freedom and worldliness in the thought of Hannah Arendt”, en
Political Theory, 5 (2), pp. 141-182.
Kohn, Jerome, 2000, “Freedom: the priority of the political”, en Dana Villa (ed.),
The Cambridge Companion to Hannah Arendt, Cambridge, Cambridge University Press.
Lafer, Celso, 1994, La reconstruccion de los derechos humanos. Un dialogo con
el pensamiento de Hannah Arendt, México, Fondo de Cultura Econémica.
Michelman, Frank, 1996, “Parsing ‘A Right to have Rights™, en Constellations,
(3) 2, pp- 200-208.
, 1988, “Law’s Republic”, en The Yale Law Journal, 97 (8).
Montesquieu, 1992, El espiritu de las leyes, México, Porrla.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

DEMOCRACIA Y ETICA: EL REPUBLICANISMO CiVICO DE HANNAH ARENDT 103

Nussbaum, Martha, 2010, Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de
las humanidades, Buenos Aires, Katz.

Passern D’Entreves, Maurizio, 2000, “Arendt’s theory of judgment”, en Dana Villa
(ed.), The Cambridge Companion to Hannah Arendt, Cambridge, Cambridge Univer-
sity Press.

Pelczynski, Z., Gray, J. (ed.), 1984, Conceptions of Liberty in Political Philosophy,
London, Athlone Press.

Pettit, Philip, 1999, Republicanismo. Una teoria sobre la libertad y el gobierno,
Barcelona, Paidos.

Phillips, Anne, 2000, “Feminism and Republicanism: Is this a plausible alliance?”,
en The Journal of Political Philosophy, 8 (2), pp. 279-293.

Pitkin, Hannah, 1998, The attack of the blob: Hannah Arendt’s concept of the so-
cial, Chicago, University of Chicago Press.

Rawls, John,1995, Liberalismo politico, México, Fondo de Cultura Econémica.

Reinhardt, Mark, 1997, The art of being free. Taking liberties with Tocqueville, Marx
and Arendt, lthaca y Londres, Cornell University Press.

Skinner, Quentin, 2008, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, en Cecile
Laborde y John Maynor, Republicanism and Political Theory, Londres, Blackwell.

, 2004, La libertad antes del liberalismo, México, Taurus, CIDE.

Pettit, Philip, 1999, Republicanismo. Una teoria sobre la libertad y el gobierno,
Barcelona, Paidos.

Spitz, Jean Fabian, 1995, La liberté politique. Essai de genéallogie conceptuelle,
Paris, Presses Universitaires de France.

Tocqueville, Alexis de, 2002, La democracia en América, Madrid, Alianza.

Touraine, Alain, 1995, ;Qué es la Democracia?, México, Fondo de Cultura Eco-
némica.

Waldron, Jeremy, 2000, “Arendt’s constitutional politics”, en Dana Villa (ed.), The
Cambridge Companion to Hannah Arendt, Cambridge, Cambridge University Press.

Wellmer, Albrecht, 1996, “Hannah Arendt on judgment. The Unwritten Doctrine of
Reason”, en L. May y J. Kohn (comps.), Hannah Arendt. Twenty Years Later, Cam-
bridge, Massachusetts, MIT Press.

Young-Bruhel, Elizabeth, 2006, Why Arendt Matters?, New Haven y Londres, Yale
University Press.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 79-103

*



