| NN T T 1] S H B = HEE N

REFLEXIONES EN TORNO A LA RELACION ARTE Y PODER 49

Reflexiones en torno a la relacion
arte y poder a la luz de la hermenéutica

Fernando Ayala Blanco*

Resumen

La hermenéutica contemporénea se ha establecido como una filosofia de la comprension del
ser gracias al lenguaje; este ultimo cumple una funcién mediadora, que se conecta con la
teoria y practica hermenéutica, permitiéndonos establecer vinculos entre las esferas del poder
y del arte. Consecuentemente el poder del arte se presenta como una capacidad o expresion
artistica que puede, por un lado, criticar al poder y a los poderosos o puede, por otro,
legitimar a las instituciones y actores del poder politico.

Palabras clave: hermenéutica, arte, poder, Hermes, lenguaje.

Abstract

Contemporary hermeneutics has established itself as a philosophy for understanding the
nature of being through language; the latter plays a mediating role, which is connected with
the theory and practice hermeneutics, allowing us to establish links between the spheres of
power and art. Consequently the power of art is presented as a capacity or artistic expression
that can, on one hand, criticize the power or can, on the other, legitimate institutions and
political power players.

Keywords: hermeneutics, art, power, Hermes, language

tico y el artista tengan que interpretar la realidad creando equivocos

provisionales, simples malentendidos, que los arrastran por un torren-
te de apariencias, representaciones y simulacros. En tal caso, nunca podra
presentarse la necesaria contradiccién, sino es en oposicion a las conven-
ciones culturales y sociales que se refieren a la identidad. Las palabras y
las cosas se desvelan ocultdndose, precipitando a la humanidad hacia una
trampa conceptual que nos obliga a confrontar la triple convencion simbo-
lica: palabra, imagen y accion.

N 0 cabe duda que el poder y el arte son enigmaticos. De ahi que el poli-

* Doctor en Ciencias Politicas y Sociales, orientaciéon Ciencia Politica por la UNAM. Pro-
fesor de Tiempo Completo en la Facultad de Ciencias Politicas y Sociales, UNAM. Miembro
del Sistema Nacional de Investigadores, Nivel I. Autor del libro E/ arte de la politica (2006), y
coordinador y coautor de los libros de la serie Grupos de poder, editados por la UNAM.

D.R. © 2011. Universidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Ciencias Politicas y Sociales, Centro de
Estudios Politicos. Estudios Politicos nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60. México, D.F. ISSN: 0185-1616

*



50 FERNANDO AYALA BLANCO

La agudeza de Jinger nos esclarece el horizonte:

Precisar lo impreciso, definir con creciente rigor lo indefinido: ésta es la tarea
de todo desarrollo, de todo esfuerzo prolongado en el tiempo. Por eso se van
destacando cada vez més nitidamente, en el curso de los afnos, las fisonomias
y los caracteres. [...] El escultor se enfrenta al principio con el bloque en bruto,
con la desnuda materia, que encierra en si toda posibilidad. Responde al
cincel, que puede destruir y hacer brotar de ella el agua de la vida, la fuerza
del espiritu. Todo es todavia impreciso, incluso para el Maestro. No depende
enteramente de su voluntad. [...] Lo impreciso, lo indeterminado, no es, tam-
poco en el campo de la invencion, lo falso. Puede ser inexacto, pero no debe
ser insincero. Una afirmacion —imprecisa, pero no falsa— se puede ir expli-
cando frase por frase, hasta que finalmente se aploma y cae en el centro
(Junger, 1981, pp. 9-10).

Ciertamente en la produccién o creacion de cualquier cosa hecha con
arte, o en el ejercicio de cualquier arte, aparecen vinculadas dos facul-
tades: imaginativa y operativa. La primera nos permite imitar una idea (mi-
mesis) mediante un proceso creativo; con la segunda, en tanto imitacion
de ese modelo invisible (paradeigma), se puede plasmar una obra material.

El lenguaje cumple, sin duda, una funciéon de mediacion y comunicacion en
las relaciones sociales y politicas entre los individuos. La existencia humana
puede ser descrita como representacion, apariencia o simulacro; sin em-
bargo, para hacerla soportable necesitamos del arte y su interpretacion.
Necesitamos del poder de la hermenéutica.

Hermes es el origen de la hermenéutica. Este dios o figura simbdlica
sirve como puente entre la esfera divina y la humana, representa la unién
de los principios antagonicos pero complementarios. Es el portador de la
palabra, palabra que es interpretada y reinterpretada perennemente. Lo
cierto es que Hermes es un mediador por antonomasia, pues traduce, tras-
lada y transcribe la voluntad divina a un lenguaje de facil comprensién para
los hombres. Por lo tanto, Hermes es un hermeneutés o intérprete que
traduce a un lenguaje comprensible lo dicho de un modo incomprensible,
ininteligible. Por su misma naturaleza es una figura mediadora, arqueti-
pica, que se encuentra en el umbral, estableciendo la comunicacién entre
dos partes o espacios.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

REFLEXIONES EN TORNO A LA RELACION ARTE Y PODER 51

Hermes es una especie de angel que transmite y revela un mensaje.
Representa el papel de un mediador (como lo puede ser un politico) entre
quien pronuncia un discurso y aquel que lo recibe. El papel que representa
en una mediacion lo hace ideal para asociarlo a la nociéon de hermenéutica
y de ahi trasladarlo a la esfera socio-politica.

La aplicacién de un método hermenéutico nos permite entretejer las
relaciones entre el arte y el poder. Sin duda, podemos encontrar un sentido
a través de la mediacion del lenguaje en esta relacion, que nos arroja a un
incesante juego de expresiones, imagenes y creaciones que descubren y
encubren, desocultan y ocultan. Por eso se vuelve imprescindible apoyar-
nos en la técnica o arte de la interpretacion...

El comprender alberga en su seno la posibilidad de la interpretacion, esto es,
de la apropiacién de lo comprendido. Dado que el encontrarse y el comprender
son igualmente originales, el encontrarse se mantiene dentro de una cierta
comprension. Le corresponde asimismo una cierta susceptibilidad de interpre-
tacion [...] La comunicacién (manifestacion) condujo al concepto de la palabra
y del lenguaje (Heidegger, 1999, p. 179).

El lenguaje o la expresién tienen un sentido que va mas alla de lo pro-
piamente dicho o expresado, un sentido oculto a la visién directa o apa-
rente, que se descubre mediante una vision transversal. Aqui interviene la
mediacion de la imagen, del simbolo o del arquetipo.

La figura de Hermes descubre los caminos e ilumina las encrucijadas.
Establece limites y puntos de referencia en los espacios e intersticios por
donde circulan los hombres y los dioses. Arroja luz a la oscuridad del
mundo con el ingenio creador y la astucia del habil engatusador y trans-
gresor. Representa la circulacién de los bienes, las palabras, las funciones
y las ideas. El dios Apolo, por ejemplo, intercambié parte de su ganado por
la lira de concha de tortuga que habia inventado Hermes; en efecto, rea-
lizaron un trueque y por lo tanto un intercambio de ideas.

En este sentido, Verjat dice que...

Hermes es una tirada de dados: se gana y a veces se pierde [...] Hermes equi-
librador, ley universal que trasciende las leyes humanas. [...] Hermes mediador
estd en medio de cuanto acontece: entre el hombre y la mujer, entre los hom-
bres y los dioses, entre la salida y la llegada, entre lo que se dice y lo que se
hace, entre la palabra del poder (Zeus) y el poder de la palabra; es otra
imagen del fulgor que modela el mundo. Entre la vida y la muerte, también:
sera Hermes guia de las almas, el angel psicopompo. Leyes, fronteras, normas:

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



52 FERNANDO AYALA BLANCO

las traspasa. Y asi pone otras [...] Bisagra entre lo que se ve y lo que per-
manece oculto, entre lo univoco y lo equivoco, es aliado de los secretos, las
magquinaciones, toda la tramoya universal de la que los humanos no tienen ni
idea: es el secreto ultimo de todas las cosas. Y sélo proclama toda la verdad
para mentir mejor. En su mano, todo es nada a la inversa; la guerra cede ante
la paz, la paz falaz es guerra velada” (Verjat, 1998, pp. 289-291).

Lo cierto es que si consideramos el lenguaje como mensaje para el
hombre, es decir, como hermeneia en el sentido de recibir un mensaje, para
interpretarlo y enseguida comprenderlo, como el didlogo desarrollado histé-
ricamente entre los hombres, entonces el lenguaje no actia Unicamente
como instrumento de conocimiento racional y dominio del mundo. Es algo
todavia mas sutil, es un dialogo que nos permite profundizar en la com-
prensién del ser a través de la interpretacion del lenguaje, pues como dice
el buen Heidegger: “La base de nuestra existencia es un dialogo” (Hei-
degger, 1997, p. 112).

En consecuencia, el proceso dialégico socratico-platdnico, con su labe-
rinto de aporias —llen6 de preguntas y respuestas— es la piedra angular
de la hermenéutica contemporanea. La relevancia que se imprime a la
pregunta denota que, en el fundamento de todo pensar, hay siempre una
dialéctica de pregunta y respuesta que va mas alla de lo propiamente di-
cho, de lo aparente.

H. G. Gadamer ha revalorizado la hermenéutica a través de la concep-
cion del ser como lenguaje, y de la raz6n hermenéutica como un proceso
de interpretacion y comprension del mismo lenguaje. Por ello, se le ha
considerado como el fundador de la hermenéutica filoséfica. Asegura que
el planteamiento critico debe sostenerse con base en la importancia que
guarda la experiencia, vinculada, por un lado, al conocimiento estético v,
por otro, al saber ético. Tanto la experiencia estética como la ética aconte-
cen en la vida del hombre en sociedad, arrojado en el mundo. Gadamer
piensa que la experiencia vivencial se desarrolla al margen de la expe-
riencia metddica, y pondera la importancia de la relacion, entendida ésta
como la unidad previa de la oposicidén sujeto y objeto. Asi pues, la piedra
de toque en la correlacion sujeto y objeto se hallara en la relacién medial
de la interpretacion y en el lenguaje que desborda los limites tragicos de la
existencia. El resultado es que el creador, el observador y la obra se cir-
cunscriben en un tercer horizonte que los envuelve y los interpreta resul-
tando en una fusion de horizontes, fusion que tiene como hilo conductor al
lenguaje...

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

REFLEXIONES EN TORNO A LA RELACION ARTE Y PODER 53

El ser que puede ser comprendido es lenguaje. El fendmeno hermenéutico de-
vuelve aqui su propia universalidad a la construccion 6ntica de lo comprendido
cuando determina ésta en un sentido universal como lenguaje, y cuando
entiende su propia referencia a lo que es como interpretacion (Gadamer, 2007,
p. 567).

El lenguaje no es una simple copia o reflejo de una realidad indepen-
diente de él, mas bien es la exposicidén y expresion originaria en la que lo
real se desoculta ocultdndose. Dicha exposicidon o expresion significa la
realizacién de lo real. Para aclarar este punto podemos tomar como ejem-
plos la escenificacion teatral, las artes plasticas, la creacion literaria o el
ejercicio del poder, caracterizados todos ellos como acontecimientos en los
que se realiza y se manifiesta un acontecer originario, pero que puede ser
interpretado y reinterpretado. Siguiendo el decurso que propone la herme-
néutica filosdéfica, se podria decir que si el pensamiento humano se forma
mediante el lenguaje y la interpretacion es porque el propio ser es final-
mente lenguaje. Somos lenguaje y, por lo tanto, estamos inmersos en la
interpretacion.

Gracias al lenguaje podemos realizar una fusion de horizontes, que nos
vincula con los arquetipos y la esfera simbdlica. De ahi la necesidad de la
interpretacion, de Hermes psicopompo guiando a los mortales. En este
sentido la hermenéutica filoséfica se abre hacia una hermenéutica sim-
bolica. El simbolo (symbolon) sirve como mensajero de un sentido al que
alude o remite, de tal suerte que su funcioén es la de conseguir una con-
juncion de los contrarios. Esa realidad antagdnica pero complementaria lo
sitlia en el limite tragico entre lo concreto y lo difuso, lo consciente y lo in-
consciente, lo racional y lo irracional, lo angelical y lo demoniaco, la justa
proporcion y el alarido embriagador.

La etimologia del término griego symbolon se refiere al establecimiento
de un acuerdo o contrato entre dos partes. En efecto, originariamente un
simbolo o symbolon era —en palabras de Azara—

...un signo de reconocimiento, un objeto dividido y distribuido entre dos hués-
pedes que lo guardaban y lo trasmitian a sus hijos. Los fragmentos de nuevo
reunidos servian para que los duefios reconocieran y probaran las relaciones
de hospitalidad anteriormente contraidas. El término “simbolo” procede del
verbo symballo que se traduce por “reunir” o “juntar” (Azara, 1995, p. 40).

Esta estructura simbdlica de oposicién y complementariedad esta re-
presentada en el caduceo (emblema clasico del hermetismo). Alrededor de
una vara, bastén o columna se enroscan dos serpientes en sentido inverso,

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



54 FERNANDO AYALA BLANCO

una que representa el bien otra el mal, una con cualidades positivas y otra
con negativas. La imagen de dos serpientes en combate, simbolo de prin-
cipios cosmicos antagonicos, se refiere a la instauracion de un orden que
el baston de Hermes impone, mediando y equilibrando estas tendencias
contrarias, por ejemplo, entre la vida y la muerte, lo sublime y lo grotesco,
lo racional y lo irracional. Mediante el caduceo se establece el vinculo y la
comunicacién entre la inmovilidad del baston central con el movimiento vi-
bratorio de las dos espirales. La relacion entre el eje del mundo y el acon-
tecer de sus elementos reviste infinidad de interpretaciones. Hermes ejerce
el poder de la palabra, es maestro en ligazones y domina el arte de sedu-
cir. Verdad y mentira son las dos caras del symbolon hermético que se des-
cifran, cifrandose en él. ; Como se responde un enigma? Con otro enigma.

El poder se puede entender como capacidad, fuerza, dominio o jurisdic-
ciéon. Si partimos de su raiz etimolégica, se entiende como “la capacidad” o
“los recursos” para lograr o conseguir algun fin (Gémez, 1988, p. 550). De
ahi que el ejercicio del poder se refiera a la practica, ejecuciéon o ejercicio
de las funciones propias del poder.

Ciertamente en toda relaciéon social de dos o mas individuos encon-
traremos siempre relaciones de dominaciéon y sometimiento, de mando y
obediencia, y habra personas que gobernaran y otras que seran goberna-
das, habra soberanos y también subditos; de tal suerte que el poder puede
atravesar la construccion de un Estado y la formacion de una ciudadania.
No me cabe la menor duda que todos los seres humanos a lo largo de
nuestra historia hemos ejercido el poder o padecido su ejercicio por o me-
nos alguna vez y en distintos niveles. El poder esta vinculado con los fené-
menos sociales y politicos, que van mas alla de la simple fuerza y some-
timiento. Mas todavia, muchas veces debemos considerar la aceptacién
voluntaria del poder y su racionalizacion mediante la norma y la ley. El Es-
tado de Derecho legitima su actuacion. El poder es la capacidad que tene-
mos los seres humanos de condicionar o transformar la vida en sociedad,
de ordenarla y conducirla.

Asi pues, el poder, en tanto capacidad, fuerza, mando o actualizacion
de las potencias, se puede interpretar como magnitudes de fuerza que
cumplen con el objetivo de diferenciar a los seres vivos. Este no existe hasta
que se ejerce, pues no es un objeto material que se pueda conquistar o

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

REFLEXIONES EN TORNO A LA RELACION ARTE Y PODER 55

poseer. Es mas bien la afirmacién de una fuerza o capacidad sobre otra lo
que lo dimensiona.

Uno de los correlatos del poder es la ética-estética. No solamente res-
ponde a una normatividad que limita la accién, sino que puede insertarse
en un proceso de expresion de la misma voluntad de poder. Su ejercicio
puede ser tan creativo, arbitrario y azaroso como el de una obra de arte.

El otro correlato del poder es la libertad. Ambos son aspectos inmanen-
tes a la naturaleza humana. En efecto, si la libertad se entiende como la
capacidad de autodeterminacién, consciente y responsable, el ejercicio del
poder es el que la condiciona en una doble via: como relaciéon activa (a
mas poder, mas capacidad de determinacién y dominio sobre la ofredad), y
como relacion pasiva (a menos poder, menos capacidad de determinacién
y dominio por si mismo). Por lo tanto, el poder politico se puede traducir
como la capacidad de ordenacion de la vida ajena cuando se despliega
sobre una comunidad humana o, en otras palabras, como una relacién so-
cial entre seres humanos.

En muchos sentidos el ejercicio del poder es una historia de domina-
cion y sumision de unos sobre otros. Es cierto que después de algunas
sangrientas revoluciones, de cruentas guerras mundiales, de genocidio
programado como si fuera una proeza cientifica, de despiadados ataques
bacteriologicos, de ataques terroristas y embates del crimen organizado,
nos percatamos de la estulticia humana. ;Es acaso la aniquilacion lo que
la supuesta “razén” del hombre busca? No lo sé, lo que si sé es que tene-
mos al arte, tenemos al Guernica de Picasso como ejemplo para no olvi-
dar, a manera de memoria histérica. El historiador Eric Hobsbawm ha cata-
logado el siglo XX como la época de los extremos. En ninguin otro siglo han
coexistido tan dramaticamente el progreso y la regresién, la guerra y la
paz, la razén y la barbarie.

Sin duda, el poder es un fenémeno con elementos y aspectos propios,
que se ha manifestado a lo largo de la historia del hombre. Max Weber,
por ejemplo, sostiene que orden politico esta determinado por la emer-
gencia del poder o la dominacién de unos sobre otros. Mediante su ejer-
cicio, se logra que dominantes y dominados se integren en un grupo poli-
tico. De ahi que el Estado sea una institucion que haga uso de la
dominacién en un espacio o territorio determinado, en un tiempo que se
hace historia y detentando el monopolio legitimo de la violencia...

Estado es aquella comunidad humana que dentro de un determinado Territorio
(el “territorio” es elemento distintivo) reclama (con éxito) para si el monopolio
de la violencia fisica legitima. [...] El Estado es la Unica fuente del derecho a la

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



56 FERNANDO AYALA BLANCO

violencia. Politica significara, pues, la aspiracion a participar en el poder o a
influir en la distribucion del poder entre los distintos Estados o, dentro de un
mismo Estado, entre los distintos grupos de hombres que lo com-ponen
(Weber, 2001, pp. 83-84).

Bajo esta perspectiva es importante diferenciar a la fuerza del poder.
Elias Canetti sostiene que la fuerza es mas préxima y presente. Esta al
alcance de la mano. Por eso es mas coercitiva e inmediata que el poder.
Regularmente uno se refiere a la fuerza fisica, pero cuando la fuerza dura
mas tiempo y es mas sutil se convierte en poder: “...pertenece al poder —en
oposicion a la fuerza— una cierta ampliacién: mas espacio y también algo
mas de tiempo” (Canetti, 1977, p. 277). Este razonamiento es el que ha
imperado en la actualidad.

Michel Foucault, por su parte, realizé una redefiniciéon del poder, consi-
derandolo no un atributo sino un ejercicio. Si el poder es un ejercicio, el
saber es su reglamento. O lo que es lo mismo: el poder en tanto saber, se
equipara al saber como poder. De ahi pues que el poder esté en todas par-
tes y se necesite de una estrategia para ejercerlo.

En la mecanica del poder se articulan deseo y poder. La relacion del
poder esta presente alli donde esta el deseo. De acuerdo a sus mecanis-
mos, a sus objetivos y a sus efectos, el ejercicio del poder es singular. No
obstante, cuando el poder se ejerce mediante la ley, “el sujeto constituido
como sujeto —que esta ‘sujeto’— es el que obedece” (Foucault, 1998, p.
103). En pocas palabras, en toda relacién de poder participa siempre algin
poder legislador, por un lado, y algun sujeto que obedece, por el otro.

Veamos:

El poder esta en todas partes: no es que lo englobe todo, sino que viene de
todas partes. [...] El poder no es una institucion, y no es una estructura, no es
cierta potencia de la que algunos estarian dotados: es el nombre que se presta
a una situacion estratégica compleja en una sociedad dada (Foucault, 1998, p.
113).

Las caracteristicas del poder, segun Foucault, son las siguientes:

/) No es algo que se adquiera, arranque o comparta; o algo que se con-
serve 0 se deje escapar; el poder se ejerce a partir de una infinidad de
puntos, inscritos en un juego de relaciones moviles y no igualitarias.

iy Las relaciones de poder no estan en posicion de exterioridad res-
pecto de otros tipos de relaciones, sino que son inmanentes; desempefian,
en el espacio en el que actlan, una funcion directamente productora.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

REFLEXIONES EN TORNO A LA RELACION ARTE Y PODER 57

iy El poder viene de abajo, es decir, no existe en las relaciones de po-
der una oposicion binaria y global entre dominadores y dominados; mas
bien, las relaciones de fuerza multiples que se forman y actdan en los apa-
ratos de produccidn, las familias, los grupos restringidos y las instituciones
sirven de soporte a amplios efectos de escisién que recorren el conjunto
del cuerpo social.

iv) Las relaciones de poder son a la vez intencionales y no subjetivas;
estan atravesadas por un calculo (no hay poder que se ejerza sin una serie
de miras y objetivos); ni la élite que gobierna, ni los grupos que controlan
los aparatos del Estado, ni los que toman las decisiones econémicas més
importantes administran el conjunto de la red de poder que funciona en
una sociedad y que la hace funcionar; no debemos olvidar que la raciona-
lidad del poder es la de las estrategias y las tacticas.

v) Donde hay poder hay resistencia y, sin embargo, ésta nunca se en-
cuentra en posicién de exterioridad respecto del poder; las relaciones de
poder no pueden existir mas que en funcion de una multiplicidad de puntos
de resistencia: éstos desempefian el papel de adversario, de apoyo, de sa-
liente para una aprehensién; los puntos de resistencia estan en todas
partes dentro de la red de poder, es decir, no tienen razén de ser sino se
encuentran enclavados en el campo estratégico de las relaciones de poder
(Foucault,1998, pp. 114-116).

En definitiva, el poder esta en todas partes. La soberania del Estado, el
marco juridico represivo o la dominaciéon de unos sobre otros, no son el
punto de partida, sino las formas ultimas, dira Foucault.

También pude decirse que el poder se enmascara de distintas formas:
el poder de recompensar y castigar; el poder obtenido del conocimiento, la
habilidad o el talento; el poder conferido por el éxito o los logros; el poder
que resulta de procesos legitimos acordados por las comunidades; el po-
der obtenido por la fuerza o la coaccion; y por qué no, el poder del arte.
Ahora bien, a lo largo de la historia encontramos que, en la mayoria de las
sociedades, la legitimidad del poder reside principalmente en la tradicion y
el orden constitucional.

En términos generales, el arte se entiende como una actividad que requiere
un aprendizaje y que puede limitarse a una simple habilidad técnica. In-
cluso puede ampliarse hasta el punto de englobar la expresion de una

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



58 FERNANDO AYALA BLANCO

visién particular del mundo. El término deriva del latin ars que significa
habilidad, refiriéndose a las acciones necesarias para alcanzar una espe-
cializacion en algin campo creativo. El concepto denota tanto la habilidad
técnica como el talento creativo en un contexto musical, literario, visual,
materia, teatral o incluso politico. Las personas que practican y se deleitan
con el arte entran en una experiencia de orden estético...

El objeto de la estética continia siendo la reflexién filoséfica sobre el arte y
sobre el gusto; se puede afirmar que, de hecho, esa reflexién no se ha pro-
ducido nunca, o quiza no puede producirse sin un compromiso analitico en la
practica artistica concreta y en sus teorias (Calabrese: 1995, p. 76).

Asi pues, el arte —en su definicion mas amplia— se define como un
conjunto de reglas o principios convenientes para dirigir o realizar una
actividad cualquiera. El término ha arrojado una ambigliedad a lo largo de
la historia de la estética. Hoy en dia, refleja el caracter heteréclito de la
creacidon o manifestacion artistica. En efecto, lo que podria considerarse
como arte o “gran arte” en una época o momento determinado, depende
de las transformaciones culturales que han hecho aceptar el arte donde la
generacion anterior no consideraba mas que productos sin valor, sin inte-
rés o sin sentido. Tomemos como ejemplos el manierismo, el impresionis-
mo, los ready-mades de Duchamp, el arte conceptual, las intervenciones,
las apropiaciones, los performance y un largo etcétera. La expresion artis-
tica en las diferentes épocas o periodos histéricos ha establecido —mu-
chas veces— un orden nuevo que violenta o fractura el codigo o sistema
formal anterior transformandose a su vez en un cédigo convencional (Ru-
bert de Ventds, 1998).

Heidegger ha sugerido que en la esfera estética, el artista es el origen
de la obra y la obra es el origen del artista. No obstante, “ninguno de los
dos es por si solo el sostén del otro, pues el artista y la obra son cada uno
en si y en su reciproca relacion, por virtud de un tercero... el arte” (Heide-
gger, 1997, p. 37). Para comprender la esencia del arte es imprescindible
preguntarnos por su origen, y el origen del arte reside siempre en la obra
de arte. Para encontrar su esencia es necesario buscar directamente en la
obra real, y enfrentarse a ella: “Las obras son tan naturalmente existentes
como las cosas” (Heidegger, 1997, p. 39) tienen el caracter de cosa. Lo
“cosico” ha servido de base para constituir lo artistico. La obra de arte ha
revelado lo “otro” y, por tanto, ha sido alegoria. De igual forma, con la obra
confeccionada ha sido posible juntar algo distinto, de manera que el arte
se ha erigido como simbolo.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



| NN T T 1] S H B = HEE N

REFLEXIONES EN TORNO A LA RELACION ARTE Y PODER 59

La alegoria y el simbolo han sido el marco de representaciones en el
que se ha movido desde hace mucho tiempo la caracterizacién de la obra
de arte: “Pero este Unico en la obra que descubre lo otro, este uno que se
junta a lo otro, es lo césico en la obra de arte” (Heidegger, 1997, p. 41).
Por eso “la estética debe subsumirse en la hermenéutica” (Gadamer, 2007,
p. 217).

En suma, el origen de la obra de arte y del artista es el arte. El origen
es la esencia del arte. Y el hombre ha buscado su esencia en la obra ma-
terial. En muchas ocasiones no se da cuenta que la realidad de la obra ha
estado determinada por lo que opera en la obra, por el acontecer de la
verdad. Este acontecimiento se puede interpretar como una lucha entre la
voluntad y la representacién. De tal suerte que en la obra se pone en “ope-
racion el acontecimiento de la verdad” (Heidegger, 1997, p. 92). Verdad
que no es otra cosa que un vertiginoso sucederse de apariencias y simu-
lacros, los cuales no cobrarian sentido sino fuera por el poder del arte.

Epilogo

Se puede comprender mejor el proceso creativo, en cualquier terreno, me-
diante la interpretacion de dos figuras simbdlicas de la mitologia griega:
Atenea y Hefesto. Estos dioses se embebieron en los laberintos de la sabi-
duria y el arte. Eligieron juntos este mundo como naturalmente adecuado
para ser el depositario de la virtud y la cultura. Colocaron en las mentes de
los hombres la estructura del arte de gobernar (Coomaraswamy: 2000, pp.
48-49). El artista que ha estado en posesién de su arte portara una sabi-
duria y un método, una ciencia y una habilidad. Y sera capaz por igual de
imaginacion y ejecucion. Atenea es la que inspira lo que Hefesto realiza. El
arte y la politica han determinado hasta cierto punto la realidad vivida por
los seres humanos en la esfera publica, en sociedad, y esto ha sido posi-
ble gracias al poder dominador del lenguaje, al poder esclarecedor de la
hermenéutica. Hermes el civilizador, el hacedor de caminos.

Bibliografia

Azara, Pedro, 1995, La imagen y el olvido: el arte como engario en la filosofia de
Platon, Madrid, Siruela.

Calabrese, Omar, 1995, El lenguaje del arte, Espana, Paidos.

Canetti, Elias, 1977, Masa y poder, Barcelona, Muchnik Editores.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



60 FERNANDO AYALA BLANCO

Cirlot, J.E., 1997, Diccionario de simbolos, Espafa, Siruela.

Coomaraswamy, 2000, Sobre la doctrina tradicional del arte, Barcelona, Olafeta
Editores.

Chevalier, J. y Gheerbrant, A., 1993, Diccionario de los simbolos, Barcelona,
Herder.

Foucault, Michel, 1998, Historia de la sexualidad. 1. La voluntad de saber, Mé-
xico, Siglo XXI.

Gadamer, Hans-Georg, 2007, Verdad y método, dos tomos, Salamanca, Edicio-
nes Sigueme.

Heidegger, Martin, 1997, Arte y poesia, México, FCE.

Heidegger, Martin, 1999, El ser y el tiempo, México, FCE.

Hobsbawm, Eric, 2006, Historia del siglo XX, Barcelona, Critica.

Jiinger, Ernst, 1981, Eumeswil, Barcelona, Seix Barral.

Kerényi, Karl, 2010, Hermes el conductor de almas [ll], México, Sexto Piso.

Revilla, F., 1995, Diccionario de iconografia y simbologia, Espafha, Catedra.

Rubert de Ventds, Xavier, 1998, “Arte”, en Diccionario de Hermenéutica, coordi-
nado por Ortiz-Osés y Lanceros, Bilbao, Universidad de Deusto.

Verjat, A., 1998, en Diccionario de Hermenéutica, dirigido por Ortiz-Osés y Lan-
ceros, Bilbao, Universidad de Deusto.

Weber, Max, 2001, El politico y el cientifico, Madrid, Alianza Editorial.

Este articulo fue resultado de los trabajos de investigacion realizados en el marco
del proyecto PAPIIT IN-305411, “La hermenéutica como herramienta metodol6gica
para la investigacién en ciencias sociales y humanidades”, bajo la responsabilidad de
la Dra. Rosa Maria Lince Campillo, y del proyecto PAPIIT IN-302912, “El estudio de la
relacion arte y poder a la luz de la hermenéutica”, bajo la responsabilidad del
Dr. Fernando Ayala Blanco. Ambos proyectos apoyados por la Direccién General de
Asuntos del Personal Académico (DGAPA) de la UNAM.

Estudios Politicos, novena época, nim. 30 (septiembre-diciembre, 2013): 49-60

*



