EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nim. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215

EL HUMANISMO QUE VIENE
Infinitud, justicia y libertad

MARIO TEODORO RAMIREZ COBIAN*

Resumen: En este breve ensayo nos proponemos exponer, basados en el
pensamiento del fildsofo francés Jean-Luc Nancy, una idea critica del huma-
nismo, la unica (creemos) que cabe sostener hoy dia. Un humanismo critico
(un ultrahumanismo) es aquel que piensa desde una nocion extendida de
‘existencia” (humana y extra-humana) y ontolégica de libertad. Sobre esta
base es posible retomar la idea de justicia como compromiso ético basico de
un humanismo critico. Es de lo que nos ocupamos hacia el final del ensayo.

Palabras clave: cuerpo, existencia, fenomenologia, realismo, piedra.

" Profesor-investigador en la Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo, México,
marioteo56@yahoo.com.mx

RECEPCION: 07/01/2014 201 ACEPTACION: 16/03/2014



EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, year IX, no. 17, January-june, 2015, pp. 201-215

THE COMING HUMANISM
Infinity, Justice and Liberty

MARIO TEODORO RAMIREZ COBIAN®

Abstract: In this brief essay we propose to expose, based on the thought of
the French philosopher Jean-Luc Nancy, a critical idea of humanism, the only
one (we believe) that can be sustained today. A critical humanism (an ultra
humanism) is that which considers an extended notion of “existence” (human
and extra-human) and ontology of freedom. Upon this basis, it is possible to
reconsider the idea of justice as the basic ethical commitment of a critical hu-
manism. The final part of the essay is devoted to this idea.

Key Words: Body, Existence, Phenomenology, Realism, Stone.

" Research Professor, Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo, México, mario-
teo56@yahoo.com.mx

RECEPTION: 07/01/2014 202 ACCEPTANCE: 16/03/2014



¢ Qué quimera es, pues, el hombre? jQué
novedad, qué monstruo, qué caos, qué su-
jeto de contradiccion, qué prodigio! jJuez
de todas las cosas, imbécil gusano, deposi-
tario de la verdad, cloaca de incertidumbre
y de error, gloria y excelencia del universo...!
Reconoced, pues, soberbios, qué parado-
ja sois para vosotros mismos. Humillaos,
razon impotente; naturaleza imbécil: sabed
qgue el hombre supera infinitamente al
hombre...

BLAIS PASCAL,

Pensamientos

Ante la extension de una concepcién instrumentalista, economicista y materia-
lista de la vida social, frente al regreso o la persistencia de formas dogmaticas
y fundamentalistas del pensamiento, frente a la injusticia que parece ser lo
unico que se ha logrado globalizar, ante el nihilismo que parece cundir, particu-
larmente en nuestro pais (delincuencia demencial, violencia, desanimo existen-
cial, suicidio), resulta ciertamente necesario hablar hoy de humanismo —de
humanidad, de humanidades, de humanitarismo. Pero es cierto también que no
podemos usar esta palabra de manera ingenua, acritica y superficial. En prin-
cipio, no se trataria simplemente de retornar a algunas de las formas en que se
ha hablado de humanismo en la historia y en la tradicion intelectual (humanismo
moderno, cristiano, marxista, existencialista, etc.);! no se trataria, en fin, de
pensar bajo la idea de una supuesta esencia humana o incluso de un valor in-
discutible a priori de lo humano. A la vez, no se trataria ya de ofrecer como
solucion, como tarea, una mera desalienacion, es decir, la recuperacion de una
supuesta esencia humana, el restablecimiento de una verdad propia y autarqui-
ca de lo humano. No se trataria de ninguna “vuelta”, de ningun “retorno”, de
cualquier forma de reensimismamiento (del tipico retorcerse sobre si mismo del

1 Ver nuestro texto: Mario Teodoro Ramirez, Humanismo para una nueva época. Nuevos
ensayos sobre el pensamiento de Luis Villoro (México: Siglo XXI, 2011).

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afo X, nim. 17, enero-junio, 2015, pp. pp. 201-215: 203



Mario Teodoro Ramirez Cobidn

si mismo). Todo lo contrario, se trataria, hoy, de ir mas alla, de abrir el espacio,
de abrir la mente, de “abrir’ simplemente...

Desarrollaremos enseguida una concepcion del humanismo y del ser hu-
mano que busque ir mas alla de las férmulas comunes, auto-condescendientes,
acriticas, simplistas, y que, sin embargo, nos permita esbozar una idea de las
tareas del pensamiento actual y, mas alla, de la vida social y politica en nuestro
tiempo. Basicamente proponemos, basados en la reflexion del filésofo francés
Jean-Luc Nancy, una definicién de lo humano como “finitud abierta a la infinitud”,
es decir, no desde la infinitud ni como pura finitud, sino como “relacion” de lo
finito y lo infinito. De aqui vincularemos, redefiniéndolas, dos grandes catego-
rias, cruciales para nuestra época: justicia y libertad. A manera de conclusiones
ofreceremos de forma breve y puntual algunas implicaciones de nuestra expo-
sicion para el campo de la praxis socio-politica y cultural.

1. “El hombre supera infinitamente al hombre”

¢, Qué puede significar esta enigmatica frase expresada por el apasionado
pensador del siglo XVII Blaise Pascal y retomada en nuestro tiempo por el fil6-
sofo francés Jean-Luc Nancy en varios de sus textos?2 En primer lugar puede
entenderse en el sentido de que el ser humano es aquel cuya esencia resulta
indefinible, indeterminable o inapresable: que lo humano siempre es mas de lo
que podamos decir de él o de lo que él pueda decir de si mismo. O, de otra
manera, que la definicion de lo humano ha de incluir no solamente lo que él es
sino todo lo que —infinitamente— no es, todo lo que lo “supera”, lo que esta mas
alla de él y que, sin embargo, lo atraviesa; de alguna manera lo define o hace
a su ser. En tanto que ser finito abierto a lo infinito, en cuanto cuerpo conecta-
do con todo lo que le rodea, en cuanto existencia concreta expuesta y compar-
tida con un sinfin de existencias, el ser humano es, de alguna manera, todas
las cosas, esta con ellas, entre ellas, en ellas. Es por eso que hoy debemos
decir, mas alla del provincianismo del humanismo clasico —del antropocentris-
mo, de todo egocentrismo 0 monocentrismo— no que “soy humano y nada
humano me es ajeno”, sino que “soy humano y nada humano y no humano, me
es ajeno”. El humanismo que viene sera un humanismo terrenal, planetario,
césmico incluso; un humanismo del otro hombre, como queria Levinas,3 y toda-
via mas, un humanismo de lo no humano o de lo que rebasa a lo humano, como

2 Por ejemplo en Nancy Jean-Luc, La verdad de la democracia (Buenos Aires: Amorrortu,
2009), p. 26.
3 Cfr. Emmanuel Levinas, Humanismo del otro hombre (México, Silgo XXI, 1974).

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 204



El humanismo que viene. Infinitud, justicia y libertad

quieren Deleuze, Nancy, Agamben4 y otros pensadores de nuestro tiempo. No
solamente somos responsables de nuestra existencia y de la humanidad entera,
como queria Sartre,5 sino que somos responsables de toda existencia, de todo
lo que existe. La existencia como tal, en cuanto tal, es nuestra responsabilidad.

Decir que el ser humano es lo que es y lo que no es es muy distinto a decir
—Ia férmula del humanismo clasico, incluido el marxista— que el ser humano es
lo que es y lo que puede ser, donde el plus del humano se remite a la posibilidad
de una voluntad, de un querer ser y un poder hacer. El ser humano era definido
—de Pico della Mirandola a Sartre— como el ser de las “posibilidades puras”, el
ser que podia ser todo lo que quisiera, todo lo que le viniera en gana (“obtener lo
que desee, ser lo que quiera”, decia el humanista italiano).6 Esas posibilidades
estaban ya contenidas en su naturaleza informe, en su ser meramente indeter-
minado. Es en esta concepcion que se sustenta toda la “irresponsabilidad”
humana —el humanismo irresponsable que s6lo responde por el ser humano
y por nadie mas— y sus desastrosas consecuencias: el descuido, la destruccion
de medios y ambientes, de otras formas de vida, el control de los espacios, la
cerrazoén, al fin nihilista, sobre si y en si mismo, el ensimismamiento total. Es esta
imagen, la mas comun en la vision humanista tipica, lo que un nuevo humanis-
mo, un ultrahumanismo o sobrehumanismo debe cuestionar y superar.

Ser lo que no es y ser lo que puede ser son entonces dos opciones muy
distintas. La primera, la que aqui queremos construir, no implica la concesion
de ninguna potestad o poder al ser humano sobre lo que “no es”, aunque eso
forme parte de su ser. Eso que “no es” permanece inapresable, aun determi-
nando la esencia del humano, se trata, en todo caso, de una determinacién
negativa. Solamente se sefiala la pertenencia humana al ser, mas precisamen-
te, a la existencia. El humano es un existente entre otros —entre otros humanos
y entre otros entes no humanos. Y es en este existir y coexistir, en esta exte-
rioridad, espacialidad, comparecencia, comparticion —los términos que usa
Jean-Luc Nancy para comprender la existencia—7 que el humano “es” algo. Su
existir es su ser, su inesencialidad es su esencia.

4 Cfr. Gilles Deleuze, Nietzsche y la filosofia, trad. de Carmen Artal (Barcelona, Anagrama,
1971); Nancy Jean-Luc, El olvido de la filosofia, trad. de Pablo Perera (Barcelona, Arena, 2003);
Giorgio Agamben, Lo abierto. El hombre y el animal, trad. de Antonio Gimeno Cuspinera (Valencia,
Pre-Textos, 2005).

5 Cfr. Jean-Paul Sartre, El existencialismo es un humanismo, trad. de Victoria Prati (Buenos
Aires, Sur, 1947).

6 Giovanni Pico de la Mirandola, Discurso sobre la dignidad del hombre, trad. de Adolfo Ruiz
(Mérxico: UNAM, 2003), p. 6.

7 Aunque se encuentra presente a lo largo de su obra, el concepto de “existencia” se puede
seguir particularmente en Jean-Luc Nancy, La comunidad desobrada, trad. Pablo Perera (Madrid:
Arena, 2001); y Ser singular plural, trad. de Antonio Tudela (Madrid: Arena, 2005).

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 205



Mario Teodoro Ramirez Cobidn

Pero que el humano no tenga esencia no quiere decir que no sea nada o
que pueda ser cualquier cosa, su “existencia” le da un ser pleno aunque inaca-
bable, indeterminable. No esta determinado totalmente, pero tampoco puede él
determinar lo que existe, ni siquiera puede determinar —definir, decidir, cons-
truir— su propia existencia, al menos, no totalmente, no de forma absoluta.
Retomamos aqui la idea de la ambigliedad, de Maurice Merleau-Ponty, para
caracterizar la existencia humana: determinada, en tanto siempre finita y “en
situacion”, indeterminada en cuanto abierta ilimitadamente al mundo —por su
ser corporal, precisamente, como insiste el filésofo francés.8 No podemos elimi-
nar ninguna de las dos dimensiones que nos constituyen, la determinabilidad y
la indeterminabilidad de nuestro ser, la finitud e infinitud que sin solucién a su
desfase persisten en nuestro ser. Finitud, en cuanto somos una existencia cor-
poral, una materialidad o un cierto punto en la espacialidad de la existencia,;
finitos, pues, en cuanto el punto de vista que “somos” es insuperable e irreduc-
tible. Nuestra finitud es irremontable, “finitud absoluta”, dice Nancy, somos “in-
finitamente finitos”, total y absolutamente, sin discusion ni solucion, finitos.® No
obstante, y a la vez, nuestra finitud se abre a la infinitud, no a un infinito “malo”,
puramente negativo, como lo innumerable o lo indefinido, es decir, como infini-
to representado, concebido, siempre en potencia, sino a un infinito positivo, en
acto, presente de alguna forma (como el estadio de lo virtual segun la filosofia
de Gilles Deleuze),0 infinito de “apertura” (de Offenheit), decia Merleau-Ponty.""
Son las relaciones las que son infinitas y son ellas las que nos constituyen.
Infinitud relacional que abre nuestra finitud sin eliminarla, ni diluirla o disolverla
en la nada de una infinitud sin figura y sin sentido —sin orientacion.

2. Existencia, sentido, libertad

La concepcion de Jean-Luc Nancy, una verdadera metafisica de la existen-
cia (una paraddjica metafisica anti-metafisica), resulta totalmente radical y preci-

8 Cfr. Particularmente el capitulo final, sobre la libertad, de Maurice Merleau-Ponty, Fenomeno-
logia de la percepcion, trad. de Jem Cabanes (Barcelona: Peninsula, 1977). Ver nuestro texto: La
filosofia del quiasmo. Introduccion al pensamiento de Maurice Merleau-Ponty (México: FCE, 2012).

9 Cfr. Jean-Luc Nancy, Un pensamiento finito, trad. de Juan Carlos Moreno Romo (Barcelona:
Anthropos, 2002), p. 33.

10 Cfr. Gilles Deleuze, Diferencia y repeticion, trad. de Alberto Cardin (Madrid: Jucar, 1988),
particularmente pp. 338 y ss.

11 Cfr. Maurice Merleau-Ponty, Lo visible y lo invisible (Barcelona: Seix-Barral, 1966), p. 210.
Mas adelante dice Merleau-Ponty: “Para mi, la infinitud del Ser de que se puede hablar es finitud
operante, militante: la abertura de Umwelt —No admito la finitud en sentido empirico, existencia
factica que tiene limites, y por eso defiendo la metafisica. Pero igual que no esta en la finitud facti-
ca, tampoco esta en el infinito” (pp. 302-303).

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 206



El humanismo que viene. Infinitud, justicia y libertad

sa. La existencia es para él el concepto absoluto: es lo que hay o aquello unico
a lo que nos podemos referir; es el tema, la obsesioén, el deseo del pensa-
miento. Se trata con él, de un existencialismo ontolégico mas que meramente
antropoloégico. Es decir, la existencia no es privativa del humano como sostenia
el existencialismo tradicional. Contra Heidegger, Nancy afirma: la piedra existe;
existe tanto como el Dasein.'2 Ciertamente, la existencia es siempre coexisten-
cia, mas que materialidad u objetividad es “espacialidad”, particion, exposicion
0 comparecencia, ser-con-otros o entre-otros. La existencia nunca es aislada,
y es, como tal y sélo como tal, es decir, como pluralidad y articulacion, el “sen-
tido” mismo. A la pregunta por el sentido —pregunta teolégico-metafisica por
excelencia— Nancy responde en la linea de Wittgenstein: hay que deshacer,
deconstruir la pregunta, y cualquier respuesta, naturalmente. No hay sentido, al
menos no lo hay como algo separado, objetivado: esto es en realidad lo que
llamamos significacion; y craso error confundir, identificar sentido y significacion.
El sentido no abre un segundo orden sobre la existencia, y la existencia es un
mundo de singularidad infinita.

El sentido es la existencia misma, y esta asuncion, a la vez, cierra toda la
pregunta por el sentido —de alguna manera, cierra el espacio de la filosofia
misma— Yy abre el sentido de la existencia, el acaecer, la presentacion posfilo-
soéfica de la existencia como tal. “De esa manera —explica Nancy— el sentido
es, antes que nada, esto por lo que, o mas bien esto en lo que, o incluso esto
como lo cual hay un ser del sentido, o un existente cuya existencia esta por si
misma, de entrada, en el elemento del sentido, antes de toda significacion”.'3
Ahora bien, cabe hacer aqui una digresion fundamental: para Nancy, el exis-
tente solo es el “hombre” (el ser humano) si hablamos mas alla del hombre del
humanismo, esto es, de él como el donador de sentido; mas bien debemos
partir de esta verdad de Perogrullo: el sentido es dado, y el hombre es, o debe-
ria ser, el “receptor” del sentido. Deberia ser, y quiza su indisposicidon a serlo,
0 a solo serlo a costa de un retorno religioso, es lo que nos empuja a ir mas alla
del hombre y mas alla del humanismo. En principio, tenemos el cuerpo'4 para
hacer este movimiento de trascendencia, de trascendencia desde dentro; y
luego tenemos el pensamiento, cuya unica e incomparable funcion estriba en
esa capacidad de “recepciéon”, de poder recibir, acoger al sentido, a lo abierto,
a lo que excede y trasciende.

12 Cfr. Jean-Luc Nancy, El sentido del mundo (Santiago de Chile: La Marca, 2003), pp. 99 y ss.

13 Nancy Jean-Luc, El olvido de la filosofia, trad. de Pablo Perera (Madrid: Arena, 2003),
pp. 66 y 67.

14 Cfr. Jean-Luc Nancy, Corpus, trad. de Patricio Bulnes (Madrid, Arena, 2003).

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 207



Mario Teodoro Ramirez Cobidn

Una tesis fundamental del filésofo francés, que retoma un tema presente
en varios pensadores del siglo XX, es que el “sentido” no es la “significacién”,15
y que el equivoco de toda la discusion en torno a la crisis de sentido de que
se habla en nuestro tiempo tiene que ver con que se identifiquen ambos térmi-
nos. La diferencia es clara: mientras el sentido remite a la existencia y es, por
ende, necesariamente abierto, la significacion remite al lenguaje y, por ende,
tiende necesariamente a conformarse en un sistema cerrado y acabado. Si se
entiende al sentido como significacion —lo que ha hecho siempre la filosofia en
su historia—, entonces resulta claro que el sentido es insuficiente, se agota,
falta, esta en crisis, etc. Por su propio caracter, la significacion es insuficiente,
ella conlleva la “crisis de sentido”. Asi, lo que esta en crisis en nuestro tiempo
no es tal o cual significacion sino la significacion como tal, esto es, el querer
resolver la cuestidn del sentido respondiendo con una significacion. Pues ésta
produce, instaura necesariamente un distanciamiento del mundo, de la verdad,
de la realizacion, de la vida. El problema no es sélo que la significacion no es
la cosa (como es claro) sino el querer hacernos creer que si lo es, o que inclu-
SO es superior: que en la significacion esta contenido todo el ser o la esencia
de la cosa. Reducido a significacion, el sentido va aparecer asi y siempre como
presente-a-distancia, prometido y siempre pospuesto, insuficiente y en crisis
permanente.

Reducir el sentido a la significacion es lo que, propiamente, podemos llamar
“‘metafisica”: la filosofia en cuanto da el sentido en la forma de un sistema de
significaciones, de una “visién del mundo”. Pero, explica Nancy, “un mundo del
que hay que dar una vision es un mundo que no esta presente por si mismo, que
no se ofrece desde si mismo o, incluso todavia, que no es el lugar de la exis-
tencia. En efecto, el ‘mundo’ de la metafisica es opaco, cadtico o ilusorio”.¢ En
el momento en que la filosofia se constituye en metafisica, el mundo queda
alejado y perdido irrecusablemente, y, a la vez, el sujeto queda desfigurado,
abstraido y enajenado. En verdad, al menos para Nancy, no hay sujeto sino
como sujeto de una representacion, de un sistema de significacion; ambos
términos, el sujeto (el hombre) y el sistema de la significacion se constituyen
mutuamente y son necesariamente interdependientes. Sigue diciendo Nancy:
el mundo “adquiere forma y sentido en la representacién del sujeto. Pero, en
cuanto tal, el sujeto de la representacion (el sujeto del querer-decir-el-mundo)
no es de este mundo como tampoco lo es su representacion. El sujeto significa
la actividad autdbnoma, subsistente por si misma y que se relaciona consigo, de

15 Por ejemplo, E. Levinas, op. cit.; Gilles Deleuze, Légica del sentido, trad. de Miguel Morey
y Victor Molina (Barcelona: Paidés, 1989), particularmente Primera serie.
16 Nancy, El olvido..., op. cit., p. 44.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 208



El humanismo que viene. Infinitud, justicia y libertad

la representacion en tanto que no es el mundo y lo significa a distancia”.’” El
discurso de la significacion —la metafisica— se enrolla y se cierra sobre si
mismo en la figura del sujeto, es decir, en la figura del “hombre”; y el humanis-
mo se aparece entonces como el ultimo significado, la significacion nuclear y
paradigmatica, la madre de todas las significaciones metafisicas. De ahi que el
humanismo se presente, en principio, mas como un cierre, como una clausura,
como la base del nihilismo, que como un inicio, una posibilidad, o un sentido.
“Porque lo que se acaba diciendo, en cada contexto, es que el ‘hombre’ es él
mismo su propia significacion: y es, a fin de cuentas, de eso de lo que seria
necesario poder separar el sentido del ‘hombre’.18 Liberar el sentido del hombre
de toda significacién, de la significacion como tal, liberarlo de toda esencia y
quiza de todo concepto, abrirlo al limite de su propio existir, he ahi la tarea de
una filosofar no metafisico, posmetafisico y, al fin y por fin, posteolégico —pues
como habia quedado claro desde Nietzsche, la muerte de Dios va aparejada de
la muerte del hombre, al menos del hombre de la metafisica. Todo humanismo
posee una raigambre teoldgica que es necesario superar en definitiva. No ten-
dremos una verdadera comprension de lo humano en su existencia efectiva, en
su inesencialidad constitutiva, mientras sigamos constrefiidos por el pensamien-
to metafisico-teoldgico.

Ahora bien, el predicado mas conocido y quiza el mas relevante que se ha
atribuido al humano es el de la libertad. ¢ Cuestionar el humanismo tipico impli-
ca cuestionar la idea de libertad? ;Podemos mantener, repensar, la idea de
libertad mas alla del humanismo, de forma tal que incluso un humanismo rede-
finido pueda tener todavia lugar? Creemos que ésta es la opciéon que nos pro-
pone Nancy: pensar la libertad sin el supuesto humanista y desde ahi —desde
un pensamiento extrahumano de la libertad— volver a pensar lo humano, el
humanismo incluido. La tesis de Nancy respecto a la libertad, expresada en la
forma mas breve y contundente, dice: “la libertad no designa quiza nada mas,
pero también nada menos, que la existencia misma”.'® Sobre esta identidad,
sobre la igualacion de existencia y libertad, Nancy construye una argumentacion
que a la vez “libera a la libertad” —por asi decirlo— de sus restricciones y cir-
cunscripciones, y de las aporias a las que el humanismo la conduce, nos “libe-
ra para la libertad”, es decir, vuelve a hacer de la libertad un poder de
trascendencia, de verdad y de creacion. Mas que una propiedad, un atributo
privativo del ser del hombre o, incluso, mas que un atributo del propio Ser, el

17 Ibid., p. 44.

18 Ipid., p. 67.

19 Jean-Luc Nancy, La experiencia de la libertad, trad. de Patricio Pefialver (Barcelona: Paidds,
1996), p. 15.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 209



Mario Teodoro Ramirez Cobidn

humano y el Ser se dicen de la libertad, son una “propiedad” de la libertad. Ella
es lo primero. Existir es ser libre. “Asi, pues —escribe Nancy—, no se trata sino
de esto: liberar a la libertad humana de la inmanencia de un fundamento o de
una finalidad infinitos, y liberarla, en consecuencia, de su propia proyeccion
infinita y al infinito, donde la trascendencia (la existencia) es, ella misma, tras-
cendida, y asi, anulada. Se trata de dejar a la libertad existir por si misma”.20
Se trata, pues, de recuperar la nocion de, y ‘la’ existencia misma, en todo su
alcance y en toda su potencial filosofico: esto es, la existencia como lo que hay,
como lo absoluto; como lo no producido, deducido, ni fundado en ‘nada’ mas
que en su propio y simple ‘existir’; la existencia como pura factualidad (como un
“hecho”) y como esencial facticidad (como no siendo mas que hecho), como
siendo “una” con su esencia (la esencia de la existencia es el existir mismo). De
esta manera, la existencia es el lugar, el otro nombre, de la libertad; o, de otro
modo, la libertad es el otro nombre de la existencia. No hay, desde este punto de
vista, mas oposicion o extrafiamiento entre el mundo y el humano.

Resulta claro que la equivalencia que establece Nancy entre existencia y
libertad tiene como condicién precisamente una modificacion simultanea de nues-
tras concepciones de ambas categorias. Primero, se trata de no pensar a la
existencia como entidad objetiva (como una cosa, como el objeto fisico o el hecho
objetivo), y segundo, se trata de no concebir mas a la libertad como una carac-
teristica privativa del sujeto humano (del Dasein), esto es, como un rasgo de la
voluntad o de la conciencia. La libertad de la existencia, libertad ontolégica, “no
es primero la libertad de tal o cual comportamiento en la existencia; es primero
la libertad de la existencia para existir, para estar ‘decidido por el ser’, es decir,
para acceder a si misma segun su trascendencia propia”.2! Pues el ser trascen-
dencia continua es el caracter de la existencia, su estar permanentemente en el
“limite”, ser el limite mismo. Y esta trascendencia intrinseca, éste no poder ce-
rrarse nunca sobre si, es su caracter de “libertad”, es la libertad. Asi, la superacion
de toda metafisica humanista y subjetiva planteada por Heidegger es, segun
Nancy, la condicion ineludible para sostener un pensamiento radical de la libertad.
Somos libres porque y en cuanto que existimos. Con ‘existir’ basta para ser libres.

Nada como esta comprension ontoldgica de la libertad que Nancy nos pro-
pone para un ajuste de cuentas con las suposiciones y los privilegios que se
adjudica el humanismo. Pues, en ultima instancia, es el valor de la libertad lo
que justicia la valoracién del humano en tanto supuesto sujeto de la libertad.
Pero el problema no consiste precisamente en que le atribuyamos al humano
ese don, sino que al hacerlo volvemos imposible la libertad y al humano lo im-

20 |dem.
21 Ibid., p. 31.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 210



El humanismo que viene. Infinitud, justicia y libertad

posibilitamos para la libertad. Ella permanece s6lo como una “posibilidad” del
individuo subjetivo, debatida permanentemente en la disputa de la voluntad y la
accion, entre el querer y el poder, entre la ilusion ideoldgica y la realidad efec-
tiva, o bien, somos llevados a las dicotomias tipicas: determinismo o voluntaris-
mo, libertad positiva o libertad negativa, libertad individual o libertad colectiva,
libertad o igualdad, etc. Al desantropomorfizar la libertad, Nancy nos ofrece una
comprension de los limites y las posibilidades del ser libre. Estas no dependen
en ninguno de los dos casos de nuestra voluntad, de nuestra idea de las cosas.
Dependen del contexto. Es el “existir” en cuanto tal el espacio, el lugar de la
libertad. No somos puramente pasivos, ciertamente; podemos influir en las con-
diciones de nuestra existencia con nuestras propias acciones y nuestra capaci-
dad de comprender. Sobre todo con nuestro actuar: la libertad pertenece, como
insiste Arendt, al mundo del hacer, del poder hacer, no al del querer o al del
mero pensar.22 Ciertamente, nuestra incidencia tiene limites. EI campo donde
aparecemos Yy actuamos —el mundo— no nos pertenece, no esta bajo nuestro
dominio; pero no esta bajo el dominio de nadie: es “libre”. Ser libres significa
simplemente abrirnos a ese campo, participar de él y saber estar en él siempre,
con toda la entrega, la atencion y la responsabilidad que nos quepa.

En sintesis, respecto a la libertad, hay que decir que es humana y ultrahu-
mana a la vez y sélo en esa medida es que ella puede ser efectiva, real. El “ultra-
humanismo”, ir mas alla de lo humano, llevar al humano a su propio “mas alla”,
es la condicion para que el humano pueda guardar y hacer verdad aquello que
mas ha valorado de si: la libertad, el estadio de lo abierto, la indeterminacion
que es condicion de la posibilidad, de la efectividad o advenimiento de lo libre.

3. Justicia infinita

Comunidad, sentido, libertad, y también verdad, bien, belleza, etc., estan
remitidos a la existencia, puestos ahi y pensados desde ahi. En esto consiste
la operacion anti-metafisica de Nancy (la deconstruccion de la metafisica): en
repensar todos los conceptos y las categorias del pensamiento metafisico tra-
dicional, colocandose en el plano de la existencia, en una inmanencia que no
es absoluta, abierta a una trascendencia que tampoco es absoluta. Estos tér-
minos —inmanencia/trascendencia— quedan relativizados por completo. No
hay inmanencia total, el mundo no se cierra en ninguna representacion, en
ninguna conciencia o en algun sistema intelectual. Pero la trascendencia tam-

22 Cfr. Hannah Arendt, “¢; Qué es la libertad?”, en Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios
sobre la reflexién politica, trad. de Ana Poljak (Barcelona: Peninsula, 1996), pp. 155-184.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 211



Mario Teodoro Ramirez Cobidn

poco es pura, es parte de nuestra experiencia, define a la existencia misma;
cierto, es lo que nos rebasa, los que permanentemente nos esta rebasando,
pero no para constituir un orden de ser aparte, superior, cerrado y acabado. La
trascendencia es, en verdad, un “trascender”, el movimiento propio de la exis-
tencia (la conectividad que la caracteriza no acaba nunca). Es ahi también, en
el plano de la existencia, que debemos ubicar el problema de la justicia, la
preocupacion humana, el tema por excelencia de un humanismo reconfigurado.
Pues nada mas injusto, nada hace mas injusticia a la existencia y a la misma
existencia humana concreta que el antropocentrismo.

En un breve texto —una conferencia dictada a nifos—, Nancy establece tres
ideas basicas respecto a la justicia, cuya precision y novedad dicen mas que
muchos y amplios tratados sobre el tema. Para el pensador francés: 1) la justi-
cia no es la ley, no es una generalidad o una abstraccion; es la calidad de “ser
justos” y esto siempre se prueba en una situacién concreta y variable; 2) la
justicia es una relacion social, interhumana: “lo justo y lo injusto se definen
siempre en relacion a los otros”,23 nunca es una relacion monoldgica y nadie
puede “hacerse justicia por su propia mano”; 3) en cuanto remitidas a la singu-
laridad del “cada cual” o del “cada caso”, justicia e injusticia son inmensurables,
“‘infinitas”. Segun Nancy, nunca somos total o perfectamente justos, y siempre
podemos seguir siendo injustos. Pues, si ser justo es “darle a cada cual lo que
le corresponde”, ;como podriamos saber lo que le corresponde a cada uno?
Es injusto tratar de forma desigual a alguien, pero puede ser injusto tratar de
forma igual a todos. La justicia tiene que buscar un equilibrio entre igualdad y
singularidad, entre la generalidad y la particularidad. Por eso, estrictamente, ser
justos “es dar a cada uno lo que ni siquiera sabemos que le debemos”.24 Sin
negar la instancia juridica, institucional y normativa, la justicia se remite esen-
cialmente a un plano ético-existencial, incluso a la dimension del don, del amor,
pues solo el amor permite reconocer y afirmar, digamos, aceptar y valorar, la
singularidad inconmensurable de un existente, su modo de participar de la infi-
nitud. Mas que una consecuencia positiva, una regla que prescriba lo que de-
bemos hacer —cdémo ser justos—, Nancy deduce una formulacién negativa: lo
mas que podemos decir una vez que observamos la complejidad de la idea de
justicia, de la justicia como tal, es que “nunca somos bastante justos. Pensar
asi ya es comenzar a ser justo”.25 La justicia es una tarea abierta, inconclusa,
interminable.

23 Jean-Luc Nancy, Justo imposible. Breve conferencia acerca de lo que es justo o injusto
(Barcelona: Proteus, 2010), p. 25.

24 Ibid., p. 32.

25 Ibid., p. 58.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 212



El humanismo que viene. Infinitud, justicia y libertad

Tenemos dos implicaciones politicas importantes de lo anteriormente expues-
to. Por una parte, cabe decir que fascismos, autoritarismos, dictaduras de toda
laya se asientan siempre en la suposicion de que hay una definicion unica y
objetiva de justicia. A su vez, moralismos y liberalismos se asientan en la supo-
sicion de que es posible “medir” la justicia y que hay manera de ser positiva-
mente justos, “bastante justos”, es decir, que podemos saber con toda precision,
“objetivamente” digamos, lo que a alguien le corresponde, lo que son las nece-
sidades de alguien (en general, que podemos saber, definir, lo que es un ser
humano, el ser humano en cuanto tal: en esto consiste la inaceptable suposicion
del humanismo). Al introducir la nocion de infinitud en la definicion de justicia,
Nancy encuentra el sentido originario, siempre problematico y siempre abierto,
de la justicia. Se puede encontrar también en esta formulacién un principio
critico, una base para la critica de los sistemas y las instituciones sociales exis-
tentes, para atajar cualquier uso ideologico y politico de la justicia, es decir, el
uso del ejercicio de la justicia como una forma de dominacion y control, uso que
implica la absolutizacion del poder del que imparte justicia, el ocultamiento de
que nunca podemos eliminar la implicacion injusta que cualquier acto (aun el que
presume de “justo”) puede tener.

A la vez, podemos encontrar aqui el sentido que el pensamiento, la filosofia,
nuestras conductas, tienen y han de seguir teniendo: hacer justicia a... la exis-
tencia, la singularidad, el otro, la humanidad concreta, el mundo mismo. Pues,
precisamente, aquello que puede servir para definir el gran equivoco del pen-
samiento metafisico-teoldgico es la injusticia que produce, la injusticia que qui-
za lo define. Metafisico es ese pensamiento incapaz de hacer justicia, incapaz
de dar mas, de reconocer el “exceso”, la infinitud como una cualidad de la
existencia, de los existentes y del ser-en-comun, la trascendencia que articula
y constituye a todo lo que existe.

4. Queda

Esta comprension critica y autocritica del humanismo nos abre caminos
insospechados para el pensamiento, para el filosofar. Puntualizamos, finalmen-
te, algunos esbozos de lo que pueden o podrian ser esos caminos:

1. Uno de los grandes aportes de Nancy consiste en haber reintroducido la
idea de “infinito” en nuestra comprension y en nuestra aprehensiéon del mundo.
Infinitud es la cualidad de la existencia como tal, de cada existente, de cada sin-
gularidad. Desde esta posicion emerge la posibilidad de una nueva comprension
de lo humano, como finitud infinita, como existencia compartida, singular y con-
creta, y a la vez irreductible a ninguna representacion o significacion, a ninguna

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 213



Mario Teodoro Ramirez Cobidn

determinacién. Atravesado de infinitud, el humano no esta cerrado, agotado, y
tampoco es un ser aparte, autodefinido, una “esencia”. Hemos de pensar mas
alla de la division entre lo humano y lo no-humano, o pensar al humano como
el ser que se auto-rebasa, que se trasciende, que es mas de lo que es. En ese
sentido, podemos seguir hablando de humanismo, entendiendo por esta palabra
no una filosofia del hombre, sino una filosofia del sentido de lo humano, que es
una filosofia del sentido de/en la existencia.

2. Como hemos dicho, la comprension de la infinitud de la existencia nos
da la pauta para un compromiso con la justicia, con el hacer justicia o el ser
justos, en su sentido mas concreto y radical. La justicia como sentido de la exis-
tencia nos lleva a una tarea de justicia en todos los ambitos: en las relaciones
sociales, en la mundializacion, en el entramado de culturas y formas de vida,
en la singularidad irremontable de cada existente, cuya exigencia de justicia es
irremisiblemente exigencia de existencia. En fin, en nuestro tiempo, la lucha por
el sentido es lucha por la justicia, y al revés. A la vez, la prevalencia del sinsen-
tido sera siempre la prevalencia de la injusticia, la desarticulacion de la existen-
cia, su represion, su muerte o destruccion. No tenemos otra manera de “hacer
sentido” que haciendo “justicia”.

3. Ir mas alla de la oposicién entre lo humano y lo no humano, ponernos en
la comprension y asuncion de la existencia, puede traer como consecuencia
importante la superacion de la tradicional oposicion entre humanidades y ciencias,
y, de fondo, la oposicion entre naturaleza y ser humano, entre el ser natural y
el ser espiritual. Bajo una perspectiva ontologico-existencial no cabe mas ningun
esquema de jerarquia ontoldgica: comprender verdaderamente el Ser es com-
prender la esencial igualdad entre todos los seres, entre todos los entes, es
comprender la singularidad irremontable de todo ente cualquiera. Quiza el uni-
co privilegio concedido al humano sea esta capacidad de comprensién del prin-
cipio de la igualdad ontolégica. Toda una nueva concepcién de la vida y de la
accion puede fundarse en este principio. Por ejemplo, una concepcién ontolo-
gica de la democracia; la practica democratica como la praxis ontolégicamente
consecuente. También una nueva concepcion del saber, una epistemologia
horizontal e interactiva. Mas que seguir buscando hacer cientificas a las huma-
nidades, u ocurrirsenos hacer humanisticas a las ciencias, de lo que se trata es
de entender al pensamiento cientifico y al pensamiento humanistico como dos
vias de acceso a la existencia, y a la existencia como una infinitud que da siem-
pre mas de si. Un humanismo critico se encuentra con un pensamiento cienti-
fico que reconoce su propia capacidad de apertura y de producir sentido.

4. Finalmente, la expresion “el humanismo que viene” no debe entenderse
como si hablaramos de una profecia o una anticipacién, del anuncio de algo
que va a llegar y que en algun momento va a conformarse, a realizarse en un

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 214



El humanismo que viene. Infinitud, justicia y libertad

presente. Debemos entenderlo en el sentido en que Giorgio Agamben habla de
‘la comunidad que viene”, en cuanto ese “venir’ permanece como tal, no se
realiza o actualiza totalmente, aunque a la vez “esta llegando siempre”, esta
acercandose siempre.26 Ni puramente actual, dado, positivizado, ni meramente
“posible”, alejado o pospuesto, el humanismo que viene (como la comunidad
que viene) expresa una disposicion de apertura y confianza, pero, a la vez, de
mirada critica a toda realizacion, a toda definicién acabada, a toda cerrazon. El
humanismo que viene esta ya aqui, y a la vez, esta por llegar, por hacerse y
pensarse. Llega y no llega, se asienta y no se asienta. No nos deja quietos, y no
nos permite acabar en ninguna conclusion ultima.

26 Cfr. La reflexion sobre el tiempo, la comunidad y la singularidad de Giorgio Agamben, La
comunidad que viene, trad. de José Luis Villacanas et al. (Valencia: Pre-Textos, 2006); y El tiempo
que resta. Comentarios a la carta a los romanos, trad. de Antonio Pilero (Madrid: Trotta, 2006).

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 201-215: 215



