EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nim. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155

EL SIMBOLO COMO CAMINO DE TRANSFORMACION
EN LA HERMENEUTICA ANALOGICA

MYRIAM GARCiA PIEDRAS*

Resumen: El siguiente articulo plantea como el simbolo es un buen conduc-
tor que invita “metaféricamente” a la transformacién alquimica de la conscien-
cia. Si hay tal transformacion, se reflejara en una praxis ética, e idealmente en
la busqueda de acceder a planos anagdgicos del ser. Si bien el simbolo parte
del mundo sensual-tangible, roza el reino de la espiritualidad mistica, ya que
posee su parte irrepresentable de la inefable trascendencia. El simbolo toca
diferentes regiones del ser debido a que sélo se interpreta por la analogia. Por
lo que el presente ensayo se ha nutrido de la hermenéutica analdgica, corrien-
te filosofica propuesta por el mexicano Mauricio Beuchot.

Palabras clave: hermenéutica, analogia, simbolo, anagogia, consciencia.

" Profesora en la Escuela Superior de Economia del IPN, México, myriamache@hotmail.com

RECEPCION: 25/08,/2013 135 ACEPTACION: 10/10/2013



EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, year IX, no. 17, January-june, 2015, pp. 135-155

THE SYMBOL AS THE PATH TO TRANSFORMATION
IN ANALOGICAL HERMENEUTICS

MYRIAM GARCIA PIEDRAS*

Abstract: The following paper presents the symbol as an effective conduit that
“metaphorically” invites the alchemical transformation of consciousness. If such
a transformation occurs, it will be reflected in an ethical practice and, ideally,
in the search to access anagogical levels of being. While the symbol comes
from the sensual-tangible world, it touches the realm of mystical spirituality, as
it possesses its unrepresentable part of ineffable transcendence. The symbol
touches upon different regions of the being because it is only interpreted by
means of analogy. This essay, therefore, relies on Analogical Hermeneutics, a
philosophical current proposed by the Mexican philosopher Mauricio Beuchot.

Key Words: Hermeneutics, Analogy, Symbol, Anagogy, Conscious.

" Professor, Escuela Superior de Economia del IPN, México, myriamache@hotmail.com

RECEPTION: 25/08/2013 136 ACCEPTANCE: 10/10/2013



1. Introduccion

La hermenéutica analdgica del simbolo se alza como una via de pensar,
representar e interpretar el mundo de forma mas expansiva, sin caer en un caos
semantico ni una deconstruccion de orden epistémica. Si bien la analogia se
entiende como un término semantico que permite mediar la univocidad y la
equivocidad, también se eleva como una categoria epistémica que busca llegar
a la justa determinacion (phronesis). Por lo que el término semantico de analogia
también es una practica ética, esto es posible cuando el sujeto se auspicia de
la justa determinacién (prudencia), poniendo en practica las virtudes, forjando
una consciencia ética que puede ir mas alla, accediendo a planos ascensiona-
les que pertenecen al mundo de la anagogia. Asi, el conocimiento del simbolo
metaféricamente refiere a la transformacion alquimica de la consciencia, la cual
es posible s6lo en la intimidad de esta, nunca externa a ella. Por lo que el co-
nocimiento del simbolo es de orden intimista, expansivo y vivencial nunca objeti-
vado, ni se construye bajo la racionalidad-abstracta. Ya Panikkar apuntala que
el simbolo tiene que vivirse y cada ser vivo es simbolo de si mismo. Asi, la
hermenéutica analdgica del simbolo se convierte, metaféricamente, en una via
alquimica; siendo la simbdlica del amor, el simbolo por excelencia en la trans-
formacién anagogica de la consciencia.

2. La analogia-anagdgica como propedéutica de vida y humanizaciéon

El término “analogia” se puede conectar con el término “anagogia”. Si la
ana/logia intrinsecamente se refiere a la idea de proporcion, medida, armonia,
palabra, idea, entonces se puede inducir al uso de la palabra prudente median-
te la proporcionalidad enunciativa que se deriva de ésta.

Los griegos entienden a la prudencia (phronesis) como la justa determina-
cion. Por su parte, Comte-Sponville, lector y estudioso de Aristoteles, la entien-
de a ésta como:

Lo que concierne a la verdad, al conocimiento y a la razon: la prudencia es la
disposicion que permite discernir correctamente lo que es bueno o malo para el

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 137



Myriam Garcia Piedras

hombre (en una situacion dada, no en general, no per se: en el mundo tal cual es)
y actuar, en consecuencia, como conviene [...] Hay riesgos que hace falta saber
tomar, peligros que hay que saber enfrentar: de ahi la prudencia en el sentido
antiguo del término (la prudencia como virtud del riesgo y la decisién). La primera,
lejos de abolir la segunda, de ella depende. La prudencia no es miedo ni cobardia.
Sin el coraje so6lo seria pusilanime, asi como el coraje, sin ella, sélo seria temeri-
dad o desatino La prudencia es la justa determinacién.!

La analogia se eleva como el buen juicio, no sélo es aplicable al juicio in-
telectual, enunciativo, sino al juicio volitivo, al juicio virtuoso, al juicio ético.
Comte-Sponville pregunta: ¢qué seria de las otras virtudes sin la prudencia?
Responde que la prudencia puede marcar los limites; diria yo: los limites deben
ser prudentes y la analogia permite delimitarlos. La analogia se vincula con la
prudencia y la sabiduria, éstas tienen la capacidad de establecer los limites
prudentes. Se puede aducir: la sabiduria sin prudencia no es sabiduria. Y la
sabiduria es sabia al ser prudente.

¢, Qué importancia tiene lo anterior? Beuchot apuesta por una educacién en
virtudes mas que por una educacidn en valores (la ética en valores tiene el
riesgo de que sus contenidos estén vacios).2

La educacién en virtudes no se reduce a la mera reflexion e inteleccion
racional, ni a una estimacion valorativa; mas bien es una invitacion a una prac-
tica de vida, siendo el ejercicio de las virtudes el eje rector de ésta. No se nace
virtuoso, se hace uno virtuoso; mejor aun, no se llega a ser virtuoso y ya. La
virtud se practica y se vive. Las virtudes se aplican, se viven en circunstancias
especificas de la vida cotidiana; por ejemplo, no se nace siendo justo. La justi-

1 Andre Comte-Sponville, Pequefio tratado de las grandes virtudes (México: Andrés Bello,
2002), pp. 38-41.

A su vez, la justa determinacion implica un conocimiento intuitivo y racional, conjuntando la
parte emotiva del sentir intelectivo. No es pura racionalidad fria y calculadora, es una inteleccion
sentiente.

2 Para Peirce una de las formas para transmitir ideas es por los iconos, ya que éstos constru-
yen modelos y paradigmas. Beuchot, siguiendo a Peirce, apuesta a la representacion icénica de
las virtudes. ¢ Por qué el icono peirceano? La representacion icénica es la condicion de posibilidad
de la construccion de modelos a seguir. El icono al construirse mediante la triada no surge de
ninguno de los intérpretes, por lo que nadie impone su razén. Mas bien es el dialogo el que posibi-
lita la construccion del icono. Un dialogo que busca alcanzar el bien comun mediante el ejercicio
de la razon. Y la analogia de proporcionalidad propia posibilita dicha construccién icénica, ya que
anula la construccion de un analogado principal. Por lo que la construccion del icono es ese algo
representado por el signo. Imaginemos la construccion iconica de las virtudes como ejercicio pru-
dencial para la conformacién de un mundo mas humano, ético y estético. Sélo se apuntalara: el
método abductivo y la razon prudencial son condiciones necesarias en la construccion iconica de
las virtudes.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 138



El simbolo como camino de transformacion en la hermenéutica analdgica

cia se practica en un acto justo, por eso requiere de la justa determinacién
(phronesis) como practica ética de las virtudes. A su vez, el sujeto se edifica
como un ser ético.

Se expone, el ser humano es del tamafio de sus acciones. La practica de
las virtudes se puede convertir en un camino de vida. La virtud humaniza a
quien la practica, ayuda a superar, a sanar cualquier carencia humana. El ser
humano, mediante la practica de las virtudes, adquiere conciencia de quién es;
amplia su conciencia ética; a su vez, forja su caracter.

La prudencia juega un papel fundamental en la practica de las virtudes, es
su consejera. La prudencia, al sostenerse por la analogia, permite dictar la
justa determinacion, en la medida en que conjunta tanto la parte intelectiva
como la parte volitiva, siendo una especie de propedéutica de vida. Comte-
Sponville apuntala:

Porque la prudencia considera el porvenir en la medida de nuestra aptitud para
enfrentarlo (por lo que se afirma en la voluntad y no en la esperanza). Virtud pre-
sente, entonces (como toda virtud), pero previsora y anticipadora. El hombre pru-
dente no solo esta atento a lo que acontece sino a lo que puede acontecer; esta
atento y presta atencion. Prudentia, sefalaba Cicerdn, deriva de providere que
significa tanto prever como proveer.3

Es importante sefalar que no se deja de lado el juicio intelectivo; éste es
tocado por la sabiduria. El ser prudente conduce a la practica de la sabiduria.
La analogia puede fungir como una propedéutica de vida. A su vez, tiene una
dimension ética y, por ende, se puede auxiliar de la anagogia que es: “la ena-
jenacion del alma en la contemplacion de las cosas”.4

La anagogia conduce hacia un lugar superior o mas elevado, teniendo un
sentido ascensional. El verbo anaghein se refiere: “a todas las virtudes y tenia
que transferir (anaghein) al hombre educado en el mundo a las verdades, rea-
lidades inteligibles: desde un mundo hasta otro mundo”.5 La anagogia es una
especie de simbolo ascensional, tiene un sentido escatoldgico, espiritual y mis-
tico. “Tiene una larga tradicion filosdfica, platonica y sobre todo neoplatonica.
Designa el remontamiento del alma desde lo sensible hasta lo inteligible”.6

3 Ibid., p. 40.

4 Diccionario Griego-Espariol (Espafia: Sopena, 1989), p. 34.

5 Idem.

El verbo anaheim se refiere a la liberaciéon del pueblo judio de Egipto; la subida del reino de
los muertos. En el Nuevo Testamento denota: “conducir hacia arriba”; principio ascensional.

6 José Antonio Pachaco Anton, El libro y la carne (Espaiia: Universidad de Sevilla 1998),
p. 35.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, niUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 139



Myriam Garcia Piedras

La anagogia es una propedéutica de humanizacion, permite mostrar el ca-
mino hacia la trascendencia. En un sentido teleoldgico, invita al ser humano a
encontrar un sentido existencial, teniendo la posibilidad de que se vincule en un
terreno ético, espiritual y mistico, traspasando cualquier sinsentido, tan presen-
te en las sociedades actuales.

La anagogia, al tener esa potencialidad contemplativa, conduce a elevar la
conciencia humana a planos ascensionales, permitiendo ampliar las formas de
entendimiento y comprensién de la existencia.

La anagogia encuentra un vaso comunicante con la analogia. Esta ultima,
al apoyarse en la justa determinacion (mediada por la prudencia), se alza como
una propedéutica de vida y humanizacion, encontrando terrenos fértiles para su
practicidad en lo ético-politico, estético, espiritual y mistico.

La anagogia se cobija de la hermenéutica analdgica, la cual no busca impo-
ner (univocidad), ni relativizar (equivocidad), sino que, mas bien, busca implicar,
comulgar, comprender, ascender. Asi, la hermenéutica analégica-anagogica, por
un lado, se centra en la practica de las virtudes, mediada por la justa-determi-
nacion (phronesis-analogia) e invita a ascender a estados contemplativos y
misticos (anagogia). Ahi reside su parte propedéutica de humanizacion.

A su vez, permite el encuentro con el otro. Toda practica analdgica-anago-
gica conduce a la implicacion con el otro, teniendo dimensiones sociales, poli-
ticas, espirituales y misticas, camino viable para la construccién de un mundo
mas humanizado y justo.

La analogia-anagodgica es una invitacion alquimica de transformacion en la
vida humana. Para Jung, “la alquimia describe un proceso de transformacion
para cuyo complimiento da numerosas indicaciones”.” Tal transformacion la
tomo simbdlicamente mediante la expansion de la conciencia, siendo el simbolo
un conductor de tal transformacion expansiva. Por lo que “la alquimia simbo-
liza la evolucién misma del hombre desde un estado donde predomina la
materia a un estado espiritual: transformar en oro los metales equivale a trans-
formar al hombre en puro espiritu”.8 Por tal motivo, el estudio de los metales
y elementos de la naturaleza son fundamentales en el pensamiento alquimico.
Concebir la alquimia como una “disciplina” que busca la transformacion de los

El término “anagogia” juega un papel fundamental en las hermenéuticas medievales, con una
connotacion dualista: letra-alegoria. Por una parte se entiende en un sentido escriturario y el modo
de interpretar ese sentido. Por otro lado, plantea cuestionamientos éticos, siendo la hermenéutica
su maxima aliada. Asimismo, Origenes se auxilia del término de anagogia como una técnica inter-
pretativa, la cual permite encontrar el sentido espiritual y mistico de las escrituras biblicas; por lo
que se conjuga la hermenéutica con una praxis de vida ascensional.

7 Jung Carl G., Psicologia y alquimia (México: Tomo, 2002), p. 269.

8 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Diccionario de simbolos (Espafia: Herder, 1999), p. 85.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 140



El simbolo como camino de transformacion en la hermenéutica analdgica

metales en oro es una vision un tanto reduccionista.® Mas bien es la busque-
da de la transformacion interna del humano a planos ascensionales, esto es
anagogicos.

3. La interrogante hermenéutica

La hermenéutica, el arte de la interpretacion, nace de la necesidad de com-
prender, mirar mas alla de la mera explicacion y definicion. Induce a conocer di-
ferentes niveles de explicacion y comprensién.t© Los niveles de interpretacion se
dan de forma paradigmatica y no sintagmatica. Los procesos hermenéuticos
se dan de forma vertical, ya que hurgan, profundizan, penetran, descifran y no
s6lo describen. Por lo que se adscriben al mundo del misterio Ferraris escribe:

En su origen, la hermenéutica no ocupa, pues, una posicion eminente. El racio-
nalismo griego clasico, al identificar el conocimiento con la vision teorética, vincula
la experiencia hermenéutica con el ambito de los conocimientos inciertos, sibili-
nos como los vaticinios de los oraculos, y pertenecientes mas bien al dominio de
la opinién que al de la ciencia cierta. A esta hecho hay que agregar que durante
mucho tiempo los griegos no elaboraron una reflexién acerca de la distancia
temporal de manera que la necesidad de interpretar eventuales mensajes prove-
nientes del pasado resultaba secundaria. Por lo tanto, habra que esperar la de-
cadencia del mundo clasico para que la hermenéutica obtenga una diferente
consideracion.

9 Si bien Burckhardt escribe en la introduccion de su libro lo siguiente: “desde el Siglo de las
Luces, la alquimia ha sido considerada como precursora de la quimica moderna y, por tanto, casi
todos los investigadores que se han ocupado de ella se han limitado a buscar en sus escritos el
punto de arranque de los posteriores descubrimientos de la Quimica. Este enfoque unilateral ha
permitido, por los menos, sacar a la luz un cumulo de antiguas practicas artesanas para la prepa-
racion de metales, colorantes vidrio, escogidas de entre unos procesos aparentemente absurdos
que, sin embargo, desempefan el papel mas importante en la quimica propiamente dicha [...] el
‘manantial’ del alquimista no brota de ignotas regiones del alma, sino, mas bien, del mismo terreno
que el espiritu, y su origen esta oculto, no es porque se halle por debajo del conocimiento racional,
sino porque se encuentra por encima de él”. Titus Burckhardt, Alquimia. Significado e imagen del
mundo (Espana: Plaza & Janes Editores, 1972), pp. 13-15.

10 Para Paul Ricoeur, en el proceso hermenéutico primero se da la comprension y luego la
explicaciéon. Desde mi parecer, existe una especie de dialéctica interpretativa. Por una parte, la expli-
cacion es la antesala de la comprension, debido a que en algunas ocasiones algo se puede explicar,
mas no se llega a comprender. Y en otras ocasiones la comprension es antes de la explicacion,
gracias a la intuicion intelectiva (la cual no surge por generacion espontanea. Tal comprension in-
mediatista es un conglomerado de conocimientos ya apercibidos, que intuyen intelectivamente de
manera inmediata (aparentemente) la cosa percibida.

11 Maurizio Ferraris, La hermenéutica (México: Taurus, 1998), pp. 7 y 8.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 141



Myriam Garcia Piedras

Asi, la hermenéutica se situa entre los linderos del conocimiento y del mis-
terio (irrepresentabilidad). Por o que no pretende imponer un conocimiento
absoluto de las cosas, negando la imposicion de universalismos abstractos,
atemporales, ahistoricos. “No esta en juego la comprensién de un hecho, de
un dicho o de un escrito, sino la existencia historica del hombre y, en sentido
mas totalizador; la historia universal”.12 Al buscar comprender los aconteci-
mientos del humano se situa en un contexto historico-cultural, tratando de
explicar y comprender a éstos desde ciertos marcos de referencia, en dénde
el resquicio epistémico se hace presente. La razén hermenéutica es una razon
prudencial. No es soberbia, ni subvalora ciertos niveles de interpretacion y com-
prension, y menos arguye tener el conocimiento absoluto de lo que son las
cosas.

Ferrris escribe: “Para la hermenéutica, entonces, el problema no es tanto
ver lo que hay, sino sefalar que, detras de cuanto se nos muestra como evi-
dente, hay algo oscuro, o al menos, escondido; hay algo que es “otro” respecto
de nosotros en el tiempo o en el alma; de manera que queda excluida una
comprensién inmediata”.'3

La hermenéutica, al igual que el simbolo, deambula en los linderos del
misterio y la cavilacion. Por lo que su aproximacion epistémica se apoya en la
prudencia (analogia), ya que no interpreta arbitrariamente. Al no tener un cono-
cimiento mediato de las cosas, los procesos hermenéuticos son diacronicos,
permitiendo que el misterio siempre esté presente.

4. Hermes-hermenéutico

El simbolo de la hermenéutica es Hermes, mensajero entre los dioses y
los hombres. Se convierte en un emisario que transita entre los cruces y los
linderos:

Transita entre los entrecruces, por ende conoce los limites no sélo entre el cielo y
la tierra, sino entre la tierra y el inframundo. Mensajero de los lindes, conoce los
misterios de dénde transita. Tal vez por eso tiene una funcién mitopoética: escla-
recer el mundo. Hermes, uno de los simbolos de la inteligencia industriosa y rea-
lizadora; preside el comercio. Tiene por atributo las sandalias aladas, que significan
la fuerza de elevacion y la aptitud para los desplazamientos veloces; pero es una
fuerza limitada a un nivel poco utilitario y facilmente corruptible. Hermes significa
también “el intelecto pervertido”: es el protector de los ladrones, forma de perver-

12 Jpid. p. 18.
13 Jbid., p. 31.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 142



El simbolo como camino de transformacion en la hermenéutica analdgica

sion intelectual que se encuentra en todos los tipos de estafa, habilidad maliciosa,
astucia y tunanteria. Inventa la lira tensando sobre el caparazén de una tortuga
cuerdas fabricadas con los intestinos de bueyes por él sacrificados. Esta es la
primera lira que adopta Apolo, después de oir los acordes provenientes del fondo
de una gruta donde se halla refugiado Hermes. A continuacién inventa la flauta,
que regala a Apolo, a cambio de unas lecciones de magia adivinatoria y del cadu-
ceo de oro. Impresionado por la habilidad, Zeus elige a Hermes especialmente
para servirle de mensajero ante los dioses del infierno, Hades, Perséfone. Se lo
ve represado a menudo con un cordero sobre los hombros: de donde su nombre
de “Cri¢foro”; divinidad originariamente agraria y sin duda protectora de los pasto-
res; pero también guia de las almas en la estancia de los muertos. De esta fun-
cion deriva el nombre de Hermes Psicopompo, “Acompanante de almas”. A este
respecto simboliza al Buen Pastor. Es como mediador entre la divinidad y los
hombres. Dios de los viajes, recibe particularmente honores en las encrucijadas,
donde se erigen estatuas de Hermes para disipar los fantasmas y los malos en-
cuentros. Incluso los caminos estan jalonados de piedras (hermai) a él consagra-
das. Mensajero por excelencia, llamado a veces con la palabra del que deriva
Evangelio, el mensajero de la buena nueva, Hermes simboliza la mediacion entre
cielo y tierra, los medios de cambio que pueden pervertirse en formas de comercio
simoniaco o elevarse hasta la santificacion. Asegura el viaje, el pasaje entre los
mundos infernales, terrenales y celestiales.4

Hermes, al igual que la hermenéutica, se da a la tarea de descifrar, escla-
recer la parte oculta de las cosas. Tal esclarecimiento no es de forma univoca,
ni definitoria.

La hermenéutica no reduce la explicacion de las cosas de forma lineal y
univoca. El icono y el simbolo son plurisemanticos y, a su vez, contienen su
parte irrepresentacionista. Asimismo, éstos pueden ser hermeneutizables por
la analogia, no por la univocidad ni la equivocidad o la dialéctica.'s La analogia,
al ser phronesis, busca que las interpretaciones sean prudentes, sin caer en
equivocos a ultranza, que tienen el riesgo de perderse en un caos semantico e
interpretativo.

Por eso la hermenéutica analdgica-anagdgica del icono-simbdlico es una
hermenéutica del limite, del intersticio, alzandose como condicion de posibili-
dad epistémica para aproximarse al conocimiento. Pero este conocimiento
tiene en la mira el encuentro con planos ascensionales, ahi reside su parte
anagaogica.

14 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, op. cit., pp. 557 y 558.
15 Para Ricoeur, el simbolo se interpreta desde la analogia, contiene mas de dos significados,
por lo que no se reduce a un interpretacion lineal, ni binario, tampoco puede ser infinita.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 143



Myriam Garcia Piedras

5. La transformacién alquimica de la conciencia

Idealmente el conocimiento invita a transformar a quien lo busca y por quien
se deja tocar por él. Busqueda interna que expande los horizontes en la intimi-
dad de cada conciencia, invitando a ligarse cada parte con el todo. Lo anterior
invita (por lo menos) a una minima transformacion en la intimidad de la concien-
cia. Por lo que el conocimiento no se torna mero dato objetivo. Al contrario,
induce a la transformacion de una vida mas plena, encontrando un vaso comu-
nicante con la alquimia.

Se puede decir que la transformacion existencial es una transformacion
alquimica. La alquimia busca la transformacion de la interioridad humana a
planos ascensionales (esto es, anagdgicos). En cierto sentido la alquimia busca
que el sujeto trascienda la muerte, en la medida en que purifique su interioridad.

Se ha mencionado, en el sentido vulgar, que la alquimia busca la transfor-
macion de los metales en oro, pero su sentido es mas extenso. Si bien combi-
na elementos de la quimica, de la medicina, de la fisica, de la astrologia, del
espiritualismo, del misticismo y del arte, su finalidad es la realizacion espiritual
de las personas, alcanzando la inmortalidad simbdlica.

Tomada en su sentido profundo, la alquimia es una fisica simbdlica, ya que
busca la transformacién de la conciencia del sujeto. Por ello el conocimiento se
eleva como via alquimica para dicho fin, teniendo en la mira el horizonte de lo
anagogico, como busqueda ascensional a planos superiores de la conciencia.

Ortiz-Osés sigue el pensamiento de Kerényi, y encuentra en Hermes:

El gran mediador de la obra alquimica —Opus hominis—, al presentarse como
conectador de los contrarios en unidad dual, posibilitando la transformacion de
lo fisico en lo espiritual (y viceversa). Ello posibilita la integracion de los opues-
tos en la totalidad del si-mismo (Selbst) lo que implica un proceso de individua-
lizacion, consistente en la asimilacién (conscienciacion) del inconsciente personal
y colectivo.16

La obra alquimica, mas que unién de los contrarios —diria yo—, es la con-
juncién de éstos. “De su filiacion de Hermes, la hermenéutica se beneficia tam-
bién por la funcién de limite que tiene, fusionador de elementos, sin que se
pierdan o se destruyan completamente el uno y el otro, lugar de encuentro”.!?
Se puede decir que la hermenéutica, en sus actos interpretativos, tiene como
fin el encuentro. Y la analogia permite tal conjuncion.

16 Andrés Ortiz-Osés, “Imagenes del mundo en la Escuela de Jung”, en Visiones del mundo
(Espafia, Universidad de Deusto-Bilbao, 1996), pp. 51 y 52.
17 Ipid., p. 95.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 144



El simbolo como camino de transformacion en la hermenéutica analdgica

La conjuncién es amor. Y el simbolo potencializa tal union amorosa. Para
Mardones, el simbolo es:

Una vision de una realidad primigenia a su vez rajada, partida, escindida. Pero
es una fision entredos y, por ello, donde es posible la sutura y la fusiéon. Estamos en
la contradiccion y la tradicién, la ruptura y ligazén. Un movimiento del pensamien-
to que hila, entreteje e imbrica lo disjunto. Esto es otro, re-ligar, un re que quiere
insistentemente volver a coaligar lo roto. De ahi que el lenguaje simbdlico sea
implicativo, mejor co-implicativo, ya que busca incansablemente esta coyunda de
lo conflictivo.18

La complicacion es el encuentro que retroalimenta al si mismo con el otro,
no excluye ni elimina. Es el simbolo el que permite tan hermosa comunion, in-
duce a la conjuncion hasta en donde existen diferencias; busca la ligacion no
so6lo del rostro con el rostro humano, sino también con la naturaleza, el cosmos
y lo divino: abrazo ontolégico del ser.

Tal abrazo puede expandir la intimidad de cada conciencia. Efectua la trans-
formacion anagogica de la conciencia, de un plano superior a un plano superior.
La alquimia es un arte; simbdlicamente es la transformacion de un estado bru-
to a un estado artistico y virtuoso. Bohme Gernot escribe:

Es descomunal como Ovidio da forma al plastico proceso de mutacion de la pie-
dra en cuerpo, de un modo analogo al arte de la escultura, que aqui es physis: un
crecer en el interior de la piedra [...] Los seres humanos son cuerpo del cuerpo de
la tierra. Son terrigenas (linaje de tierra), pero por analogia con el arte de la me-
tamorfosis. 9

Regresando a lo que senalabamos, hay que decir que, idealmente, el co-
nocimiento es una invitacion a la transformacién de la conciencia, siendo una
metamorfosis anagogica.

¢, Doénde reside la transformacion alquimica del simbolo? El simbolo, como
buen conductor de sentido, toca la parte metafisica, religiosa, artistica y mistica;
abre horizontes de explicacién y de comprension, tocando la intimidad de la
conciencia de forma vivencial y existencial. En la medida en que el sujeto se
apropia del sentido simbdlico de las cosas, tiene la capacidad de transformar
su interioridad, a la manera de una transformacion alquimica, pudiendo expan-
dir sus niveles de conciencia.

18 José Maria Mardones, “La racionalidad simbdlica”, en Sym-bolon. Ensayos sobre cultura,
religién y arte, (México: UNAM, 2005), p. 64.

19 Gernot Bohme, Fuego, agua, tierra, aire, Una historia de la cultura de los elementos (Es-
pafa: Herder 1998), p. 77.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 145



Myriam Garcia Piedras

Si el sujeto no permite que el simbolo acaricie su conciencia, se convierte
en otro dato mas, un conocimiento objetivado. Jung piensa que: “[...] el hombre
merece que €l mismo se ocupe de si y en su alma reside aquello que puede
hacer algo del hombre. Vale la pena observar pacientemente lo que pasa en el
silencio del alma; ocurren las cosas mas grandes y buenas cuando el alma no
es regida desde afuera o desde arriba”.20

El conocimiento del simbolo es un conocimiento iniciatico, depende de la
apertura de cada sujeto y de cdmo éste esté abierto a la transformacién de
la interioridad de su conciencia. Ahi reside su transformacion alquimica.

A su vez, la anagogia se alza como referente indispensable para la expan-
sion de la conciencia, ya que busca acariciar planos superiores de ésta: ¢ con-
ciencia cosmica?, ;fisica cosmica?

La transformacién alquimica de la conciencia se analoga, simbdlicamente,
con la transmutacion de los elementos del conocimiento alquimico.

6. Simbolo y vida

Siguiendo el pensamiento del fenomendlogo Merleau-Ponty: “el sujeto esta
imbricado en el mundo. Somos presencia inmanente del mundo [...] El mundo
es aquello mismo que nos representamos, no en cuanto hombres o en cuanto
sujetos empiricos, sino en cuanto somos, todos, una sola luz y participamos del
Uno sin dividirlo”.21

Se hace presente el modo como las partes conforman el todo, y el Uno no
tiene division. El sujeto humano esta imbricado en el mundo, forma parte de
éste y no es “algo” externo a él. ; Como llegar a tan enigmatico conocimiento?
Como buen fenomendlogo, Maurice Merleau-Ponty pretende recobrar la con-
ciencia del mundo y de la vida, y no sélo reducir el conocimiento a datos abs-
tractos. Quiere ir hacia el encuentro de la vida que surge en la interioridad de
la conciencia. Lo cito: “En el silencio de la conciencia originaria vemos cémo
aparece, no unicamente lo que las palabras quieren decir, sino también lo que
quieren decir las cosas, nucleo de significacién primaria en torno del cual se
organizan los actos de denominacion y expresion”.22

El silencio se alza como condicion necesaria para que el mundo se reve-
le a la intimidad de la conciencia. ¢ Qué nos dicen las cosas a los humanos?

20 Carl G. Jung, op. cit., p. 124.

21 Maurice Merleau-Ponty, Fenomenologia de la Percepcién (Barcelona: Peninsula, 1994),
p. 11.
22 Ibid., p. 15.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 146



El simbolo como camino de transformacion en la hermenéutica analdgica

Traen una subversion semantica que cuestiona si el sujeto puede tener el co-
nocimiento absoluto. Las cosas aparecen a los ojos de la conciencia existiendo;
son un fluir continuo entre el mundo y la intimidad de la conciencia. Si bien tal
encuentro surge en el silencio interior, es una invitacién a acariciar las cosas en
si mismas2? y, paradojicamente, el sujeto sale al encuentro del mundo de lo
vivido.

¢ Qué sentido tiene lo anterior? De alguna forma, parte del conocimiento se
ha edificado sobre una idealidad de abstracciones. Asimismo, ha subvalorado
el mundo de las sensaciones vy, por ende, el aspecto sensual y afectivo de la
vida. Tomo prestado el pensamiento de Michel Serres:

[...] retrocedo ante la dificultad de erigir un palacio de abstracciones. Tropiezo
ante el obstaculo, como los que tienen miedo del otro y de su piel. Como otros
tantos que temen a sus sentidos y los reducen a nada, a la tabla rasa de lo inco-
mible, la suntuosa cola del pavorreal, virtual y plegada del gusto. El empirismo se
sumerge en el abigarramiento que exige mucha paciencia y un intenso poder de
abstraccion. ;Qué esperar a partir de que han sucedido el nacimiento y el recono-
cimiento de si? El alma y el cuerpo no se separan, se mezclan inextricablemente,
incluso sobre la piel. Asi dos cuerpos entrelazados no forman un sujeto separado
de un objeto.24

Hay una busqueda para recobrar no solo a las cosas mismas, también
es el reencuentro con nuestra conciencia y, por ende, con la historia, para
integrarlas al mundo de lo vivido. Necesariamente brincan las preguntas:
i para qué conocer?, ;solo para almacenar datos como una computadora?,
¢,0 acaso para disfrutar, construir, aprehender, ampliar y transformar nuestra
conciencia?

Ya se ha mencionado que, idealmente, el conocimiento invita a la transfor-
macion de la conciencia. Gracias a este conocimiento, el sujeto imprime su
expresion y manifestacién al mundo, existiendo una retroalimentacion entre la
conciencia del sujeto y el mundo. A su vez, el mundo se construye por la inti-

23 |La fenomenologia tiene la potencialidad de suspender los juicios precategoriales y de co-
nocer las cosas en si mismas. Pensar que el sujeto puede tener un conocimiento en si mismo de
las cosas, sin ningun juicio precategorial, es un tanto ingenuo (desde mi 6ptica). Ahora bien, para
la fenomenologia el conocimiento de las cosas mismas (esencias) no se entiende como si fueran
realidades metafisicas ni conceptos categoriales. Al contrario, son unidades esenciales de signifi-
cacion, que permiten conocer las cosas en la medida de lo posible, erradicando cualquier prejuicio
sobre las mismas. Lo anterior se eleva como una condicién epistémica para no construir prejuicios
de conocimiento.

24 Michel Serres, Los cinco sentidos. Ciencia, poesia y filosofia del cuerpo (México: Taurus,
2002), pp. 29 y 30.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 147



Myriam Garcia Piedras

midad de la conciencia del sujeto. El sujeto construye la representacion del
mundo mediante la intencionalidad de su conciencia; pero, ciertamente, sin el
mundo, el sujeto no podria retroalimentar su conciencia. En la medida en que
el sujeto sale al encuentro de, en y con el mundo, tiene la posibilidad de expe-
rimentarlo de forma vivida, transformandose auténticamente en ser en el mun-
do. Si no existe tal experiencia, es casi imposible que el sujeto experimente una
transformacion auténtica de si mismo. Se tiene el riesgo de que tanto el mundo
como él se tornen objetos de manipulacion y control.

La fenomenologia es un intento de que el sujeto pueda hacer experiencia
del mundo de lo vivido y transforme la intimidad de su conciencia, ensanchando
sus horizontes vitales y existenciales. Lo anterior sera posible en la medida en
que los contenidos de la consciencia sean revalorados, retornado a su pureza
para poder reinterpretarlos.

Merleau-Ponty enfatiza el mundo de las percepciones, fundamental en tal
redescubrimiento; cito: “La conciencia descubre en si misma, con todos los
campos sensoriales y con el mundo como campo de todos los campos, la opa-
cidad de un pasado originario. Si experimento esta inherencia de mi conciencia
a su cuerpo y a su mundo, la percepcion del otro y de la pluralidad de las con-
ciencias no ofrecen ya dificultad”.25

El mundo de los sentidos y de los afectos se hace presente en la epistemo-
logia de Merleau-Ponty; sin ellos el sujeto no puede hacer experiencia del mundo.
El cuerpo es conciencia. No existe una separacién entre ambos; al contrario, son
prolongacion de si mismos: “Pensar es una experiencia, en efecto, en el sentido
de que nos damos nuestro pensamiento por medio del discurso interior o exte-
rior. Este progresa, si, en el instante y como por fulguraciones, pero aun nos
queda el apropiarnoslo y es mediante la expresion que pasa a ser nuestro”.26

El pensar es experiencia vivida, no solamente discurrir sobre datos abstrac-
tos; es hacer experiencia del mundo; por lo que induce a la transformacioén de
la conciencia. Surge la pregunta obligada: ;como se relacionan la fenomenolo-
gia y la hermenéutica analdgica-analédgica del simbolo?

Antes de tratar de contestar, sélo sefalaré: cada vez mas la apatia, el des-
encuentro y la falta de sensibilidad hacia el otro se hacen presentes en el indi-
vidualismo occidental; si no, cdmo explicar la intensificacion del trafico de
humanos, las xenofobias, la explotacion laboral y sexual, la violencia, el ecoci-
dio, etcétera??’ La violencia se intensifica en los albores del siglo XXI. Alguien

25 |pid., p. 362.

26 Ibid., p. 194.

27 No hay que perder de vista que actualmente las formas de explotacion y control estan
engarzadas en un sistema capitalista, cuyo Unico fin es la acumulacion de la riqueza. El valor maximo

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 148



El simbolo como camino de transformacion en la hermenéutica analdgica

puede ;argumentar? que siempre han existido problemas sociales y humanita-
rios, pero no es razon suficiente para que se sigan reproduciendo. Al contrario,
se tienen que buscar soluciones para erradicar tales fenédmenos. Pareciese que
estamos como el perro que se muerde su propia cola; seguimos en el circulo
vicioso que reproduce y recrudece los males de la humanidad.

En la medida en que el conocimiento se abstrajo del mundo de lo vivido;
también el sujeto se abstrajo de si mismo y de la vida, negando la potencialidad
de imbricarse en el mundo de lo vivido. La razon, fundamental en la construc-
cion del conocimiento, se torné ajena al hacer experiencia del mundo. Acaso
no es una forma de violentar la propia razon?

A su vez, el haber subvalorado los sentidos, el afecto, la intuicidén y la ima-
ginacion como fuentes certeras en la adquisicién del conocimiento ha conduci-
do desafortunadamente a deformar al humano, tornandose un ser carente de
afectos, de empatia hacia el otro, el cual se asemeja a un autémata.

En un mundo donde cada vez la violencia se patentiza, la fenomenologia,
vinculada con la hermenéutica analégica del simbolo, puede ser una de las vias
para romper el circulo vicioso. Es importante revalorizar los sentidos, el afecto,
la empatia y la imaginacion;28 gracias a ellos el sujeto puede recobrar su con-
ciencia del mundo de lo vivido. Los simbolos e iconos, como buenos conducto-
res, conectan la carga sensual y empatica, sin dejar de lado su angulo racional
y mistérico.

Recordando el pensamiento de Beuchot y de Panikkar, el primero piensa
que el humano es icono del macrocosmos, mientras que el segundo arguye que
el humano es simbolo de si mismo.

a alcanzar es el dinero, no importa con qué medios se obtenga. Mientras éste se siga idolatrando,
los problemas sociales y humanitarios se seguiran reproduciendo y recrudeciendo. La explotacion
y el control son naturales bajo la légica del propio sistema que reduce todo a mercancias, ya que
generan ganancias. Lo anterior no implica que la logica del capitalista sea ética y humanista. Al
contrario, es antihumana y antiética; solo asi puede funcionar. Asimismo, la explotacién no solo se
da en los procesos productivos para la generacion de plusvalias; también se encuentra en el con-
sumo, enmascarandose como un estilo de vida, pero en realidad es un control social. La gran
contradiccién se hace patente: el mundo de lo material, que antes se desvalorizaba, ahora se va-
nagloria. El filésofo espafol Jorge Tapias ha sefialado cémo el nihilismo se ha convertido en la
condicion dialéctica necesaria para que el sistema capitalista se reproduzca. En un mundo carente
de referentes profundos, lo material se glorifica, debido que ya no queda nada que enaltecer.

28 Tema que no se abordara en el presente trabajo, solo se apuntalara que el simbolo con-
tiene una riqueza epistémica, en su naturaleza se inscribe la empatia, al tener la capacidad de que
un simbolo se coliga con otros simbolos gracias a la intuicion intelectiva, cargadas del reino de lo
sensual, sin olvidar el reino de la razon y del misterio, abriendo nuevas formas de acceso e inter-
pretacion del mundo o cosmos. A su vez, es importante sefialar el papel preponderante de la
imaginacion en los procesos de simbolizacion e interpretacion.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 149



Myriam Garcia Piedras

En primera instancia, nos invita a cavilar sobre nuestra posicion dentro del
cosmos, nuestra relacion con los otros y nuestra relacidon con nuestro planeta
Tierra, por lo cual la empatia se hace presente, siendo una empatia cosmica. Sin
empatia no puede existir un reflejo entre el microcosmos y el macrocosmos, y
ningun humano puede ser consciente de que él mismo es simbolo de otro ros-
tro humano. La empatia se vive, se experimenta, no sélo se intelectualiza.

7. Cuerpo y simbolo

El conocimiento se hace experiencia en el mundo de lo vivido. Para Mer-
leau-Ponty, la revelacién simbdlica acontece en la comprension subjetiva de
cada conciencia y en un cuerpo que percibe y abraza el mundo. No se inscribe
en la pura racionalidad; es un fluir continuo entre el sujeto y el mundo de lo vi-
vido. El simbolo no sélo sefala y decodifica, mas bien percibe, expresa, puede
mirar, tocar, degustar, olfatear, abrazar el mundo. Asi, el cuerpo2® ocupa un
lugar fundamental, ya que sélo se puede hacer experiencia del mundo por él.
Adquirimos identidad por nuestro cuerpo. No podemos pensarnos a nosotros
mismos sin él: nacemos y morimos siendo cuerpo, el cual sufre transformacio-
nes a lo largo de nuestra vida. En nuestro rostro y nuestro cuerpo (érganos)
queda tatuada la historia de nuestra vida. Merleau-Ponty escribe:

Total, que mi cuerpo no es solamente un objeto entre los demas objetos, un com-
plejo de cualidades sensible entre los demas objetos, un complejo de cualidades,
entre otras, es un objeto sensible a todos los demas, que resuena para todos los
sonidos, vibra para todos los colores, y proporciona a los vocablos su significacion
primordial por la manera que los acoge [...] decimos que el cuerpo en cuanto tiene
unas “conductas”, en este extrafio objeto que utiliza sus propias partes como sim-
bolica general del mundo y por el que, en consecuencia, podemos “frecuentar”
este mundo: “comprenderlo” y encontrarle una significacion.30

El cuerpo no solo realiza funciones fisiologicas, también dota de identidad,
narra nuestra historia. Ricoeur sefiala que somos sujetos de narracién, narracion
histérica. Yo agregaria que narramos lo que somos y somos lo que hacemos.
Se puede decir que nuestro cuerpo simboliza nuestra historia. ¢ Acaso la expre-

29 ; Acaso el cuerpo se puede reducir a una simple medida? ;Acaso las sensaciones, los
sentimientos y los afectos se pueden computar cuantitativamente? Para Nicol, la piel es el érgano
sensorial por excelencia. Para el pensador, la carne no es lo mismo que la piel; esta ultima no se
puede pesar, ni medir, ni mucho menos cuantificar.

30 Maurice Merleau-Ponty, op. cit., 251.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 150



El simbolo como camino de transformacion en la hermenéutica analdgica

sion de una cara no representa una historia personal? La vida es movimiento y
por el cuerpo hacemos experiencia de ella: reimos, lloramos, sonreimos, aca-
riciamos, amamos, sufrimos. Michel Serres escribe:

El cuerpo no se comporta ni lejos, como simple receptor pasivo. Que la filosofia no
lo ofrezca a lo dado del mundo establecido o marchito, fofo y feo, recientemente
convertido en algo repugnante. El cuerpo se ejercita, se entrena, casi a si mismo,
le gusta el movimiento, y va alli dispuesto, se deleita al entrar en accion, salta,
corre, danza, no se conoce a si mismo, de manera inmediata y sin tener lenguaje,
mas que su arrebato y por éste, descubre su existencia en el fuego muscular, en
el extremo del aliento en los limites de la fatiga.3

El cuerpo es simbolo de la vida de cada sujeto; en él se patentizan las
transformaciones bioldgicas y existenciarias, las cuales la mayoria de las veces
se plasman como la historia personal de cada uno. Por el cuerpo, el sujeto
ocupa un sitio dentro del mundo, gracias a él se esta y se hace experiencia de
la vida. Una vida de escritorio o0 de mesa de café no es vida, dice Jodorovsky.
Para él, las sociedades modernas arreglan la vida desde la charla de café o
desde el escritorio. ¢ Es mas facil hablar que hacer?, ¢ sera flojera existencial?,
¢,0 miedo al encuentro cara a cara con la vida?

Siguiendo a Nicol:

todo cambia cuando una filosofia fenomenoldgica o existencial se propone no expli-
car el mundo o descubrir sus “condiciones de posibilidad”, sino formular una expe-
riencia del mundo, un contacto con el mundo. De ahora en adelante lo que haya
de metafisico en el hombre ya no puede ser referido mas alla de su ser empirico
—a Dios, a la Conciencia—; el hombre es metafisica en su mismo ser, en sus
amores, en sus odios, en su historia individual o colectiva, y la metafisica ya no
es, como decia Descartes, la ocupacion de algunas horas al mes; la metafisica
esta presente como pensaba Pascal, en o mas pequefio de los movimientos del
corazoén.32

Esto es ver la vida como simbolo. Bien dice Panikkar que el simbolo se
experimenta. La vida se experimenta. Por lo que surge una fenomenologia del
simbolo. El simbolo se hace experiencial a la propia conciencia, esto es, en la
medida en que acaricia la intimidad de la conciencia del sujeto, tiene la poten-
cialidad de transformar su interioridad. Por lo que el simbolo tiene algo de ini-
ciatico, ya que transforma a quien ha sido tocado por él. Ahi reside su
naturaleza alquimica.

31 Michel Serres, op. cit., p. 423.
32 Eduardo Nicol, Metafisica de la expresion (México: FCE, 1957), p. 59.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 151



Myriam Garcia Piedras

La fenomenologia del simbolo incita a la transformacion de la consciencia.
El simbolo tiene mucho que decir, dar y recibir. Metaféricamente se puede de-
cir que el sujeto alimenta al simbolo, en la medida en que es transformado por
éste. Por lo que existe un dialogo entre el sujeto y el simbolo, negando cualquier
solipsismo por parte de alguno de ellos, conduciendo a una germinacion ana-
gogica de vida y, por ende, a la expansion de la conciencia del sujeto.

La vida como simbolo metaféricamente se asemeja a un bosque, poblado
por sus entes. Para Nicol, “el ser se capta simbdlicamente; [...] captar el ser
es entender el simbolo”.33 Retomando la tesis de la analogia: el ser se dice
de muchas formas, cuestiona: ¢el ser se capta univocamente? EI simbolo
rompe con la univocidad. El ser no se capta de forma univoca, tampoco equi-
voca; se capta simbdlicamente. Por lo que la phronesis juega un papel funda-
mental en la interpretacion justa y equitativa del simbolo, esto es, del ser; si no
existe una interpretacion phronética, se tiene el peligro de convertirse en qui-
mera o idolo.

8. La simbodlica del amor

Kant piensa que el amor no es un deber, es un ideal. Un ideal que ilumina.
El amor es un constructor de sentido, proyecta, edifica, crea, reconoce, trans-
forma, genera, potencializa, comparte, escucha, asiste, respeta, etcétera. Quien
no tiene amor por la vida, ¢ entonces qué tiene?

Gracias al amor nos podemos reconocer en y por el otro. Comte-Sponville
escribe: “sélo necesitamos moral cuando carecemos de amor, repitamoslo, y
por este motivo tenemos tanta necesidad de moral”.34 La ley y la moral tienen
el riesgo de imponer, de controlar, mientras que “el amor (el amor no egoista)
libera de la ley cuando esta presente, y lo inscribe en lo profundo de los cora-
zones cuando falta”.35 El amor es un ideal, no una obligacion; quien niega su
capacidad de amar se disminuye a si mismo.

El amor es apertura a la vida. Y la filosofia es amor a la sabiduria. El cono-
cimiento es amor, relacion de dar y recibir.36 Por lo que cuando alguien com-
parte con amor lo mucho o poco de lo que sabe, se enriquece a si mismo y a

33 Eduardo Nicol, Critica de la razén simbdlica (México: FCE, 2001), p. 226.

34 Sponville Comte, op. cit., p. 226.

35 Ibid., p. 288.

36 Nicol piensa qué la filosofia como amor a la sabiduria cambia el sentido estatutario del
amor; éste ya no es solo pasion, sino diccidon y experiencia erética (consultar: La agonia de
Proteo).

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 152



El simbolo como camino de transformacion en la hermenéutica analdgica

aquel con quien lo comparte, mientras el egoista se empequerfiece. Asi, la bus-
queda del conocimiento es un acto amoroso. Amar el conocimiento ayuda a
expandir la conciencia y hacer experiencia de lo vivido. Quien no ama la vida,
¢ qué puede amar, entonces? Panikkar escribe: “Desde hace 26 siglos en Occi-
dente se ha producido un divorcio entre estas dos facultades, por lo cual se
podria conocer sin amar y amar sin conocer. Se trata de una disociacion funesta.
Amar sin conocimiento es sentimentalismo, conocimiento sin amor... ¢ Es la cien-
cia moderna?”.37

La busqueda del conocimiento invita abrirnos a los otros, encontrar y com-
partir con ellos parte de lo que somos. El amor se practica; es una virtud. “Es
alfa y omega de toda virtud”.38 Si se ama, no se necesita ley que cumplir. En
la medida en que se practica, el sujeto se hace virtuoso, nadie nace virtuoso.
El amor une, liga, respeta y comparte las diferencias; no busca imponer ni
controlar. Por lo que se apoya en la empatia; sin ella es imposible estar abier-
to al otro. Es una via para transcender cualquier aversion, miedo u hostilidad;
por tal motivo diluye el egoismo. “Es un amor liberado —y que libera— del
ego”.3®

Se puede decir que el amor es simbolo de unién, comunidn, supera toda
idea de lucha, por lo que los contrarios no existen; al contrario, los conjunta y
une. “El amor pertenece a la simbdlica general de la union de los opuestos,
coincidentia contrariorum. Es la pulsién fundamental del ser, la libido que em-
puja toda existencia a realizarse en accion. Es él quien actualiza las virtualida-
des del ser”.40 La coincidencia anula el polemos.

El amor es un camino de vida que invita a transformar a quien lo ejerce;
virtud maxima para la transformacion, estimula el movimiento, la expansién de
la conciencia. Por eso se alza como la maxima virtud, convirtiéndose en un ideal
de vida. El amor por el conocimiento induce a la pregunta por el origen. “El doble
movimiento sistole y diastole del corazén hace de él también el simbolo del
doble movimiento de expansion y de reabsorcidén del universo”.41

La interrogante por el origen, permite al sujeto situarse y ligarse como par-
te del universo. Si somos polvo de estrellas, segun Carl Sagan, en el origen ya
estabamos contenidos en él. Si se piensa con detenimiento lo anterior, tal vez
la gratitud y el amor invadan nuestros actos de vida y transformen nuestro ser.

37 Raimon Panikkar, “Emanciparse de la ciencia”, en La interpretacion del mundo. Cuestiones
para el tercer milenio (Espafa: Anthropos-UAM, 2006), p. 56.

38 Comte-Sponville, op. cit., p. 228.

39 Ibid., p. 285.

40 Jean Chevalier Gheerbrant, Diccionario de los simbolos (Esparia: Herder, 1999), p. 90.

41 Ibid., p. 345.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nim. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 153



Myriam Garcia Piedras

Asi, el amor se convierte en un ideal de transformacion, que en si mismo
contiene el gran misterio de la vida. Nicol escribe:

La cuestién del principio inquieta al hombre. El intuye que la realidad no fue siem-
pre como la ve. Todo cambia; cada cosa tiene su origen en otra cosa. En el prin-
cipio de todo debiera hallarse la razon del ser y del cambio [...] Palabras de amor
las habia pronunciado el hombre desde antiguo, y después del cristianismo las
dira con nuevos acentos. Esto significa que también el amor es historico, y que los
cambios de sentido del logos y del eros son indicaciones inequivocas de hondas
transformaciones en el ser humano. El amor se siente: es un sentimiento. Por esto
entendemos que es pasivo, y lo llamamos pasion. Pero ademas es activo, y por
esto hablamos de una declaracion de amor. Es un ser diferente el sujeto de ese
amor declarado; es una palabra distinta la que puede integrarse, como componen-
te esencial, en la experiencia eroética [...] EI amor es historico, y los cambios de
sentido del logos y del eros son indicaciones inequivocas de hondas transforma-
ciones en el ser humano. El amor se siente: es un sentimiento. Por eso entende-
mos que es pasivo, y lo llamamos pasion. Pero ademas es activo, y por esto
hablamos de hacer el amor: eros es poesia. La intervencion del logos cambia la
situacion. El amor ya no es sélo pasién y amor, sino diccién, y por esto hablamos
de una declaracion de amor [...] el amor y el verbo, ambos son proteicos: no se
definen de una vez, porque son historicos.42

El amor remite al origen y, por ende, es historico. Si, como dice Ricoeur, el
humano es un sujeto de narracion, se narra lo que se vive. §Qué se narra, qué
se vive? ;Acaso la filosofia es mera especulacion o es vida en accion?

Amar la filosofia es amar la vida, acariciando regiones espirituales-anago-
gicas, expandiendo los horizontes vitales a cada consciencia.

8. Conclusiones

En la medida en que el sujeto esta abierto al conocimiento del mundo y ve
mas alla de sus narices, tiene la potencialidad de ser consciente de que también
es otro. El otro le estimula a desvanecer rasgos de egoismo y de soledad de-
solada. El otro es la apertura para el ejercicio de una vida virtuosa e idealmen-
te también anagdgica. Sin embargo, y desafortunadamente, en el mundo actual,
el otro se valora como bien utilitario y ganancia econémica; esto se concreta en
la explotacion de la naturaleza y de los humanos.

¢, Qué pasaria si miramos la riqueza de los simbolos tan presentes en la vida?

42 Eduardo Nicol, La agonia de Proteo (México: Herder-UNAM, 2004), p. 85.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 154



El simbolo como camino de transformacion en la hermenéutica analdgica

El simbolo es iniciatico y alquimico; invitacion anagoégica; comunién analé-
gica; es prudente, ya que contiene en si sabiduria; es historico y es memoria.
Si el simbolo conjunta todas estas cualidades y las consciencias se dejasen
acariciar por él, se expandirian sus horizontes vitales, teniendo la capacidad de
sentirse colegidos con algo superior a si mismos.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 135-155: 155



