
IDENTIDAD Y REPRESENTACIÓN POLÍTICA
Reflexiones contemporáneas

ERIK ROBERTO CARDONA GÓMEZ*  

SERGIO ARTURO BÁRCENA JUÁREZ**

Resumen: La representación es un diálogo institucionalizado que busca hacer 
presente el interés ciudadano en los espacios de toma de decisión pública. 
Sin embargo, en su acepción clásica, la representación excluye la posibilidad 
de articular las demandas de diversos grupos culturales que integran a las 
comunidades contemporáneas. Al existir esta asimetría inherente a la noción 
originaria de representación, se manifiesta un déficit en el ejercicio democrá-

tico en tanto que imposibilita una deliberación activa de los distintos cuerpos 
identitarios que componen una sociedad. El presente trabajo resalta la impor-
tancia de la identidad como punto de partida para conceptualizar una repre-

sentación política eficaz, sustentada en los principios de reconocimiento y 
deliberación.

Palabras clave: justicia, identidad, representación, multiculturalismo, delibe-

ración.

RECEPCIÓN: 23/02/2013  69 ACEPTACIÓN: 22/05/2013

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86

* Participa en la cátedra UNESCO de Ética y Derechos Humanos, México, lerik80@hotmail.
com

** Catedrático del Departamento de Estudios Jurídicos y Sociales (ITESM) y del programa de 
posgrado de la Facultad de Contaduría y Administración (UNAM), México, sergio_barcena@hotmail.
com



RECEPTION: 23/02/2013  70 ACCEPTANCE: 22/05/2013

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, year IX, no. 17, January-June, 2015, pp. 69-86

IDENTITY AND POLITICAL REPRESENTATION
Contemporary Reflections

ERIK ROBERTO CARDONA GÓMEZ*  

SERGIO ARTURO BÁRCENA JUÁREZ**

Abstract: Political representation is an institutionalized dialogue that seeks to 
reveal the citizen’s interests in public decision making arenas. However, in its 
classical notion, representation excludes the possibility of deliberation as well as 
the articulation of demands of the many cultural clusters that define contempo-

rary communities. This asymmetry, inherent to the original notion of the concept, 
manifests itself in a deficit within the democratic exercise in so far that it inhibits 

the active deliberation of the different bodies that make up society. This paper 
stresses the relevance of identity as a point of departure for conceptualizing an 
effective political representation, based on the principles of recognition, redis-

tribution and deliberation.

Key Words: Justice, Identity, Representation, Multiculturalism, Deliberation.

* Member of the Cátedra UNESCO-Tecnológico de Monterrey sobre Ética y Cutura de Paz para 
el alcance de los derechos humanos, México, lerik80@hotmail.com

** Professor, Departamento de Estudios Jurídicos y Sociales (ITESM) y del programa de pos-

grado de la Facultad de Contaduría y Administración (UNAM), México, sergio_barcena@hotmail.
com



EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 71

1. Introducción

Como sucede con otros conceptos político-filosóficos, el impulso transfor-
mador de las sociedades humanas ha propiciado una reconfiguración tanto 
semántica como operativa de la democracia. Aquella forma de gobierno carac-

terística de la Antigüedad clásica que consentía una franca participación ciuda-

dana en la toma de decisiones colectivas resulta para las comunidades políticas 
de hoy un referente remoto —acaso nostálgico— de la democracia ideal.

Entre otras cosas, la hipertrofia de las sociedades y la división social del 
trabajo han hecho que la democracia en su expresión natural sea una mera 
entelequia para nuestra sociedad, pues el actual paradigma democrático con-

temporáneo no puede desligarse de la intermediación representativa que se 
materializa en un conjunto de personas, reglas y órganos que tienen el encargo 
de hablar en nombre de los representados. Es decir, se requiere de mecanismos 
artificiales para recoger las más sentidas preocupaciones ciudadanas para con-

vertirlas en soluciones programáticas.
El descubrimiento moderno de la representación política demandó la ela-

boración de un conjunto de argumentos que pudieran justificar este proceso de 
dislocamiento entre el ciudadano y los actos decisionales públicos. Es por ello 
que un compromiso que la teoría representativa debió asumir, fue la acredita-

ción de la democracia indirecta o representativa a partir de ecuaciones políticas 
viables para que las necesidades de los gobernados se vean lo más fielmente 
reproducidas en las resoluciones gubernamentales.

Puede decirse entonces que la literatura en torno al tema de la representa-

ción se ha ocupado de desentrañar las particularidades del nuevo nexo entre 
el gobierno y las demandas populares. No obstante, la inquietud central del 
presente artículo gira en torno a una problemática distinta. Este trabajo preten-

de analizar las dificultades que enfrentan el gobierno democrático y sus repre-

sentantes para conceptualizar al sujeto de representación (el demos) en un 

contexto de pluralismo identitario como el que caracteriza a las sociedades de 
nuestros días.

Si bien las leyes se encargan de delimitar al sujeto de representación defi-
niendo a los individuos mediante el reconocimiento de derechos políticos bajo 
el concepto de “ciudadano”, las sociedades contemporáneas se componen de 



Erik Roberto Cardona Gómez / Sergio Arturo Bárcena Juárez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 72

diversos núcleos político-interpretativos o identidades, que poseen intereses, 
reclamos y características muy distintas entre sí. Esta multiplicidad societal que 
en nuestros días se articula en torno a signos de referencia identitaria es, sin 

duda, uno de los mayores desafíos que enfrenta la democracia representativa.
 Este artículo pretende, pues, dar un paso atrás en la argumentación teóri-

ca de la democracia, localizando el problema de la representación política no 
en la selección ni en las acciones de los representantes (como comúnmente se 
ha hecho en los estudios referentes al tema), sino en el momento crítico en el 

cual se definen la naturaleza y los intereses de los representados.

2. Posicionamiento

En el presente artículo se parte de la idea de que la representación es un 
concepto conformado por dos ejes. Por un lado, se plantea como un arreglo 
formal y operativo que busca legitimar un sistema que, al definir a los sujetos 
de representación, relega a determinadas capas de la sociedad de los benefi-
cios democráticos. A este orden, nos referiremos como “representación selec-

tiva”. De manera más precisa este concepto se refiere a un modelo en donde 
el sujeto de representación se comprende como una entidad homogénea que 
es incluida dentro de una noción amplia de ciudadanía determinada por criterios 
meramente jurídicos y por consiguiente niega la posibilidad de que los repre-

sentados se conciban como grupos con visiones, intereses y valores diversos.
Por otro lado, la representación plantea la posibilidad de visibilizar ciertos 

grupos que han sido desterrados del pacto democrático, dando voz y presencia 
a sus demandas a través de instituciones y representantes. Es por ello que en 
esta dimensión, la cual denominaremos “representación abarcativa”, el recono-

cimiento del otro juega un papel central para asegurar una dinámica de equidad 
dentro de un complejo social definido por su heterogeneidad. De manera más 
precisa, la representación abarcativa responde a una idea de pluralidad en la 
cual las características sociológicas, culturales, políticas e incluso étnicas de los 
grupos representados en el gobierno son consideradas al momento de definir 
al sujeto de representación, que en este caso refleja características e intereses 
múltiples.

A lo largo de este ensayo, buscaremos concebir la representación en su 
dimensión abarcativa, como un fenómeno político bidireccional y poliédrico, 
donde el diálogo entre el Estado y una colectividad caracterizada por su multi-
plicidad cultural ofrece una estructura de oportunidades para el mantenimiento 
de la estabilidad en el transcurso democrático. Asimismo sostenemos que este 
modelo de representación estimula el desenvolvimiento de procesos deliberati-



Identidad y representación política. Reflexiones contemporáneas

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 73

vos que fortalecen la actividad de la esfera pública, incrementando la calidad 
de las decisiones políticas que se toman a nombre de los representados.

3. Identidad y ciudadanía. Fenómenos vinculados

La pertenencia del individuo a una comunidad política es un proceso inaca-

bado y en constante construcción. En dicho proceso, el individuo define elemen-

tos de su comportamiento, valores y expresiones como factores de pertenencia 
a determinado colectivo. El demos (entendido como los representados) gira en 
torno al concepto de “nosotros”, convirtiéndose indirectamente en un referente 
de exclusión, en el cual “otros” no encuentran lugar (no-otros). Para Mauricio 
Pilatowsky, este concepto es producto de un sistema de imaginación, el cual se 
homologa con la construcción del Estado-nación y con el surgimiento de un 

conjunto de derechos y obligaciones ciudadanas cuya finalidad es establecer 

límites al espacio político.1 La naturaleza disociativa de este esquema encuen-

tra su eje en la agrupación a partir de elementos que ciertos individuos compar-
ten entre sí como ciudadanos.

En su concepción originaria, las naciones son entes sociales que integran 
personas con características en común, y que comparten el distintivo de “ciu-

dadanos”. De esta forma la identidad nacional queda delimitada en términos 
simbólicos al plantear una comunidad que encuentra su propio espacio de par-
ticipación política en los linderos del Estado y sus instituciones. Cuando el pueblo 
se siente identificado por esta condición que le permite —como una extensión 
de su individualidad— participar activamente en la vida política, la representa-

ción se vuelve un punto neurálgico de la democracia en tanto que a través de 
ella se objetiviza la identidad ciudadana, extendiendo el rango de acción políti-
ca tanto de los individuos como de los grupos en busca de hacerse presentes 
en las discusiones del orden común.

La democracia es la forma en que la mayoría de las comunidades modernas 
han organizado el poder y dado sentido a los procesos para la toma de deci-
siones comunes. Tanto el origen como la finalidad de esta forma de gobierno 

se orientan al demos; inicialmente bajo un esquema selectivo mediante el cual se 
establece quiénes pertenecen y quiénes no forman parte del mismo. Con ello, 
se delimita el espacio político a partir de condiciones tangibles de participación 
llamadas restricciones nacionales conformadas por la identidad. Bajo esta línea 

1 Mauricio Pilatowsky, “Ciudadanía e identidad: imaginarios mexicanos”, en Alcalá Campos y 
Gómez Salazar Mónica (eds.), Ciudadanía y autonomía (México: Universidad Nacional Autónoma 
de México, Facultad de Estudios Superiores, Acatlán), pp. 42 y 43.



Erik Roberto Cardona Gómez / Sergio Arturo Bárcena Juárez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 74

se puede decir que la idea misma de nación ha sido una exigencia funcional 
para la democracia, ya que la conformación del Estado hace necesaria la defi-
nición de aquellos que quedarán inscritos dentro de este sistema de legitimación 
política a partir de determinados referentes culturales y normativos (lenguaje 
común, código jurídico compartido, jerarquía de valores, etc.).

Martín del Alcázar Chávez considera que la identidad resulta de un juego 
de reconocimientos y adhesiones,2 el cual abarca las características que distin-

guen a un sujeto, así como la pertenencia de éste a un registro cultural. El as-

pecto identitario del individuo queda entonces definido por un conjunto de 
elementos que se interrelacionan con otros sujetos grupales e individuales, así 
como con las estructuras formales del Estado, las cuales exigen referentes 

culturales para comprender el proceso social en toda su complejidad y para 
delimitar a los que serán sujetos de sus resoluciones vinculantes.

Concomitantemente, la ciudadanía es la condición social de cada miembro 

de un Estado nación. Mediante ella se trazan los linderos que deciden quié-

nes pueden ser parte de los beneficios de una organización nacional y quiénes 
pueden participar en la toma de decisiones colectivas o estar virtualmente pre-

sentes en los procesos de política pública. La ciudadanía otorga derechos y 
obligaciones enmarcadas por el sentido de pertenencia, pero a la vez segrega 
a aquellos que no forman parte del colectivo representable. En estos términos, 
la existencia de una persona dentro de una comunidad política, queda definida 
por el espacio de reconocimiento social y estatal, apelando al referente de ciu-

dadanía mediante el reconocimiento de los demás ciudadanos y de la esfera 
estatal.

Xabier Etxeberria apunta que el concepto de ciudadanía parte de una pers-

pectiva liberal y por lo mismo busca la autonomía individual; permitiendo a los 
sujetos obedecer leyes, al mismo tiempo que asiente la participación de la per-
sona en las dinámicas del Estado-nación. Sin embargo señala el autor que exis-

ten ciertas desavenencias entre ciudadanía y cultura que demuestran que no 
todos los individuos son incluidos, como debería ser. El autor demuestra que los 
requerimientos materiales —propiedades— y culturales, así como legales, los de-

rechos políticos y civiles sólo pueden ser ejercidos por aquellos que son consi-
derados como individuos nacionales.3

2 Martín del Alcázar Chávez, “Ciudadanía multicultural o ciudadanía indígena: hacia una con-

cepción de ciudadanía diferenciada”, en Ciudadanías Inconclusas: el ejercicio de los derechos en 
sociedades asimétricas, eds., Nila Vigil y Zariquiey Roberto (Perú: Pontificia Universidad Católica 
del Perú, 2003), p. 54.

3 Xabier Etxeberria, “La ciudadanía de la interculturalidad”, en Ciudadanías inconclusas: el 
ejercicio de los derechos en sociedades asimétricas, Nila Vigil y Zariquiey Roberto (eds.), (Lima: 
Pontificia Universidad Católica del Perú, 2003), p. 93.



Identidad y representación política. Reflexiones contemporáneas

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 75

Ahora bien, la deliberación entendida como un constante intercambio co-

municativo de significados, perspectivas e intereses en torno a la vida pública 
encuentra una mayor vitalidad en la concepción multicultural de la representa-

ción. Dado que deliberar significa a menudo contraponer perspectivas distintas 
para negociar significados y resoluciones públicas, el acto deliberativo que se 
desarrolla bajo la idea liberal de representación tiende a reservarse para los 
representantes, en tanto que el demos tiene una sola cara y adquiere una sola 
voz a través de éstos últimos. Por el contrario, la representación abarcativa 
comprende un demos dinámico, cuyas partes constitutivas están en constante 
discusión sobre cuáles han de ser las directrices que han de tomar los repre-

sentantes para orientar la sociedad. En pocas palabras, el aspecto multi-iden-

titario del demos puede estimular la actividad deliberativa necesaria para 
encontrar decisiones públicas imparciales, menos dependientes de la perspec-

tiva arbitrarias de los representantes en torno a la voz de la sociedad.
Por lo anterior, sostenemos que la deliberación es una forma de visibilizar 

al sujeto de representación. Al intercambiar posturas contrarias, los mismos 
ciudadanos ensayan sobre distintos modos de convergencia a través del diálo-

go. Y si este ejercicio se desenvuelve en el espacio gubernamental, tiene la 
capacidad de producir resoluciones imparciales toda vez que para su implemen-

tación fueron puestas en la mesa de debate diferentes perspectivas, soluciones 
y puntos de vista.

Con los argumentos hasta aquí expuestos, es posible considerar que tanto 
el concepto de nación como el de ciudadanía aparecen como creaciones socia-

les íntimamente relacionadas a la cultura, por lo que las dinámicas de partici-
pación, inclusión y respuesta gubernamental quedan delimitadas en función de 
un marco restringido de la política mientras ésta se ejerce siguiendo los linea-

mientos de la representación restrictiva.
La identidad, definida como aquellas características que permiten la distin-

ción entre individuos, juega un papel fundamental en el desarrollo del sentido 
de pertenencia de una comunidad política a la vez que establece patrones de 
interacción en sentidos múltiples. En dichas interrelaciones, se contempla la 
posibilidad de que los individuos desarrollen empatía mediante una abstracción 
sustitutiva del “nosotros” por los “otros”. La interpretación de la realidad se hace 
de forma simbólica y el descubrimiento de la identidad propia permite la aper-
tura hacia otros, vistos éstos como sujetos de cultura. En este sentido toda 

cultura es intercultura y todo lenguaje es interlenguaje.4 Bajo este supuesto la 
experiencia histórica se comparte y se entrecruza una con la otra dando un 

4 Es en el contexto cultural donde el individuo adquiere conciencia de su propia identidad como 
resultado de la interacción con otros sujetos. Véase Dora Elvira García, “La construcción comuni-



Erik Roberto Cardona Gómez / Sergio Arturo Bárcena Juárez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 76

vigor particular al proceso social que debe ser recogido e interpretado por los 
representantes.

En este punto es viable establecer una diferencia entre la comprensión del 
Estado y de la nación. El primero es plural, y es el resultado del acto voluntario 
del individuo, mientras que el segundo es homogéneo y apela al sentido de 
ascendencia histórica.

4. La representación política a examen

Una de las características más reconocidas de la representación política, 
radica en su carácter electivo popular. Para John Stuart Mill, la única forma de 
gobierno capaz de satisfacer las necesidades de una sociedad compleja, es 
aquella en donde los ciudadanos eligen a aquellos que decidirán sobre los 
asuntos públicos.5 De acuerdo con este pensador, las sociedades con densos 
criterios axiológicos poseen la capacidad de reconocer al gobierno virtuoso, y 
por tanto, pueden aspirar a tener gobiernos representativos sólidos. Al momen-

to de designar libremente a un gobernante, los ciudadanos respaldan en forma 
tácita las decisiones de sus representantes dentro de las instancias guberna-

mentales. Los ciudadanos son, pues, responsables de la conducción de los 
asuntos públicos, aunque no mediante una revisión sistemática de los actos 
gubernamentales, sino a través de la construcción del mandato en las eleccio-

nes. Así, las elecciones periódicas aparecen en su pensamiento como meca-

nismo supremo de supervisión de las acciones y decisiones del gobierno y a la 
vez como momento fundacional de la democracia representativa.

Hanna Pitkin cuestiona esta perspectiva que contempla la autorización elec-

tiva como sostén del vínculo representativo. La autora afirma que, más allá de 
las elecciones periódicas, es la virtual presencia del pueblo en la acción guber-
nativa (representación sustantiva) lo que constituye la esencia de este concep-

to. Así, en Pitkin, un segmento funcional de la representación política se 
identifica con la disposición tangible de los representantes para mantenerse 
receptivos (responsive) hacia los intereses de los representados.6 Esta deseable 

taria de la identidad y su posible relación con el multiculturalismo”, en Devenires (enero de 2001), 
p. 93.

5 John Stuart Mill, Consideraciones sobre el gobierno representativo (Madrid: Tecnos, 2007), 
pp. 54-55.

6 El responsiveness es una propiedad de potencial simetría entre los deseos de la colectividad 
y las decisiones de los representantes. Esto significa que mientras los intereses de los representa-

dos estén implícitamente presentes en los juicios y acciones de los gobernantes, el acto represen-



Identidad y representación política. Reflexiones contemporáneas

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 77

inclinación por reproducir las preocupaciones populares, es la salida que Pitkin 
propone a la paradoja de que en el gobierno representativo, los ciudadanos se 
encuentran simultáneamente excluidos e incluidos en el proceso político.

Al igual que Stuart Mill, Phillip Pettit estima que los sistemas representativos 
modernos constan de una compleja red de instituciones y procedimientos dise-

ñados para promover tanto la participación popular en la política como el control 
ciudadano sobre el gobierno.7 No obstante, tal noción de control popular ha sido 
criticada desde los tiempos de Rousseau,8 sobre todo si se reconoce que la 
representación surge como una aristocracia electiva que concede a los repre-

sentantes el legítimo derecho de decidir aquello que (a su juicio personal) 
producirá mayores beneficios para sus representados, lo que exime a los 
primeros de tener que escuchar o retomar en sus decisiones las peticiones 
ciudadanas.9

Parte de la complejidad que implica definir a la representación hace refe-

rencia a tres elementos que se han considerado como esenciales: las eleccio-

nes, el control ciudadano y la concordancia de las preferencias populares con 
las acciones de los representantes. Empero, como se ha visto, estos tres prin-

cipios que se consideran fundamentales del constructo representativo dan es-

pacio al cuestionamiento y la crítica.
Un asunto que agrega aún más complejidad a definir la representación es 

la construcción del sujeto representado en la democracia. Adam Przeworski 
recuerda que los padres fundadores del gobierno representativo —en su temor 
por el divisionismo político y la confrontación entre facciones que podría llevar 
a un estado de guerra— buscaron consolidar una sociedad armónica que com-

partiera valores e intereses universales aglutinados en torno a la noción supre-

ma de bien común. Por ello, originariamente, la representación política recibió 

tativo será más próximo a lo democrático. Véanse Hanna Pitkin, El concepto de representación 

(Madrid: Centro de Estudios Constitucionales, 1985), pp. 55; y Heinz Eulau y Karps Paul, “The 
Puzzle of Representation: Specifying Components of Responsiveness”, Legislative Studies Quar-
terly, vol. 2, núm. 3 (agosto de 1977), pp. 233-254.

7 Phillip Petit, “Varieties of Public Representation”, en Ian Shapiro et al., Political Representa-
tion (Cambridge: Cambridge University Press, 2010), p. 61.

8 En El contrato social, el autor plantea la imposibilidad de que la voluntad general pueda ser 
representada. Véase Juan Jacobo Rousseau, El contrato social (México: UNAM, 1984), p. 119.

9 La teoría de los intereses desvinculados de Edmund Burke se considera como el origen de 
este modelo de representación. Para Burke, los representantes son parte de una élite (o aristocra-

cia natural) de hombres superiores en sabiduría y razón, que no deben conducirse con arreglo a 
los deseos de grupos o individuos, toda vez que la representación consiste en descubrir y decretar 
sólo el interés objetivo e impersonal de la nación y no reproducir los intereses o demandas de 
grupos facciosos. Véase Edmund Burke, Textos políticos (México: FCE, 1988), pp. 312-314.



Erik Roberto Cardona Gómez / Sergio Arturo Bárcena Juárez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 78

la asignatura epistémica de encontrar y procurar el bienestar general para así 
fortalecer la idea de un cuerpo sociopolítico homogéneo.10

La democracia representativa sugiere así una dinámica vinculatoria que 
encuentra en las instituciones democráticas un punto de conexión entre el pue-

blo y sus representantes. Las instituciones funcionan a manera de instrumentos 
racionalmente creados para garantizar el involucramiento indirecto del pueblo 
en las acciones de gobierno. Sin embargo el riesgo de que las instituciones 
reflejen sólo una identidad o sólo una voluntad del demos ha sido permanente. 
Y la consolidación de un modelo de representación abarcativa se encuentra en 
constante pugna con los intentos de las élites por mantener un ejercicio selec-

tivo de la representación.
Para algunos teóricos del multiculturalismo, hablar de “un pueblo” con “una 

voluntad” supone la cancelación de la pluralidad y de la autodeterminación de 
ciertos grupos e individuos, lo que necesariamente lleva a una fórmula parcial 
de participación democrática.11

En este sentido, las comunidades monolíticas o sociedades con valores 

universalistas no son más que entes ficticios creados con propósitos políticos. 
Esto significa, por tanto, que la negociación de significados, el intercambio de 
realidades y la dinámica propia de una sociedad por definir sus objetivos quedan 
cancelados. Si se tiene un marco de referencia identitario único, la delibera-

ción se ve sofocada, limitando así la capacidad de un colectivo para socializar, 
perfeccionar y debatir distintos puntos de vista. Al respecto hay quienes han 
denunciado que a lo largo de la historia la democracia liberal ha marginaliza-

do a diversos grupos e individuos, inhibiendo su capacidad para expresar 
ideas y peticiones con la esperanza de influir en el ámbito decisional público.12

La crítica a la democracia representativa en este sentido se sustenta en que 
esta forma de gobierno concedió derechos de pertenencia a la comunidad políti-
ca (es decir, derechos de poder ver las demandas propias representadas en la 
arena pública) con base en criterios de poder y no a través de una racionalidad 
de verdadera integración. Por consiguiente, consideramos necesario un concep-

to representativo compatible con la idea de comunidad ampliada que enfatice el 
reconocimiento de la diversidad y la expresión legítima de la diversificación. Es a 
través de este modelo que la deliberación puede verse enriquecida. Un demos 

10 Esta búsqueda por la unidad se explica en la lucha constante del pensamiento liberal mo-

derno contra los cuerpos intermedios o corporativos que caracterizaron la conformación social de 
la edad media.

11 Will Kymlicka, Ciudadanía multicultural (Madrid: Paidós, 1996), pp. 162-185.
12 Melissa Williams, Voice, Trust, and Memory (Nueva Yersey: Princeton University Press, 

1998), pp. 147-161; Iris Marion Young, Justice and the Politics of Difference (Nueva Yersey: Prin-

ceton University Press, 1990), p. 38.



Identidad y representación política. Reflexiones contemporáneas

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 79

diversificado puede polemizar en torno a asuntos políticos primordiales en bus-

ca de decisiones negociadas y compromisos colectivos que puedan sostenerse 
en el largo plazo. Nos referimos a asuntos como la utilización de los recursos 
públicos, la correcta repartición de derechos y el esquema de derechos que han 
de proteger a cada uno de los grupos que conforman al demos.

Michael Saward observa que gran parte de los estudios de la democracia 
representativa han tendido a ignorar el proceso de construcción simbólica del 
sujeto representado.13 Al respecto, el autor considera que hasta ahora, la teoría 
de la representación le ha restado empuje a la democracia, en tanto que el 
representado (ya sea éste una unidad o una conjunto de grupos) parece existir 
como un ente acabado y estático en la mente de los representantes. De este 
modo, Saward propone una noción representativa que tome en cuenta la posi-
bilidad reflexiva en los representantes para pensar en sus representados como 
objetos diversos, inacabados y en constante cambio. Con esto se reconoce que 
la comunidad tiene una característica autogenerador, mediante la cual afirma 

su derecho a reinventarse a sí misma, expresándose en distintas texturas de 
identidad a través de la deliberación en el espacio público.

Tras esta breve discusión, es posible sostener que el vínculo entre repre-

sentación y democracia es más intrincado de lo que aparenta ser. Tenemos que 
para cumplir su doble propósito —de ser un sistema político eficiente y garan-

tizar que la voluntad popular sea respetada—, la democracia ha recurrido a las 
fórmulas que ofrecía el gobierno representativo. No obstante, el eje medular de 
este último (consistente en separar al ciudadano común de la toma de decisio-

nes públicas) se expresa como un oxímoro con respecto del ideal democrático 
de participación directa. El resultado de esta contradicción producida por el 
matrimonio entre democracia y representación fue el surgimiento de una pre-

gunta que hasta la fecha parece no encontrar una solución sencilla. En demo-

cracia ¿Quién es el demos?

Los primeros practicantes del modelo representativo intentaron resolver este 
dilema operativo construyendo una ficción unificadora. El pueblo se concibió en 
un principio como un organismo unicelular que mostraba una sola voluntad 
basada en el racionalismo y la universalidad de los valores humanos.

Sin embargo, la sociedad representada desbordó esa concepción monolí-
tica por la creciente necesidad de que los intereses particulares de distintas 
identidades —por mucho tiempo diluidas en la gran masa de la voluntad gene-

ral—, encontraran cabida en el acuerdo político. Es por lo anterior que la repre-

sentación no puede entenderse hoy como un mero acuerdo electivo ni como 

13 Michael Saward, The Representative Claim (Oxford: Oxford University Press, 2010), pp. 31 
y 34.



Erik Roberto Cardona Gómez / Sergio Arturo Bárcena Juárez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 80

una forma de encontrar el verdadero sentir del pueblo para reflejarlo en función 
de la virtud política del representante. El pensamiento político contemporáneo 
ha permitido captar el fenómeno representativo en una extensión dialéctica. 
Actualmente puede afirmarse que la representación involucra el diálogo institu-

cional que se establece entre una comunidad diversa y un conjunto de repre-

sentantes capaces de articular la subjetividad y la multiplicidad identitaria con 
el bienestar colectivo.

5. Reconocimiento de las identidades  
 a través de la representación abarcativa

Como se ha visto, en su acepción originaria, la representación se inclinaba por 
una necesaria delimitación excluyente de ciertas parcelas de la sociedad para 
conformar un demos homogéneo, y por tanto representable. No obstante, con esta 
operación de síntesis, la oportunidad de tales grupos para reforzar su identidad 
a partir de signos de acción en la vida política se veía prácticamente anulada.

Actualmente, las identidades dentro de una sociedad son constantemente 

puestas a prueba. Este proceso de construcción busca continuamente señalar 
las diferencias con la imagen que se ha decido que ha de representar a la so-

ciedad. La identidad concebida bajo una forma simbólica y relacional se aleja 
de una concepción de la misma que puede derivar en sentidos esenciales o de 
extremos absolutos y negativos. Dando paso a una identidad referenciada. Esta 
gira en dos ejes: el reconocimiento y la tolerancia. Para lograrlo toma como 
marco para la interpretación de las imágenes simbólicas a la tradición cultural.

El problema de un entendimiento limitado de la identidad parte de la cultura. 
La singularidad del individuo deja fuera elementos vitales en la dinámica de cons-

trucción de la identidad, y que pueden llevar a la pérdida de ésta. La construcción 
de identidad es posible mediante el lenguaje, pues supone el constante intercam-

bio con otros individuos. El resultado de la red de interlocución es la identidad 

colectiva. Esta se basa en el reconocimiento de unos y otros como miembros 

de un mismo pueblo y cultura. La representación abarcativa constituye en sí 
misma un imaginario colectivo, el cual se forja mediante creencias intergrupales.

Considerando casos como la politización de las culturas indígenas en Amé-

rica Latina o la inserción económica de las poblaciones originarias de Canadá, 
se puede hablar de un constante y acelerado ascenso de los grupos minorita-

rios, el cual ha devenido en una mayor diversificación social mediante la emer-

gencia de componentes colectivos anteriormente nulificados. Estos grupos 
exigen el reconocimiento de su identidad y el derecho a ser diferentes; es decir, 

a ser incluidos dentro de la estructura institucional democrática sin perder su 



Identidad y representación política. Reflexiones contemporáneas

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 81

capacidad para referirse a sí mismos en su propia identidad. Así, la diversidad 
e identidad adquieren un sentido cultural donde la primera no limita pero ampli-
fica el espectro de la segunda. Esto es posible al partir de la diferenciación del 
otro: la identidad se constituye por un complejo proceso de identificación y se-

paración del otro. Bajo este esquema se da la reivindicación de los diversos 
grupos culturales que integran a la sociedad. La interacción que surge como 
resultado permite tanto a nivel individual como grupal que la identidad se enri-
quezca. Sin embargo esta demanda ser protegida por el Estado nación al mis-

mo tiempo que reclama derechos políticos y civiles.
El logro de la integración del multiculturalismo como eje democrático del 

Estado moderno es la supresión de la exclusión que surge cuando un grupo 
cultural intenta dominar a los otros mediante la imposición de lo propio. En 
donde el temor a la diferencia es el principal el reto. Bajo este esquema lo co-

mún, la posibilidad de comunidad, libertad y reconocimiento, es eliminado. En 
este sentido el reconocimiento permite la expresión de la libertad en el espacio 
público, pues al reconocer la autonomía del otro adquiere la capacidad de rea-

lizar juicios que pasan a ser compartidos al formarse una comunidad de cultura. 
La identidad entonces se relaciona con el sentido resultante. Esto es el sentido 
comunitario, mismo que permite la coparticipación. Poniendo fin a la exclusión 
de la polis a la que anteriormente eran sujetos los diversos grupos. Dejando que 
estos puedan participar, al ser considerados con los mismos derechos.14

José A. Pérez Tapias tiene una reacción ambivalente hacia esta postura. Por 
un lado señala que la multiculturalidad lleva la realidad al plano del pluralismo, el 
cual permite la convivencia democrática. Sin embargo resalta que éste presenta 
límites de alcance, así como contradicciones. La insuficiencia existe al promover 
un nivel de estancamiento en la sociedad que debilita la convergencia en el es-

pacio público. Mientras que las contradicciones provienen de las consideraciones 
con el relativismo cultural, puesto que éste lleva a limitar las autonomías indivi-
duales en beneficio del repliegue de las comunidades sobre las identidades.15

El último planteamiento del autor nos refiere a una debilidad inherente a la 
acepción multicultural de la representación. El riesgo de debilitamiento de la iden-

tidad nacional no es asunto menor, pues el concepto mismo de Estado moder-
no se ve violentado al cuestionar los vínculos de unidad de los ciudadanos. Al 

respecto, nosotros consideramos que esta amalgama identitaria es necesaria 
para preservar el sentido de comunidad en un país, sobre todo en sus momen-

14 Dora Elvira García, “op. cit.”, pp. 97 y 98.
15 Véase José A. Pérez Tapias, “Diálogo de culturas para una ciudadanía intercultural”, Nila 

Vigil y Zariquiey Roberto (eds.), Ciudadanías Inconclusas: El ejercicio de los derechos en socieda-
des asimétricas (Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 2003), pp. 137 y 138.



Erik Roberto Cardona Gómez / Sergio Arturo Bárcena Juárez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 82

tos fundacionales. Pero creemos también que la sociedad no es estática. Cuan-

do la identidad nacional se convierte en un planteamiento de exclusión que 
justifica restricciones a través de un marco jurídico, ésta se vuelve nociva para 
el sostenimiento del acuerdo político en tanto que limita la dinámica social, al 
impedir que sea la deliberación entre individuos y grupos libres la que redefina 
los valores, las reglas y las demandas hacia el sistema político.

Por ello la política de la interculturalidad encuentra su fundamento en la re-

consideración de ciudadanía democrática, la cual se abre paso a ser una que 
reconozca la pluralidad. La ciudadanía intercultural se centra en la diversidad 
cultural, en donde todos son sujetos de derechos y capaces de participar en el 
proceso político. Lo nacional pasa a ser reubicado para dar lugar a la identidad 
metanacional. Esta no se basa en los sentimientos nacionales, más bien los 
relativiza para con ello lograr que dejen de ser los referentes de organización 
política y social.

Estas notas que alertan sobre el alcance del multiculturalismo no deben ser 
vistas como una crítica sin sentido; sino más bien como una reflexión que re-

plantea los objetivos y alcances que éste puede tener para garantizar equidad 
en las interacciones. Es así que el logro que surge entre el diálogo de diversos 
grupos y sus respectivos miembros es lo intercultural. Entendido esto como lo 
que garantiza la no discriminación a partir de la autonomía que expresan sus 
miembros, y mediante condiciones que permiten que bajo un tiempo y espacio 
determinando se reconfigure la dinámica entre los involucrados, conformando 
así la dimensión del multiculturalismo.

Después de esto, puede considerarse que cuando la identidad del individuo 
—inserto en uno o varios grupos de referencia— se percibe como expresión de 
reconocimiento, es posible crear una red de interlocución social y política que 
es suelo fértil para una representación intersubjetiva, misma que puede procu-

rar igualdad en las condiciones de diálogo entre los diversos grupos que com-

ponen una comunidad y las instituciones formales del gobierno. Así, para 
garantizar una sociedad igualitaria, la ciudadanía no debe ser limitada a conce-

der el sentido de pertenencia de los individuos como partes de una sociedad, 
sino que también se debe permitir la participación indiscriminada de las distintas 
expresiones en el concurso de las resoluciones comunes.

6. Justicia representativa

La principal función de la representación (incluso por encima de proveer de 
argumentos de legitimidad a cualquier gobierno democrático) es operar como 
eje de cohesión social. En un momento inicial, la representación debe imponer 



Identidad y representación política. Reflexiones contemporáneas

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 83

relaciones subjetivas para posteriormente producir sujetos políticos con el ob-

jeto de que una multitud de intereses y voluntades desorganizadas adquieran 
sentido como una estructura homogénea. Empero, la otra cara de la represen-

tación, es decir, el demos se encuentra conformado por distintos grupos, preo-

cupaciones e intereses que incluso varían con el tiempo y que por tanto no 
pueden despojarse de su sentido existencial de pertenencia en espera de que 
esa ficción de pueblo inserte alguna de sus demandas en la agenda de los 
representantes.

La función y alcance del concepto de identidad ha sido cuestionado de 
forma reciente, sobre todo por su incapacidad para conseguir que diversos 
grupos sociales y culturales dejen de estar excluidos del acuerdo político vigen-

te. En este sentido, se ha insistido en la necesidad de garantizar derechos 

políticos específicos para la protección de estos grupos. Si bien este argumen-

to replica el principal problema de la noción clásica de la representación (crear 
fronteras para diferenciar entre ciudadanos), la medida forma parte de un es-

fuerzo reivindicatorio que se antoja tanto deseable como necesario para redis-

tribuir los recursos políticos entre la sociedad a partir del reconocimiento como 
vía de acceso a un esquema de justicia representativa.

Bajo el marco de la justicia procedimental se ha pretendido proteger las 
formas comunitarias mediante las institucionalización social y política de éstas. 
Sin embargo ésta no es más que la imposición de marco de referencia social. El 
sujeto aquí es arrancado de su autenticidad, que a la vez asegura la unidad del 
grupo, lo cual lleva a que éste renuncie al sentido de identidad. En este sentido 
los peligros de la pérdida de identidad están ligados al debilitamiento de un 
espacio público que permite la libre circulación del lenguaje entre agentes de 
perspectivas y demandas diversas. Así, la exclusión propuesta por el concepto 
liberal niega a los grupos la posibilidad de contraponerse unos a otros bajo una 
identidad propia en un espacio deliberativo que tiene por objeto comunicar sus 
peticiones e intereses a quienes los representan en instancias de gobierno.

Para Alejandro Sahuí Maldonado el problema radica en la dificultad y limita-

ción de los derechos individuales. Puesto que a partir de ellos se ha pretendido 
pensar y delimitar características de una comunidad como el idioma, costumbres 
y formas de representación política. En donde el Estado, pese a ser de carácter 
liberal y tolerante, da muestras de comportamientos premodernos que determi-
nan la relación al incluir cuestiones de identidad dentro del estatuto ciudadano. 

Tal categoría deja de ser imparcial con otros, lo que lleva a la exclusión.16

16 Alejandro Sahuí Maldonado, “Identidades amenazantes: inmigración, multiculturalidad y 
justicia”, en Dora Elvira García (ed.), Filosofía de la cultura: reflexiones contemporáneas: horizontes 
y encrucijadas (México: Editorial Porrúa, 2011), p. 108.



Erik Roberto Cardona Gómez / Sergio Arturo Bárcena Juárez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 84

La imposición de un paradigma que iguala y agrupa, basa su justificación 
homogeneizadora en la certidumbre que viene con el mismo. Mientras que la 
pluralidad es asociada con conflictos que han de derivar de la misma, y por lo 
mismo con la incertidumbre, vista ésta como un alto costo social: la exclusión. 
De esta forma la pluralidad se pierde en la esfera pública. Puesto que sólo 
existe un visión de la realidad. El individuo es incapaz de realizar juicios debido 
a una falta de relación. Tal condición de homogeneización no permite el ingre-

so de otros. Se les niega el reconocimiento. Provocando con esto un rechazo 

cultural que no permite la participación de éstos en los asuntos del grupo.
En este sentido la representación se ha tornado en un elemento fundamen-

tal en la idea de la justicia. Ya que es mediante el reconocimiento de los diver-
sos grupos que constituyen una comunidad que se logra ampliar los círculos de 
la vida democrática. Dentro de este contexto los vínculos y lealtades que desa-

rrollan los sujetos van más allá del concepto de Estado nación. La justicia por 
lo tanto toma la perspectiva de asegurar la paridad participativa en contraste 
con los espacios y dinámicas que llevan a la injusticia, entendida ésta como el 
fracaso de poder participar en decisiones públicas.

La equidad en la representación dentro de una comunidad permite la rei-
vindicación de la distribución y el reconocimiento que son a la vez los otros dos 
ejes de justicia que se han trabajado históricamente. Las relaciones asimétricas 
encuentran su fundamento en el concepto de integración, puesto que éste parte 
de exigencias particulares. Para lograr la confluencia dentro del espacio que se 
comparte, para lograr estos supuestos es necesario aprovechar las condiciones 
del reconocimiento (de las identidades) y del multiculturalismo; lo anterior con la 
idea de que se convierta en un instrumento que permita una representación po-

lítica equitativa. Pues es con el reconocimiento que una comunidad se construye.
De este modo, la respuesta a esta inequidad representativa puede hallarse 

en un esquema de deliberación intercultural que permita una simetría entre los 
interlocutores, igual acceso a la información y condiciones de reconocimiento 

recíprocas. Al mismo tiempo que elimina los desequilibrios sociales al combatir 
prejuicios. Haciendo que las diferencias, que son legítimamente fundamentales, 
reciban el tratamiento que merecen. El “otro” es visto como un interlocutor vá-

lido y por lo mismo se le reconoce el derecho a hablar y ser escuchado. De tal 
modo que el reconocimiento es una vía de alivio de las injusticias estructurales, 
pues es la transformación de los patrones de representación, ya que cambia la 
identidad social de todos los miembros del grupo. Sin embargo la solución de 
la injusticia encuentra su fundamento en la redistribución no en el reconocimien-

to: para así remedar las heridas ocultas de clase social.17

17 Nancy Fraser, Social Justice in the Age of Identity Politics: Redistribution, Recognition, and 
Participation (Stanford: The Tanner Lectures on Human Values, 1996), pp. 30-56.



Identidad y representación política. Reflexiones contemporáneas

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 85

Una perspectiva de justicia representativa es el elemento que puede per-
mitir dignificar la vida de los individuos que conforman la sociedad a partir del 
reconocimiento y equidad en la participación de los asuntos comunes. La esfera 
pública así evita perderse en la desautenticidad, puesto que se convierte efec-

tivamente en el espacio donde las diferentes identidades e intereses conviven 
y construyen. En donde lo nacional es rebasado para dar lugar a lo metanacional. 
La representación en este sentido sí hace presente la voluntad de los individuos. 
Pues la ciudadanía es el equilibrio entre prioridades multiculturales y liberales.

Con todo esto, es posible admitir que la representación tiene hoy en día 
la histórica oportunidad para fortalecer el marco simbólico de diversidad cul-
tural, en tanto que desde sus orígenes el acto representativo se ha ligado a 
la legitimación de ideas predominantes, las cuales conciben a la nación como 
propiedad de un grupo de representantes o agentes políticos encargados de 
transformar las voluntades e interés de las multitudes desorganizadas en co-

munidades homogéneas, suprimiendo la complejidad de una voluntad popular 
multicultural.

7. Conclusión

Este artículo ha propuesto un estiramiento del análisis conceptual de la 
representación política en dos sentidos. En primera instancia, procura demostrar 
que la concepción originaria de la representación, con sus preocupaciones his-

tóricas propias derivadas del miedo al faccionalismo, estimuló la creación de un 
sujeto de representación único e indivisible. Para los defensores de esta forma 
de representación, los gobernantes tenían el encargo de hallar la voluntad ge-

neral y reproducirla en las esferas de decisión política. A pesar de proveer 
ciertas virtudes como el fomento de la unidad nacional y la vindicación del indi-

viduo perteneciente a un colectivo, este formato representativo tiene un carác-

ter selectivo, que lo limita para reconocer las diferentes expresiones políticas y 
culturales que se dan en el seno de una sociedad. Asimismo, la representación 
selectiva impone límites a la deliberación cerrando el espacio de intercambio 
significativo a aquellos que deciden en sustitución del demos.

En segundo lugar, el artículo volteó hacia los nuevos derroteros de la re-

presentación para compatibilizar tanto el concepto como su aplicación con una 
realidad plural y compleja, conformada por sociedades multifacéticas, integradas 
por grupos e identidades diversas que requieren que sus peticiones encuentren 
eco en las decisiones gubernamentales. La perspectiva abarcativa de la repre-

sentación la consideramos suelo fértil para la interacción deliberativa, en tanto 
que la sociedad es concebida como una diversidad de identidades y perspecti-



Erik Roberto Cardona Gómez / Sergio Arturo Bárcena Juárez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 69-86: 86

vas que entran en constante intercambio de significados políticos y sociales para 
definir y comunicar sus demandas hacia el circuito gubernamental. Es cierto que 
la naturaleza dinámica de la deliberación entre grupos e individuos genera de-

mandas cambiantes que dificultan la toma de decisiones. Sin embargo, la can-

celación de este dinamismo bajo una idea excluyente puede generar costos aún 
más altos como el rompimiento definitivo del vínculo entre gobernantes y el 
demos que buscan representar.

A diferencia de otros estudios que se concentran en la elección o en las 
acciones de los representantes, este trabajo ubicó el rompecabezas de la 
representación política en el momento de construcción del demos o el sujeto re-

presentado, por ser éste el punto de partida y la razón de todo gobierno 
democrático.


