
UN OBJETO IMPOSIBLE
Acerca del análisis del fenómeno nacional

EDWIN CRUZ RODRÍGUEZ*

Resumen: Este trabajo plantea una perspectiva de análisis de la nación como 
resultado de una lucha hegemónica entre sujetos concretos que abanderan 
proyectos de nación diversos y antagónicos. En primer lugar analiza las prin-

cipales formas como se ha argumentado la categoría de nación, señalando los 
límites que presentan para la comprensión del fenómeno y, en segundo lugar, 
reconstruye la perspectiva de análisis de la nación como lucha hegemónica. 
Más que una esencia trascendente o un conjunto de rasgos tangibles, la nación 
es una construcción histórica y artificial resultado de relaciones de poder es-

pecíficas. En consecuencia, el análisis debe centrarse en la lucha entre pro-

yectos de nación, encarnados por sujetos concretos, en pugna por dotarla de 
significado y constituirse en hegemónicos.

Palabras clave: nación, lucha hegemónica, historicidad, sujetos, proyectos de 
nación.

RECEPCIÓN: 21/02/2013  25 ACEPTACIÓN: 02/05/2013

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49

* Candidato a doctor, Universidad Nacional de Colombia, Colombia, ecruzr@unal.edu.co



RECEPTION: 21/02/2013  26 ACCEPTANCE: 02/05/2013

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, year IX, no. 17, January-June, 2015, pp. 25-49

AN IMPOSSIBLE OBJECT
On the Analysis of the National Phenomenon

EDWIN CRUZ RODRÍGUEZ*

Abstract: This paper proposes an analysis of the nation as the result of a 
hegemonic struggle between concrete subjects with diverse and antagonistic 

national  projects. First, it analyzes the principal ways in which the category of 
nation has been formulated, indicating the limits that they pose for the compre-

hension of the phenomenon and, secondly, it reconstructs the analysis of the 
nation as a hegemonic struggle. More than a transcendent essence or a set of 

tangible features, the nation is an historical construction and artificial result 

of specific power relations. Consequently, the analysis must focus on the stru-

ggle between national projects played out by specific subjects that compete to 
give it meaning and install hegemony.

Key Words: Nation, Hegemonic Struggle, Historicity, Subjects, National 

Projects.

* Doctoral candidate, Universidad Nacional de Colombia, Colombia, ecruzr@unal.edu.co



EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 27

Introducción

“Nación” es una de las categorías del lenguaje político que evoca menos 
consenso en las ciencias sociales. Ya se trate de un “caos terminológico”,1 o de 

un “fracaso terminológico”,2 lo cierto es que ninguna teoría de la nación ha podi-
do suscitar una aceptación amplia entre los estudiosos.3 No obstante, la ausen-

cia de consenso en torno a la definición contrasta con la eficacia política del 
concepto y su persistencia en el tiempo.4 Ello hace pertinente preguntarse 
¿cómo proceder al análisis del fenómeno nacional?

Este trabajo aborda esta cuestión reconstruyendo, en primer lugar, las for-
mas como se ha definido la categoría de nación, en distintos enfoques, y en 
segundo lugar, planteando una perspectiva de análisis que concibe la nación 
como resultado de una lucha hegemónica. Más que una esencia trascendente 
o un conjunto de rasgos tangibles, la nación es una construcción histórica y 

artificial resultado de relaciones de poder específicas. En consecuencia, el aná-

lisis debe centrase en la lucha entre proyectos de nación diversos y antagóni-
cos, encarnados por sujetos concretos, en pugna por dotarla de significado y 
constituirse en hegemónicos.

1. Los argumentos de la nación

Pueden distinguirse al menos cuatro formas de argumentación en la definición 

de la categoría de nación (Cuadro 1). Por un lado, se encuentran las argumen-

1 Walker Connor, Etnonacionalismo (Madrid: Trama, 1998), pp. 55-111.
2 Christophe Jaffrelot, “Los modelos explicativos del origen de las naciones y del nacionalismo. 

Revisión crítica”, en Teorías del nacionalismo, comps., Gil Delannoi y Pierre-André Taguieff (Bar-
celona: Paidós, 1993), p. 203.

3 Para revisiones actualizadas de la literatura sobre nación ver: Ingrid Johanna Bolívar, Cua-
dernos de nación. Nación y sociedad contemporánea (Bogotá: Ministerio de Cultura, 2001); Antonio 
Santamaría, “El estado de la cuestión: nacionalismo, identidad y etnicidad. Nuevos enfoques, nue-

vas teorías”, en El Viejo Topo, núms. 203 y 204 (febrero-marzo 2005).
4 Alain Renaut, “Lógicas de la nación”, en Teorías del nacionalismo, comps., Gil Delannoi y 

Pierre-André Taguieff (Barcelona: Paidós, 1993), p. 38.



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 28

taciones “ontologistas”, que la conciben como una esencia o “ser” trascendente 
a las dinámicas históricas de los sujetos. Esta forma de argumentar puede a su 
vez subdividirse en dos. Primero, un enfoque espiritualista que ubica la nación 
como esencia trascendente y eterna. Segundo, una perspectiva “objetivista”, 
que concibe la nación como un conjunto de rasgos que se han formado histó-

ricamente y le dan un carácter tangible u objetivo. Desde este punto de vista, 
constatar la existencia de una nación implica verificar si “cumple” con estos 
rasgos.

Por otro lado, están las argumentaciones “relativistas” que enfatizan una 
concepción de la nación como construcción histórica y artificial asignándole en 
el proceso un papel principal a los sujetos concretos. Este tipo de argumenta-

ciones pueden a su vez subdividirse en, primero, las “objetivistas” que plantean 
que la “objetividad” de la nación —su carácter tangible— sólo puede verificarse 
en relación con el Estado moderno, como una cultura compartida que se pro-

duce “desde arriba”. Esta existencia objetiva de la nación sólo puede constatar-
se a posteriori, por referencia al Estado, aunque la nación no se identifique con 
este; lo único que puede constatarse como realidad presente es el nacionalismo, 
concebido como la aspiración de un movimiento político a conseguir su autode-

terminación por medio de la construcción de un Estado propio. En segundo 
lugar, pueden ubicarse las definiciones “subjetivistas” que también toman la 
nación como una construcción artificial, pero enfatizan en los factores subjetivos 
más que en rasgos objetivos. Aquí la existencia de la nación no depende de 
ninguna característica tangible, y no necesariamente de su referencia al Estado, 

sino de la imagen o conciencia del grupo sobre sí mismo.

Cuadro 1

Formas de argumentar la categoría de nación

Objetivista Subjetivista

O
n

to
lo

g
is

ta Conjunto de rasgos que se han formado 
históricamente y le dan un carácter tan-

gible u objetivo.

Esencia o “ser” trascendente a las diná-

micas históricas.

R
e
la

ti
v
is

ta

Cultura compartida que se produce 
desde el Estado o por un movimiento 
nacionalista.

Imagen o conciencia del grupo sobre sí 
mismo

Fuente: elaboración propia.



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 29

1.1. El argumento ontologista-subjetivista

Este tipo de argumentación es el propio de todo discurso nacionalista que 
pretenda fundar una nación con orígenes divinos o metafísicos. Este enfoque 
aparece primero en la filosofía de la historia idealista de Fichte, quien en sus 
Discursos a la nación alemana (1807-08) defiende una perspectiva espiritualis-

ta de la nación. Empero, Fichte no está interesado en erigir una norma general 
para explicar lo nacional, sino sólo conservar la nación alemana.5 La nación se 
concibe como una trascendencia, un ente fuera de la historia, “pueblo y patria 
en esta significación como portador y prenda de la eternidad telúrica y como 
aquello que puede ser eterno en este mundo”.6

Así concebida, la nación adquiere sus contornos definitorios con la conser-
vación de la lengua viva, elemento que trasciende la vida de los sujetos con-

cretos.7 Además, la conservación de la lengua impone una jerarquización entre 
pueblos, pues en los pueblos con lengua viva la formación espiritual interviene 
en la vida, hay un cultivo del espíritu cuya mayor expresión es la poesía, mien-

tras que los pueblos que no conservan su lengua “se abandonan en manos de 
su feliz naturaleza”.8 La nación es concebida como aquello eterno en el mundo 
temporal, capaz de trascender la historicidad propia de la vida individual.9 De 

esa forma, se erige como un ser con vida propia más allá de las determinacio-

nes históricas y de los sujetos concretos.

Tal forma de argumentación se mantiene en la obra de Otto Bauer La cues-
tión de las nacionalidades y la socialdemocracia (1907) y en sus concepciones 

5 “El medio de formación de una nueva raza, propuesto en estos discursos, tiene que aplicar-
se antes que nada por alemanes para alemanes y ya se dijo que corresponde en primer término a 
nuestra nación”. J. G. Fichte, Discursos a la nación alemana (Madrid: Taurus, 1968), p. 78.

6 Ibid., p. 148.
7 La lengua es trascendente y tiene una dinámica propia al margen de los sujetos. Distinguien-

do los pueblos alemanes que conservan y no conservan el idioma afirma: “no importa la condición 
particular de la lengua que se conserva de esta estirpe, ni la del otro pueblo del que se toma, sino 
únicamente tiene significación el hecho de que en el primero se conserva lo propio, mientras que 
en el segundo caso se toma lo extraño; tampoco cuenta la procedencia de aquellos que continúan 
hablando una lengua originaria, sino solamente tiene importancia que esta lengua se continúe 
hablando sin interrupción, ya que los hombres son formados más por la lengua que la lengua por 
los hombres”. Ibid., p. 81.

8 Ibid., p. 104.
9 “Esto es un pueblo en el sentido superior de la palabra tomada desde el punto de vista de 

la visión de un mundo espiritual: la totalidad de personas que conviven en una sociedad y que se 
reproducen por sí mismas natural y espiritualmente de forma continua, el cual en su totalidad está 
bajo una ley determinada especial de desarrollo de lo divino desde él. Lo común de esta ley espe-

cial es lo que en el mundo eterno, y por eso también en el temporal, une esta multitud a un todo 
natural y preñado de sí mismo”. Ibid., p. 145.



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 30

de “comunidad de destino” y “carácter nacional” como elementos definitorios de 
la nación. Bauer se esfuerza por introducir la nación en el devenir histórico y 
criticar la concepción espiritualista acendrada en la tradición alemana: “El espí-
ritu del pueblo no puede explicar la comunidad de carácter nacional, porque él 
mismo es nada más que el carácter nacional transformado en una esencialidad 
metafísica, en un espectro”.10

De esa forma, pretende aprender el fenómeno de la nación mediante su 
interpretación de la concepción marxista de la historia. Así, a diferencia de la 
concepción espiritualista, concibe la comunidad lingüística como apenas una 
expresión de la comunidad de carácter nacional, no suficiente para definirlo 
pues este es un proceso amplio e irreductible, “un precipitado de procesos 
históricos pasados que se vuelve a modificar por obra de procesos históricos 
subsiguientes”. El carácter nacional es el “complejo de connotaciones físicas y 
espirituales que distinguen a una nación de otra”.11 Pero no está dado por una 
esencia trascendente sino por el desarrollo histórico de las comunidades nacio-

nales; por ello, en contraste con la concepción espiritualista, “el carácter nacio-
nal es modificable. La comunidad de carácter vincula a los miembros de una 
nación durante determinada época, pero de ningún modo a la nación de nues-

tro tiempo con sus antepasados de hace dos o tres siglos”.12

Todo ello le permite llegar a una definición según la cual “nación es el con-
junto de seres humanos vinculados por comunidad de destino en una comuni-
dad de carácter”.13 Aunque tal concepción introduce la dimensión histórica, al 
igual que la concepción espiritualista continúa aceptando que existe una esen-

10 Otto Bauer, La cuestión de las nacionalidades y la socialdemocracia (México: Siglo XXI, 
1979), p. 30.

11 Ibid., “Esto es lo que tengo en mente cuando hablo del “carácter nacional”. Con ello no 
quiero expresar aquellas imágenes mentirosas de la demagogia nacionalista, que sólo en el propio 
pueblo descubre héroes y mercaderes en el ajeno. Más bien quiero expresar aquellas diversidades, 
solamente asequibles a un análisis psicológico mucho más fino y que aparecen en la estructura 
básica del espíritu, en el gusto intelectual y estético, en el modo de reaccionar a los mismos estí-
mulos, cosas en que fijamos la atención si comparamos la vida espiritual de las diferentes naciones, 
su ciencia y su filosofía, su poesía, música y arte plástica, su vida pública y social, su estilo y sus 
hábitos de vida”. Ibid., p. 10.

12 Ibid., p. 25.
13 Ibid., p. 142. “El carácter de los seres humanos nunca está determinado por otra cosa que 

por su destino; el carácter nacional nunca es otra cosa que el precipitado de la historia de una 
nación. Las condiciones en que los hombres producen su sustento vital y reparten el fruto de su 
trabajo determinan el destino de cada pueblo; sobre la base de determinado tipo de producción y 
reparto del sustento vital surge también determinada cultura espiritual. Pero la historia así determi-
nada de un pueblo tiene doble efecto en sus descendientes: por un lado, mediante el cultivo de 
determinadas cualidades físicas debido a la lucha por la existencia y a la transferencia de esas 
cualidades a sus descendientes por la vía de la herencia natural; por otro, mediante la producción 



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 31

cia de la nación que le da su forma distintiva, el “carácter nacional”, que se 
encontraría en un pasado remoto. Con ello nuevamente soslaya la experiencia 
de los sujetos concretos en la comprensión de la nación.

2.1. El argumento ontologista-objetivista

Este tipo de argumentación puede encontrarse en el texto clásico de Stalin 
(1913), quien enlista una serie de rasgos objetivos para identificar una nación. 
Stalin14 empieza por afirmar que la nación “no es una comunidad racial o tribal, 
sino una comunidad de hombres, formada históricamente”. Aún más, no sólo 
es una categoría histórica, sino una categoría propia del contexto del “capitalis-

mo ascencional”, en el cual la reivindicación nacional es una lucha burguesa, 

en la medida en que la burguesía pretende construir su propio mercado nacio-

nal, y en esa lucha consigue arrastrar al proletariado o segmentos considerables 
del mismo.

Sin embargo, en la precisión de la categoría nación, las relaciones entre 
clases ceden en el análisis en favor de la búsqueda de rasgos objetivos que 
permitan definirla, bajo la creencia que ello permite aprender el problema na-

cional más allá de las acepciones metafísicas con las que está cargado el 
concepto de nación. De esa forma, Stalin descarta que la nación pueda ser 
definida por rasgos aislados como la lengua, el territorio, la vida económica, la 
psicología o la cultura compartidos. Empero, la conjunción de estos elementos 
en el devenir histórico si permite definirla pues le confiere un carácter tangible 
lejos de las inspiraciones espiritualistas que había tenido la categoría. En fin, 
para Stalin “nación es una comunidad estable, históricamente formada, de idio-
mas, de territorio, de vida económica y de psicología, manifestada esta en la 
comunidad de cultura”.15

Esta misma lógica en la argumentación se mantiene con algunos cambios 

formales en la concepción de Anthony Smith,16 quien intenta aprender el fenó-

meno nacional mediante la creación de tipos ideales que la distingan de la etnia, 
el Estado y de fenómenos afines como el nacionalismo, introduciendo al mismo 

tiempo una lectura histórica o no “primordialista”. La etnia tiene como elementos 
definitorios un gentilicio, un mito de origen común, recuerdos históricos compar-

de determinados bienes culturales y su transmisión a los descendientes por la educación, las cos-

tumbres y el derecho, por la eficacia de la intercomunicación entre los seres humanos”. Ibid., p. 43.
14 José Stalin, Acerca de la cuestión nacional (Bogotá: Oveja Negra, 1972), p. 10.
15 Ibid., p. 14.
16 Anthony D. Smith, La identidad nacional (Madrid: Trama, 1997).



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 32

tidos, elementos de cultura colectiva de carácter diferenciador, asociación con 
una “patria” específica y un sentido de solidaridad.17 Se distingue de la nación 

porque, aunque ésta también es una comunidad con recuerdos históricos y 
mitos colectivos, “mientras en el caso de las ethnies el vínculo con el territorio 

puede ser sólo histórico y simbólico, en el caso de la nación es físico y real: las 
naciones poseen territorios”.18 Además, la nación es un fenómeno propio de la 
época moderna, por más que por la vía del mito presente unos orígenes étnicos 
comunes.

Por otro lado, mientras el Estado se reduce a las instituciones públicas, la 
nación “representa un lazo cultural y político al unir en una única comunidad 
política a todos los que comparten una cultura y un suelo patrio históricos”.19 

Por su parte, el nacionalismo es un fenómeno ideológico y puede separarse 
analíticamente de la nación. Es la aspiración a “formar parte de una unidad 
política y cultural reconocida, ‘la nación’, y si es el caso, inventar una”.20 Final-

mente, Smith21 plantea un “modelo estándar” de identidad nacional occidental 
que parte de una definición de nación como una conjunción de elementos tan-

gibles: “un grupo humano designado por un gentilicio y que comparte un terri-
torio histórico, recuerdos históricos y mitos colectivos, una cultura de masas 
pública, una economía unificada y derechos y deberes legales e iguales para 
todos sus miembros”.

El problema con estas formas de argumentar la nación es que, si bien se 
presentan como tipos ideales, es muy difícil que todas las naciones, que his-

tóricamente han sido reconocidas como tales, encuadren en esos criterios. 

Por lo demás, es evidente que algunos rasgos, como la igualdad de derechos 
en la definición de Smith, sólo aplicarían en casos de democracias modernas 
occidentales y no precisamente a todo el legado occidental. Por ello, un se-

gundo problema es que este tipo de definición, con tendencia eurocéntrica, se 
convierte en una norma necesaria o deseable en virtud de la cual juzgar la 

existencia de una nación, más que en una categoría “neutra” útil al análisis. 
Finalmente, estas concepciones “esencializan” en un conjunto de rasgos tangi-
bles la identidad nacional con el fin de hacerla objetivamente verificable, pero 
no tienen en cuenta que estos rasgos —la lengua, el territorio compartido, por 
ejemplo— no necesariamente son esenciales a la existencia de una nación, 
sino que pueden cambiar con el tiempo o desaparecer sin que ello implique la 

17 Ibid., p. 19.
18 Ibid., p. 36.
19 Ibid., p. 13.
20 Anthony D. Smith, Las teorías del nacionalismo (Barcelona: Península, 1976), p. 271.
21 Smith, La identidad nacional, op. cit., p. 13.



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 33

desaparición de la conciencia nacional. Ello es así pese a que los movimientos 
nacionalistas siempre acudan a identificarse con rasgos tangibles para plantear 
sus demandas.22

1.3. El argumento relativista-objetivista

En contraste, las concepciones de Hobsbawm y Gellner enfatizan el carác-

ter artificial e históricamente construido de la nación. Para estos autores, la 

nación es producto de la época moderna e industrial y está referida al Estado, 
aunque no se identifique con él. Gellner23 concibe la nación como un tipo de 
cultura compartida que enmarca sistemas de ideas, signos, asociaciones y pau-

tas de conducta y comunicación. Esta cultura sólo se desarrolla dentro de unas 

condiciones históricas propias de la “sociedad industrial”, en las que el nacio-

nalismo se explica por la necesidad objetiva de homogeneidad en una población 
caracterizada por la movilidad y por su carácter letrado y estandarizado.

Para ambos autores la nación sólo puede constatarse a posteriori por su 
vínculo con el Estado, por eso desplazan el análisis hacia el nacionalismo como 
la realidad presente. Gellner sostiene que “el nacionalismo engendra naciones, 
no a la inversa”,24 mientras Hobsbawm afirma que “a efectos del análisis, el 
nacionalismo antecede a las naciones. Las naciones no construyen Estados y 
nacionalismos sino que ocurre al revés”.25 En ambos casos, el nacionalismo es 

concebido como un movimiento que busca hacer coincidir la unidad política con 

22 Un ejemplo arquetípico que permite constatar el carácter no esencial de ningún rasgo 
tangible para la existencia de nación es el irlandés. La identidad irlandesa sobrevivió a la muerte 
de su lengua, el gaélico. De allí que, como afirma Connor: “la identidad nacional puede sobrevivir 
a transformaciones sustanciales de la lengua, la religión, el estatus económico y cualquier otra 
manifestación tangible de su cultura. Lo que no obsta para que quienes están implicados en una 
disputa étnica no sólo tiendan a expresar su cultura nacional a través de símbolos tangibles; sino 
también a manifestar su aversión hacia la otra nación concretándola en atributos externos fácilmen-

te identificables”. Connor, Etnonacionalismo, p. 46. En el mismo sentido sostiene Miller: “… es un 
error comenzar desde la posición de un observador exterior que intenta identificar a las naciones 
escrutando para ver qué personas tienen atributos comunes tales como la raza o la lengua. Es más, 
puede que encontremos gentes que comparten uno o más de estos atributos, y que sin embargo 
no constituyan una nación porque ellos mismos no piensan que formen una (los austriacos y los 
alemanes, por ejemplo). Por otra parte, si tomamos a aquellos pueblos que por el reconocimiento 
mutuo y las creencias compartidas constituyen naciones, no hay una única característica (como la 
raza o la religión) que tengan todos sus ciudadanos en común”. David Miller, Sobre la nacionalidad. 
Autodeterminación y pluralismo cultural (Buenos Aires: Paidós, 1997), p. 39.

23 Ernest Gellner, Naciones y nacionalismo (Madrid: Alianza, 1988), p. 20.
24 Ibid., p. 80.
25 Eric Hobsbawm, Naciones y nacionalismo desde 1780 (Barcelona: Crítica, 2000), p. 18.



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 34

la unidad nacional;26 en otros términos, un movimiento que reclama autodeter-
minación por medio de la construcción de un Estado propio. En últimas, es el 
nacionalismo, que ha coronado con éxito su tentativa de construir un Estado 
propio, el que constituye la nación y en eso no hay nada esencial.

Aunque para ninguno de ellos los rasgos tangibles, como la lengua, la reli-
gión, la etnicidad, la cultura, el territorio o la pertenencia a una unidad política 
duradera, son esenciales para la existencia de una nación, no por ello les restan 
importancia en su análisis. Hobsbawm27 los introduce con su concepto de lazos 
de identificación “protonacional”, los cuales pueden convertirse en rasgos de 
identificación nacional, sin que entre uno y otro tipo de identificación medie un 
vínculo causal necesario. Incluso algunos de ellos —como la lengua o la reli-

gión— pueden ser inventados sobre la marcha del movimiento nacionalista o 
desde el Estado. En suma, el protonacionalismo no conduce al nacionalismo 
“lógica e inevitablemente” e incluso en momentos pueden entrar en contradic-

ción; sin embargo, la existencia de lazos protonacionales facilita la tarea del 
nacionalismo.28

Por su parte, Gellner29 introduce esos rasgos en su análisis de una manera 
similar mediante su concepto de rasgos de “entropifuguidad”, el cual designa 
formas de clasificación de poblaciones que persisten en la sociedad industrial 
a pesar de la homogeneidad cultural, que empieza por la alfabetización en el 
sistema educativo sostenido por el Estado. Estos “rasgos entropífugos” tienden 
a concentrar individuos en un sector de la sociedad, pero la fortaleza o debilidad 
con que sean asumidos como rasgos de identificación depende de factores 
contingentes como las barreras de comunicación o el hecho de encontrarse 

irregularmente distribuidos en la sociedad, entre otros. Así pues, tampoco estos 
rasgos conducen necesariamente a movimientos nacionalistas, aunque estos si 
se valen de aquellos para identificarse y plantear sus demandas.

1.4. El argumento relativista-subjetivista

En esta misma perspectiva, que concibe la nación como una construcción 
histórica y artificial, también pueden ubicarse los argumentos de Renan y, mucho 
más recientemente, de Anderson y Connor, aunque en sus definiciones enfati-
zan el carácter subjetivo —el imaginario, sentimiento o conciencia nacional—.

26 Ibid., p. 17. Gellner, Naciones, op. cit., p. 13.
27 Hobsbawm, Naciones, op. cit., pp. 55-88.
28 Ibid., p. 86.
29 Gellner, Naciones, op. cit., p. 91.



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 35

La conferencia Qué es una nación de Renan (1882) tiene como trasfondo 
la guerra franco-prusiana. El autor no se orienta tanto a justificar la autodeter-
minación nacional como a formular un argumento que impida que Alemania 
salga victoriosa en el diferendo sobre Alsacia y Lorena, apoyada en una con-

cepción racial y espiritual de la nación. Por ello, más que en este tipo de ele-

mentos, pondrá el énfasis en la voluntad como factor definitorio de la nación. 
En ese sentido, empieza por señalar la novedad del fenómeno nacional y ana-

liza históricamente la poca importancia que tienen elementos como raza, lengua, 
religión, comunidad de intereses, geografía y fronteras naturales, y necesidades 

militares, en la definición de las naciones.30

Más que en este tipo de elementos, su concepción de la nación pone el 
énfasis en elementos subjetivos, la voluntad de percibirse como nación:

Una nación es un alma, un principio espiritual. Dos cosas que, a decir verdad, no 
son más que una, constituyen este alma, este principio espiritual. Una está en el 
pasado, la otra en el presente. La una es la posesión común de un rico legado de 
recuerdos; la otra es el consentimiento actual, el deseo de vivir juntos la voluntad 

de continuar haciendo valer la herencia que se ha percibido indivisa […] Una na-

ción es pues una gran solidaridad, constituida por el sentimiento de los sacrificios 
que se han hecho y los sacrificios que todavía se está dispuesto a hacer. Supone 
un pasado; se resume, no obstante, en el presente por un hecho tangible: el con-

sentimiento, el deseo claramente expresado de continuar la vida en común.31

La perspectiva de Anderson no desconoce el papel que desempeñan ras-

gos tangibles como elementos identificatorios —particularmente la lengua— en 
la formación del imaginario nacional, ni la referencia de la nación al Estado 

moderno y el papel que este puede desempeñar en la formación de dicho ima-

ginario. No obstante, su concepción de la nación como “una comunidad política 
imaginada como inherentemente limitada y soberana”32 enfatiza el carácter sub-

30 Por ejemplo, respecto a la raza afirma: “la consideración etnográfica no ha existido, pues, 
para nada en la constitución de las naciones modernas. Francia es celta, íbera y germánica. Ale-

mania es germánica, celta y eslava. Italia es el país donde la etnografía está más embrollada: galos, 
etruscos, pelascos y griegos, sin mencionar otros muchos elementos, se cruzan allí en una mezco-

lanza indescifrable. Las islas británicas, en su conjunto, ofrecen una mezcla de sangre celta y germá-

nica cuyas proporciones son difíciles de definir […] La verdad es que no hay raza pura y hacer 
descansar la política sobre el análisis etnográfico es hacerla apoyarse sobre una quimera. Los 
países más nobles, Inglaterra, Francia, Italia, son aquellos en que la sangre está mezclada”. Ernest 
Renan, ¿Qué es una nación? Cartas a Strauss (Madrid: Alianza, 1987), pp. 72 y 73.

31 Ibid., pp. 82 y 83.
32 Benedict Anderson, Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la difusión del 

nacionalismo (México: FCE, 1997), p. 23.



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 36

jetivo. De acuerdo con Anderson,33 lo que hizo imaginables las comunidades 
fue la conjunción “semifortuita” entre las relaciones del sistema de producción 
capitalista, la tecnología de comunicaciones de la imprenta y la “fatalidad” de la 
diversidad lingüística.

Por su parte, Connor34 sostiene que “el factor esencial para determinar la 
existencia de una nación no son las características tangibles de un grupo, sino 
la imagen que éste se forma de sí mismo”. En otras palabras, advierte el autor, 
cuando se trata de la nación no importa tanto la “realidad” como lo que la gen-

te cree que es “real”. Esto le permite distinguir las categorías de nación y na-

cionalismo de la siguiente forma: “el vocablo nación se usa para referirse a un 
conjunto de personas que creen poseer una ascendencia común. Y nacionalis-

mo se emplea para designar la identificación con la propia nación”.35 La nación 
es un mito fundado en el sentimiento de ascendencia compartida, mientras el 
nacionalismo es la lealtad a ese mito; por eso para el autor siempre se trata de 
“etnonacionalismo”.

A diferencia de Anderson y los demás autores, Connor se esfuerza por li-
berar el concepto de nación de cualquier referencia a rasgos tangibles y por 
desmitificar lo que a su juicio es el error básico de los estudios sobre nación y 
nacionalismo: su referencia o asimilación al Estado. Eso no sólo le permite 
distinguir claramente entre nacionalismo —el sentimiento de lealtad hacia la 

nación— y patriotismo —el sentimiento de lealtad al Estado y al país;36 sino 

admitir —a diferencia de los demás autores— que no todo nacionalismo tiene 
como objeto la construcción de un Estado propio.37

Estas perspectivas son más compatibles con el enfoque de este trabajo en 
tanto parte de una concepción de nación como construcción artificial e histórica 

33 Ibid., p. 70.
34 Connor, Etnonacionalismo, p. 45.
35 Ibid., XIII.
36 Ibid., p. 185.
37 Distinciones similares están presentes en los trabajos de Anthony Smith aunque, a diferen-

cia de Connor, enfatizando los rasgos tangibles en la definición de la nación. Para Smith “[Estado] 
se refiere exclusivamente a las instituciones públicas que son distintas e independientes de otras 
instituciones sociales, y que ejercen el monopolio de coerción y exacción dentro de un territorio 
determinado. La nación, por el contrario, representa un lazo cultural y político al unir en una única 
comunidad política a todos los que comparten una cultura y un suelo patrio históricos”. Smith, La 
identidad, p. 13. Este argumento no tiene en cuenta que la cultura o algunos de sus rasgos también 
pueden ser considerados como tipos de “instituciones públicas”, con lo cual se tornaría borrosa la 
distinción, o que rasgos como una “única comunidad política” o un “suelo patrio histórico” no son 
esenciales a la nación. Sin embargo, ello le permite arribar a una definición de nacionalismo similar 
a la de Connor, en la que el nacionalismo es ideología de la nación y no del Estado, y no todos los 
nacionalismos demandan inextricablemente un Estado propio. Ibid., p. 68.



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 37

y de una perspectiva no esencialista de la formación de las identidades colec-

tivas. Sin embargo, ninguna de estas perspectivas enfatiza con suficiencia el 
proceso histórico de construcción de la nación, como un proceso necesariamen-

te conflictivo. Si bien reconocen un proceso histórico que desemboca en la 
construcción de la nación, tienden a desconocer las relaciones de poder entre 
actores que conlleva todo proceso de definición del significado de una nación, 
cuando no soslayan definitivamente el conflicto para atribuirle la tarea de imaginar 
las comunidades a las élites.38 De esa forma, se corre el riesgo de caer en con-

cepciones que reducen el problema de la nación a su dimensión cultural, desco-

nociendo que si hay algo necesario o esencial en la definición de una nación es 
lo político.39

Esta breve revisión de las formas como se ha argumentado la categoría de 

nación ha mostrado que existe una tensión epistemológica a la hora de iden-

tificar lo que permite definirla, principalmente por la necesidad de objetividad 
que debe tener por referencia esta categoría. Para Hobsbawm40 las definicio-

nes “objetivas” de la nación fracasan porque siempre hay excepciones de 
naciones que no cumplen con los rasgos definitorios y porque esos rasgos son 
ambiguos y cambiantes; también fracasan las definiciones “subjetivas” o “volun-

taristas”, para las cuales la existencia de una nación depende de que un grupo 
de personas se reclame como tal, por su carácter tautológico y porque sólo 
permiten conocer una nación a posteriori.

Entonces es necesario analizar la nación en medio de esta tensión cam-

biando de perspectiva. El problema no es si la nación es un fenómeno objetivo 
o subjetivo sino la forma como se produce el tipo de subjetividad que permite 
dotar la nación de significado. En otros términos, entre ambos extremos, rasgos 

objetivos y definiciones voluntaristas o subjetivistas de la nación, se encuentran 

las formas como los sujetos concretos dan significado a determinados rasgos 

objetivos que les permiten identificarse como nación. Este proceso, en el cual 
los sujetos dan significado a sus naciones, es necesariamente político y conflic-

tivo y puede analizarse como la formación de una hegemonía. Esta perspectiva 
permite, a diferencia de las nociones ontologistas, introducir la nación en la di-
mensión histórica y concebirla como una invención en permanente transforma-

ción más que como un ente eterno e inmutable y, a diferencia de la perspectiva 

38 Partha Chatterjee, “Whose Imagined Community”, en Mapping the Nation, Gopal Balakris-

hnan (ed.), Mapping the nation (London: Verso, 2000).
39 Ello no quiere decir que la “cultura” no esté perneada por lo político y viceversa, antes bien, 

lo que quiere decir es que la construcción de “artefactos culturales” como la nación no pueden 
entenderse al margen de lo político. 

40 Hobsbawm, Naciones, op. cit., pp. 13-16.



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 38

relativista, introducir como rasgo determinante en la definición de la nación lo 

político, las relaciones de poder entre sujetos concretos.

2. La nación: significante vacío u objeto imposible

Desde este punto de vista, la construcción de la nación siempre es objeto 
de lucha o enfrentamiento entre diferentes proyectos de nación, entre las di-

ferentes concepciones de lo que debe ser la nación, entre diferentes maneras 

de imaginar la comunidad nacional que abanderan sujetos históricos concre-

tos. No se trata de verificar si las naciones se aproximan o no a un tipo ideal 
de nación, sino de analizar la manera como la nación, o lo que ésta deber ser, 
es concebida por los sujetos concretos y la forma en que sus proyectos de 
nación entran en pugnacidad por definir las naciones dando significado a ele-

mentos objetivos de su realidad. Por ello es necesario introducir lo político en 
el análisis.

Hay varias formas de introducir la dimensión propiamente política en el 
análisis del fenómeno nacional. Una de ellas es la que propone Schnapper41 

cuando plantea la necesidad de volver a ver en el vínculo social un hecho esen-

cialmente político y, por tanto, nacional. Otra es la que se puede encontrar 
en ciertas perspectivas marxistas y en el debate de la segunda internacional 
socialista de principios del siglo XX, que hacían énfasis en las relaciones con-

flictivas entre clases como factor definitorio de la nación.

La preocupación central de Schnapper42 es rescatar una perspectiva de la 
nación que se remonta a la Revolución francesa y que la concebía como comu-

nidad de ciudadanos,43 para de esa forma establecer la nación como un vínculo 
específicamente político. Al respecto afirma: “para formar una nación no es 
suficiente ninguna de las características de las poblaciones. Es la organización 
política la que crea y la que da significado a las características llamadas 
objetivas”.44 De acuerdo con Schnapper, la nación es un producto de la moder-
nidad, surgió entre los siglos XVI y XIX en Europa occidental y Norteamérica y 

41 Dominique Schnapper, La comunidad de ciudadanos. Acerca de la idea moderna de nación 

(Madrid: Alianza, 2001).
42 Ibid., p. 13.
43 La socióloga francesa parte de un diagnóstico según el cual “… la evolución interna de las 

democracias, en las que la vida colectiva parece centrarse en la producción de riquezas y en su 
distribución, tiende a minar la idea política originaria de las naciones, hasta el punto de que a las 
democracias les resulte imposible exigir a sus ciudadanos defenderlas si con ello han de pagar con 
la vida”. Ibid.

44 Ibid., p. 52.



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 39

de ahí se difundió al resto del mundo. Su definición de la nación es esencial-

mente política:

La especificidad de la nación moderna consiste en integrar a toda la población en 
una comunidad de ciudadanos y en legitimar, mediante esta comunidad, la acción 

del Estado, que constituye su instrumento. Implica pues, el principio del sufragio 
universal (participación de todos los ciudadanos para elegir a los gobernantes y 
juzgar las formas de ejercicio del poder) y servicio militar (participación de todos 

los ciudadanos en la acción exterior).45

Esta concepción distingue la nación de la etnia porque ésta no tiene una 
organización política autónoma, es decir, la especificidad del vínculo político, 
sino un vínculo por la creencia en una ascendencia compartida.46 Empero, sus 
problemas empiezan cuando trata de distinguir la nación del Estado, o de las 
instituciones que le dan especificidad a las “naciones-unidades políticas” y ga-

rantizan los supuestos básicos de la “comunidad de ciudadanos”, de tal forma 
que, aun cuando se advierte lo contrario, ambos aparecen como indistintos.47 

Además, las capacidades heurísticas y analíticas de la categoría de nación, tal 
como se plantea, se reducen en la medida que liga necesariamente la idea 
de nación con la idea de democracia, con la soberanía del pueblo, o de la “co-

munidad de ciudadanos”, con lo cual limita el potencial de análisis a unos pocos 
casos de democracias modernas y occidentales, y tiende a caer en cierto eu-

rocentrismo.48 Finalmente, su concepción de lo político se reduce a lo político-

45 Ibid., p. 51. “Al igual que toda comunidad política, la nación se define por la soberanía que 
tiene como efecto, en el interior, integrar a las poblaciones que incluye, y en el exterior, afirmarse 
en cuanto sujeto histórico en un orden mundial basado en la existencia y las relaciones entre 

naciones-unidades políticas. Pero su especificidad consiste en que integra a las poblaciones en 
una comunidad de ciudadanos cuya existencia legitima la acción interior y exterior del Estado”. Ibid., 

pp. 28 y 29.
46 Ibid., p. 31.
47 “El Estado, en cuanto conjunto de instituciones y medios de control y de coerción, que 

tienen por objeto crear y mantener la cohesión interna de las unidades políticas y permitirles ejercer 
su acción en el exterior, es a la vez la expresión y el instrumento de toda unidad política moderna. 
Es el Estado el que diferencia a todas las naciones-unidades políticas de las demás formas de 
colectividad o etnias. En el caso de la nación democrática, es, como dice Hegel, el soporte nacional 
de la nación que, sin él, no tendría una existencia verdadera y la expresión objetiva de la identidad 
colectiva, que se ha vuelto política. Pero este vínculo necesario no debe llevar sin embargo a su 
asimilación. Por el contrario, es la existencia de una comunidad de ciudadanos, distinta del Es-

tado, lo que convierte a la nación democrática en algo específico entre las unidades políticas”. Ibid., 

p. 36.
48 En el fondo la autora pretende rescatar una concepción liberal de la nación, amenazada 

por la irrupción de etnonacionalismos. De esa forma se pueden entender afirmaciones como ésta: 



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 40

estatal, la dimensión estructural, y a una determinada concepción del Estado y 
el régimen político democrático, descuidando las relaciones de poder entre su-

jetos concretos y su papel en la definición de la nación.
Muy distinta es la concepción de lo político que se puede encontrar en el 

debate sobre la cuestión nacional en el interior de la socialdemocracia, siste-

máticamente soslayado en la literatura contemporánea, y más en general, en 
enfoques marxistas.49 Estas perspectivas resaltan el carácter político y, por 
tanto, conflictivo del proceso de construcción de la nación, y de toda identidad 
colectiva, y se hallan presentes en trabajos que concebían la nación como el 
resultado de una compleja relación de fuerzas entre clases sociales. Como 
afirmara Torres Rivas en su clásico estudio:

En sus formas más desarrolladas la comunidad cultural puede ser contenida en 
una forma nacional y es por lo general la valorización de aquello que constituye a 
juicio de la clase dominante un conjunto de valores fundantes […] La llamada 
cultura nacional es siempre cultura de clase […] El paradigma del estado nacional 
burgués es aquel en que la integración política y cultural de las clases, pulveriza-

das en la falsa igualdad de la ciudadanía universal, se encuentra soldada en el 

cemento ideológico de una poderosa identificación nacional supraclase. En última 
instancia, la integración cultural es un acto de hegemonía política, y en ese ejerci-
cio de dominación de clase el nacionalismo es una ideología al servicio de la 

burguesía.50

“… escribir que el ciudadano ‘debe’ respetar la ley no es dar un consejo o una orden en nombre de 
una moral cívica y política —como se hacía en los libros de instrucción cívica de nuestros abuelos 
en la época de la nación triunfante—, sino mostrar que esta conducta se inscribe en la lógica mis-

ma del funcionamiento de la nación democrática, develar el sentido objetivo y formular los valores 
que la fundan no significa adherirse a la nación o defenderla contra sus detractores políticos o in-

telectuales”. Ibid., p. 24.
49 Como es bien sabido, Marx y Engels no se ocuparon sistemáticamente del problema. Una 

compilación de sus intervenciones en Marx y Engels (1980). Haupt y Weill sostienen que el proble-

ma nacional es marginal frente a los demás problemas por ellos estudiados. Pero señalan como 
puntos más o menos aceptados en las intervenciones de estos autores sobre el problema nacional: 
primero, la nación es una condición objetiva, producto del desarrollo histórico y no una elección 
subjetiva; segundo, la nación moderna es una categoría histórica ligada al modo de producción 
capitalista y al Estado centralizado; tercero, es producto e instrumento de la burguesía en ascenso; 
cuarto, es un espacio de lucha de clases y sirve a los intereses de la clase que se impone. También 
resaltaron las peculiaridades nacionales abandonando el determinismo histórico y por tanto el de-

sarrollo de una teoría de la nación universalmente válida. Georges Haupt y Claude Weill, “Marx y 
Engels frente al problema de las naciones”, en Marx K. y Engels F. La cuestión nacional y la for-
mación de los estados (México: Siglo XXI, 1980), pp. 11-12.

50 Edelberto Torres Rivas, “La nación: problemas teóricos e históricos”, en Estado y política 
en América Latina, Norbert Lechner (ed.), (México: Siglo XXI, 1981), pp. 105 y 106.



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 41

La emergencia de movimientos nacionalistas a fines del siglo XIX planteó 
un gran problema al internacionalismo proletario, el cual atizó la discusión sobre 
el problema de la “autodeterminación de las naciones”. Entre las intervenciones 
más connotadas sobre el problema se destacaron en su momento la de Rosa 
Luxemburg (1908-1909) y la respuesta de Lenin.51 Siguiendo a Marx y Engels, 

que no se fundamentaban en fórmulas abstractas sobre el problema sino que 
examinaban los casos concretos, Luxemburg criticó violentamente el postulado 
adoptado en el Congreso Internacional de Londres (1896), el “derecho a la 
autodeterminación de la naciones”.

En su lectura, en primer lugar, esta consigna no ofrecía información para 
una política práctica por parte de la socialdemocracia.52 Segundo, la posibilidad 
real de autodeterminación de todas las nacionalidades era una utopía debido a 
las tendencias del desarrollo histórico del capitalismo y el accionar de los “po-

deres mundiales” y el “imperialismo capitalista”.53 Finalmente, el concepto de 
nación, tal como se planteaba, encubría el conflicto de clases:

La fórmula del “derecho de las naciones a la autodeterminación” es inadecuada 
para justificar la posición de los socialistas ante la cuestión nacional, no sólo por-
que no toma en cuenta ni la gran variedad de condiciones históricas (lugar y 
tiempo) que existe en cada caso concreto ni el curso general de las condiciones 
globales, sino porque ignora totalmente la teoría fundamental del socialismo mo-

derno: la teoría de las clases sociales. Cuando hablamos del “derecho de las na-

ciones a la autodeterminación” estamos utilizando el concepto de “nación” como 
una entidad social y política homogénea. Pero en realidad un concepto como el de 
“nación” constituye una de esas categorías de la ideología burguesa que, como la 
“libertad del ciudadano”, la “igualdad ante la ley”, etc., la teoría marxista ha some-

tido a una revisión radical, demostrando que tras esa cortina de humo se esconde 
en todos los casos un contenido histórico bien definido. En una sociedad de cla-

ses, la “nación” como entidad sociopolítica homogénea no existe. Lo que si existe 
en cada nación son clases con intereses y “derechos” antagónicos.54

51 Quien reivindicó primero la autodeterminación nacional fue Kautsky, al establecer las lí-
neas generales del debate que suscitó la inclusión del derecho a la autodeterminación en el Con-

greso Internacional de Londres (1896). Karl Kautsky, La nacionalidad moderna (México: Siglo XXI, 
1978).

52 “… la fórmula del “derecho de las naciones a la autodeterminación” no es en esencia una 

consigna ni una guía política o programática para abordar la cuestión de las nacionalidades sino 
tan sólo un medio para eludir la cuestión”. Rosa Luxemburg, La cuestión nacional (Barcelona: El 
Viejo Topo, 1998), p. 21.

53 “… el desarrollo histórico, especialmente el moderno desarrollo del capitalismo, no tiende 
a devolver a cada nacionalidad una existencia independiente, sino que se mueve en dirección 
opuesta”. Ibid., p. 37.

54 Ibid., p. 48.



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 42

En una sociedad así constituida no cabe hablar de una voluntad colectiva y 

uniforme, de la autodeterminación de la “nación”. Cuando en la historia de las 

sociedades modernas encontramos movimientos “nacionales” y luchas a favor de 

“intereses nacionales”, suelen ser movimientos de clase de los estratos dirigentes 

de la burguesía, que en un momento dado pueden representar los intereses de 
otros estratos sólo en la medida en que bajo la forma de “intereses nacionales” 
defienden formas progresivas del desarrollo histórico y en la medida en que la 
clase trabajadora aún no se ha diferenciado como tal de la masa de la “nación” 

(liderada por la burguesía) lo suficiente como para formar una clase política inde-

pendiente y consciente.55

Lenin criticó con la misma furia estos postulados para defender la procla-

mación del derecho de las naciones a la autodeterminación. Principalmente, en 
su lectura, Luxemburg habría truncado el entendimiento de la “autodetermina-

ción”, que para él se trataba de la formación de estados independientes por 
“naciones oprimidas”: “el problema de la autodeterminación de las naciones en 
la sociedad burguesa, de su independencia estatal, lo sustituye Rosa Luxem-

burgo por el de la autonomía e independencia económica”.56 Ello explicaba por 
qué Luxemburg se mostró reacia a la proclamación del derecho a la autodeter-
minación de las naciones, en la medida en que consideró que las condiciones 
del desarrollo capitalista lo impedían por la vía del imperialismo. De ahí también 
que llegase a plantear que una autodeterminación real de las naciones sólo 
sería posible después de construir el socialismo internacional.

Sin embargo, en el fondo ambos autores compartían un entendimiento si-
milar de la nación. Por una parte, para ambos se trató de un fenómeno propio 
del desarrollo capitalista y del ascenso de la burguesía.57 En segundo lugar, 

ambos señalaron, siguiendo a Marx y Engels, que el problema nacional sólo 
podría comprenderse en un contexto histórico concreto, las particularidades de 

55 Ibid., pp. 49 y 50.
56 V.I. Lenin, El derecho de las naciones a la autodeterminación (México: Grijalbo, 1969), 

p. 14. “… si queremos entender lo que significa la autodeterminación de las naciones, sin jugar 
a definiciones jurídicas ni “inventar” definiciones abstractas, sino examinando las condiciones his-

tórico-económicas de los movimientos nacionales llegaremos inevitablemente a la conclusión si-

guiente: por autodeterminación de las naciones se entiende su separación estatal de las 
colectividades nacionales extrañas, se entiende la formación de un Estado nacional independiente”. 
Ibid., p. 11.

57 “En todo el mundo, la época del triunfo definitivo del capitalismo sobre el feudalismo estuvo 
ligada a movimientos nacionales. La base económica de estos movimientos estaba en que, para la 
victoria completa de la producción mercantil, es necesario que la burguesía conquiste el mercado 
interior, es necesario que territorios con población de un solo idioma adquieran cohesión estatal, 
quedando eliminados cuantos obstáculos se opongan al desarrollo de ese idioma y a su consolida-

ción en la literatura”. Ibid., pp. 10 y 11.



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 43

cada país en un marco histórico más amplio.58 Finalmente, y lo más importante, 
para ambos la nación es un resultado de las relaciones de poder entre clases.

Para Luxemburg, justamente la tarea de la socialdemocracia era formar una 
“voluntad nacional” y constituirse en mayoría:

La socialdemocracia, por su propia naturaleza, es una partido que representa los 
intereses de la inmensa mayoría de la nación. Pero también es, en el seno de la 

sociedad burguesa y en la medida en que se trata de expresar la voluntad con-
siente de la nación, el partido de una minoría que busca convertirse en mayoría… 
la misión histórica de la socialdemocracia se basa ante todo en revolucionar y 

formar la voluntad de la “nación”, es decir, de su mayoría trabajadora.59

Para Lenin, si bien el proletariado debía estar en contra de todos los privi-
legios, aun en contra de los de las burguesías de naciones oprimidas, también 
debía apoyar estratégicamente sus luchas, mientras estas se alinearan en con-

tra de las burguesías de naciones opresoras o imperialistas. De esa forma, 
contemplaba la posibilidad de alianzas entre clases para hacer frente al proble-

ma nacional:

Si la burguesía de una nación oprimida lucha contra la opresora nosotros estamos 
siempre, en todos los casos y con más decisión que nadie, a favor, ya que somos 
los enemigos más audaces y consecuentes de la opresión. Pero si la burguesía 
de la nación oprimida está por su nacionalismo burgués, nosotros estamos en 

contra. Lucha contra los privilegios y violencias de la nación opresora y ninguna 
tolerancia con respecto a la tendencia de la nación oprimida hacia los privilegios.60

Esta perspectiva devuelve al concepto de nación la historicidad ubicándolo 
en el terreno de las luchas de poder concretas y contiene los elementos nece-

sarios para analizar la nación como producto de una lucha hegemónica. Sin 
embargo, aun es necesario resaltar que la integración nacional es un proceso 
contingente, resultado de las relaciones de poder entre sujetos sociales y polí-
ticos, y no un resultado necesario del desarrollo de las fuerzas productivas y la 
unificación por la vía del mercado, tal como lo suponen ciertas lecturas del 
marxismo.61 En otras palabras, la nación no es sólo un epifenómeno “superes-

58 Ibid., p. 17. “A partir de las premisas generales del materialismo histórico, la posición de 
los socialistas ante los problemas nacionales depende sobre todo de las circunstancias concretas 
de cada caso, que difieren notablemente de un país a otro y cambian también con el paso del 
tiempo en cada país. Luxemburg, La cuestión, núm. 23.

59 Ibid., p. 56.
60 Lenin, El derecho, op. cit., pp. 34 y 35.
61 Torres, La nación, op. cit., p. 103.



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 44

tructural” determinado por la economía; tiene “vida propia”. También es nece-

sario enfatizar que los actores protagónicos del proceso no tienen por qué ser 
necesariamente las clases sociales, ni ningún otro sujeto constituido con ante-

rioridad a la lucha hegemónica. Resaltar el carácter conflictivo del proceso de 
construcción de la nación es posible si se complementa la perspectiva que con-

cibe la nación como una construcción artificial e histórica, con las premisas para 
el estudio de las identidades colectivas desarrolladas por Laclau y Mouffe.62

A grandes rasgos, en la perspectiva gramsciana el concepto de hegemonía 
designaba la articulación de los intereses de clases distintas con el fin de formar 

una “voluntad colectiva nacional popular”. Ello suponía no sólo una transforma-

ción política “institucional” sino también la definición de la “realidad”, del “senti-
do común” y la formación de “nuevos sujetos”.63 Siguiendo a Laclau y Mouffe,64 

la hegemonía no es una articulación necesariamente entre clases, pues los suje-

tos articuladores constituyen su identidad en medio de la lucha. En otros tér-

minos, a diferencia de esa perspectiva, en su teoría de la hegemonía los 
sujetos en lucha no necesariamente son las clases sociales, dado que la 
identidad no es producto de la posición de los sujetos en la estructura social, 
como la identidad del sujeto clase en el marxismo, ni es una esencia, sino que 
se define en función de relaciones. Se parte del supuesto de que toda identidad 
es relacional.65

Los sujetos construyen su identidad como resultado de la lucha hegemóni-
ca, no son anteriores a ella. Es esa lucha lo que permite definir los contornos 
de su identidad y su diferencia con el otro. Los sujetos se constituyen estable-

ciendo relaciones de articulación y antagonismo. Los sujetos se definen como 

62 Ernesto Laclau y Chantal Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista. Hacia una radicaliza-
ción de la democracia (Madrid: Siglo XXI, 1987).

63 Chantal Mouffe, “Hegemonía, política e ideología”, en Julio Labastida Martín del Campo 
(coord.), Hegemonía y alternativas políticas en América Latina. (Seminario de Morelia), (México: 
Siglo XXI, 1985), p. 137.

64 Laclau y Mouffe, Hegemonía, op. cit., pp. 105 y 166.
65 Ibid., p. 120. Laclau y Mouffe parten de un cuestionamiento a los enfoques esencialistas 

que conciben las identidades colectivas como constructos determinados por la posición estructural 
de los sujetos (el concepto de clase en ciertas perspectivas marxistas), o como identidades plena-

mente constituidas (totalidades dadas) previas a toda relación social. En su perspectiva, toda iden-

tidad tiene un carácter relacional, no hay nada esencial que determine su formación, lo único 
necesario es el carácter relacional de las identidades. Ibid., p. 120. Las identidades no son previas 
a la relación, sino una de sus consecuencias. Ello implica que tienen siempre un “carácter incom-

pleto, abierto y políticamente negociable”. Ibid., p. 118. De allí que en vez de sujetos plenamente 
constituidos, como la clase, prefieran hablar de “posiciones de sujeto”. El carácter relacional de las 
identidades “no es sino otra forma de decir que no hay identidad que logre constituirse plenamente” 
Ibid., p. 127, o que toda identidad se caracteriza por una “falta de sutura última”.



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 45

tales, construyen su identidad, articulándose con otros que de alguna forma 
puedan construir un proyecto común. Lo que permite la articulación es que esos 
diversos puedan constituirse en equivalentes, pese a sus diferencias, frente a 
un adversario común, un “otro” antagónico al que resulta imposible articular a la 
lucha.66

Finalmente, la hegemonía siempre supone relaciones de articulación, posi-
bilidades de alianzas entre distintos sujetos y de formación de un proyecto políti-
co común, pues ello es lo que garantiza su aceptación, el “consentimiento” de 
los subordinados. En este sentido, la hegemonía se distingue de otros tipos 
de relaciones políticas como la subordinación o la dominación, que presuponen 
que no hay posibilidad de articulación entre los sujetos allí inmersos, entre do-

minantes y dominados.67 El carácter fluido e inestable de las identidades impli-
ca la imposibilidad de constituir una identidad que excluya totalmente y para 
siempre la posibilidad de articular elementos considerados como del “otro”. A 
diferencia de las otras formas de relación política, la hegemonía es una fijación 
parcial y contingente del sentido de lo social, dado que “ninguna lógica hege-

mónica puede dar cuenta de la totalidad de lo social y constituir su centro, ya 
que en tal caso se habría producido una nueva sutura y el concepto mismo de 
hegemonía se habría autoeliminado”.68 Este concepto permite pensar el proble-

ma sin omitir en el análisis las relaciones de subordinación que caracterizan la 
lucha por dotar de significado las naciones.

Esta perspectiva también permite recuperar en un sentido positivo la ambi-
valencia que ha caracterizado el concepto de nación.69 La ambivalencia, el carác-

ter precario de la categoría de nación, no puede obviarse y, antes que denigrar 
de ella en nombre de la objetividad y la coherencia lógica, hay que hacerla 
objeto del análisis. En esa medida, la nación se puede concebir como un 

66 Ibid., p. 145. El carácter precario de la identidad no implica que no se puedan reconocer 
de alguna manera sus límites, aunque implica que esos límites serán siempre parciales e inestables. 
De acuerdo con los autores, las identidades se forman a partir de articulaciones, concebidas como 
prácticas que establecen relaciones entre elementos, como resultado de las cuales la identidad de 
los mismos resulta modificada. Ibid., 119. De allí que la fijación parcial del significado de la identidad 
dependa de la forma de articulación hegemónica y de la “cadena de equivalencias” en que se 
inscriban los elementos articulados. En esta lógica, lo que hace posible distinguir los límites de las 
identidades es el antagonismo. Una relación que establece los límites siempre parciales a los sis-

temas de diferencias y equivalencias que constituyen las identidades, en la medida en que “la 
presencia del ‘Otro’ me impide ser totalmente yo mismo. La relación no surge de identidades plenas, 
sino de la imposibilidad de constitución de las mismas”. Ibid., p. 145.

67 Ibid., p. 159.
68 Ibid., p. 163.
69 Gil Delannoi, “La teoría de la nación y sus ambivalencias”, en Gil Delannoi y Pierre-André 

Taguieff (comps.), Teorías del nacionalismo (Barcelona: Paidós, 1993).



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 46

“significante vacío”, cuyo significado depende de las relaciones de poder entre 
proyectos de nación encarnados por sujetos concretos. De acuerdo con Laclau70 

todo proyecto político requiere cierta vaguedad o ambigüedad pues ello es lo 
que le permite articular y representar demandas e intereses diversos para tor-
narse hegemónico. Ello hace de la nación un “objeto imposible”, más que un 
agregado de elementos objetivos o una esencia trascendente, un significante 

cuyo significado está permanentemente en disputa.
La lógica hegemónica implica que cualquiera que sea el significado o el con-

tenido de la nación, dado por sujetos concretos en disputa, tendrá que articular 
de alguna manera elementos de los sectores subordinados, pues, como afirma 
Žižek,71 las ideas dominantes, en este caso la nación, no son las ideas de quie-

nes dominan, siempre articulan ideas, aspiraciones o sentimientos de los opri-
midos. Esta perspectiva es compatible con la definición de nación de Anderson,72 

a condición de reconocer, por una parte, que si bien la nación es una “comuni-
dad imaginada”, no todos los actores y sectores sociales tienen la posibilidad 
de imaginarla en la misma proporción, o no todos los proyectos de nación 
imaginados logran cristalizar como tal. Antes bien, aquí es pertinente pregun-

tarse: “¿De quién es la comunidad imaginada?”.73

Por otra parte, contrario a lo que piensa Anderson,74 para quien las comu-

nidades nacionales siempre se imaginan como comunidades de iguales pese 
a las desigualdades evidentes, es necesario señalar que esto no siempre es 
así. Si bien esa suposición es verificable en los casos occidentales donde se 
imaginaron comunidades de ciudadanos libres e iguales, tal suposición no es 
generalizable a casos poscoloniales en los que en ciertos momentos la nación 
pudo imaginarse como una comunidad de desiguales, o por lo menos se pro-

dujeron luchas entre quienes imaginaban la nación de una u otra de estas 
formas.

La lucha por la definición de la nación tiene lugar entre proyectos de nación 

diferentes y/o antagónicos. Si bien la nación se inscribe en el plano de lo sim-

bólico, esta lucha no se agota en la esfera cultural, se extiende a todos los ni-

veles, especialmente los referidos al reconocimiento de derechos y el ejercicio 
del poder. Un proyecto de nación se entiende como la forma particular en que 

70 Ernesto Laclau, “Why do Empty Signifiers Matter to Politics?”, en Emancipations (London: 
Verso, 1996), pp. 36-46.

71 Slavoj Žižek, “Multiculturalismo o la lógica cultural del capitalismo multinacional”, en Fredric 
Jameson y Slavoj Žižek, Estudios culturales. Reflexiones sobre el multiculturalismo (Buenos Aires: 
Paidós), p. 140.

72 Anderson, Comunidades, op. cit., p. 23.
73 Chatterjje, “Whose…”, op. cit.
74 Anderson, Comunidades, op. cit., p. 25.



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 47

un actor social o político, un sujeto concreto, concibe que debe ser la nación; 

en otras palabras, la forma particular como imagina la comunidad nacional.75

La nación estará dotada de significado o será definida por el proyecto de 
nación hegemónico, es decir, el que logre estabilizar las relaciones sociales en 
su favor, construir una nueva subjetividad, un sentido común. Sin embargo, la 

lógica hegemónica, tal como ha sido planteada, implica que siempre esa defi-
nición de la nación será parcial, incompleta y negociable, y que necesariamen-

te el proyecto hegemónico de nación articulará elementos del o los proyectos 
de nación subordinados.

Además, implica que el contenido o significado de la nación no está dado 
de una vez y para siempre, sino que es cambiante con el tiempo y su dinámica 
está determinada por las relaciones de poder entre proyectos de nación anta-

gónicos. Estas relaciones definen las capacidades articulatorias de los proyec-

tos de nación así como los límites o antagonismos que definen su identidad. De 
ahí que los proyectos de nación se transformen con el tiempo en virtud de las 
articulaciones que los constituyen y sus relaciones con los otros proyectos. Esto 
permite observar la manera en que el significado de las naciones se transforma 
al calor de la “política cultural”, es decir, de las estrategias de los sujetos por 
desestabilizar su significado hegemónico.76

75 Es conveniente distinguir en el análisis el concepto normativo de nación, aquí denominado 
proyecto de nación, que aglutina a uno u otro sector, del concepto analítico o explicativo, sin que 
ello implique una imposición de este sobre aquél. Knight (2000: 124) establece esta distinción entre 
la “identidad nacional [a] como un concepto supuestamente objetivo y científico, capaz de explicar 
los procesos históricos, y [b] como norma o concepto manejado por los propios actores históricos. 
La categoría [b] tiene importancia (en términos ‘fenomenológicos’) independientemente de la validez 
de [a]. La categoría [a] ubica la ‘identidad nacional’ al lado de otras categorías supuestamente 
objetivas, científicas y explicativas […] La categoría [b] en contraste puede tener un alto contenido 
normativo e ideal: es decir, los actores históricos proponen y apoyan conceptos rivales de la iden-

tidad nacional”. Si bien esta distinción es útil analíticamente, debe manejarse con flexibilidad pues 
siempre se corre el riesgo de establecer la categoría de análisis como un deber ser o un telos ne-

cesario y deseable de nación, o bien establecer uno de los conceptos de identidad nacional rivales 
como el verdadero. La categoría analítica debe usarse como un patrón de contraste más que como 
una norma necesaria y deseable. Alan Knight, “La identidad nacional: ¿mito, rasgo o molde?”, en 
Gonzalo Sánchez y María Emma Wills (comps.), Museo, memoria y nación. Misión de los museos 
nacionales para los ciudadanos del futuro (Bogotá: ICANH-IEPRI-Ministerio de Cultura, 2000), p. 124.

76 “Interpretamos política cultural como el proceso que se desata cuando entran en conflicto 
conjuntos de actores sociales que a la vez que encarnan diferentes significados y prácticas cultu-

rales, han sido moldeados por ellos […] Es decir, cuando los movimientos despliegan conceptos 
alternativos de mujer, naturaleza, raza, economía, democracia o ciudadanía, los cuales desestabi-

lizan significados culturales dominantes, ponen en marcha una política cultural”. Arturo Escobar; 
Sonia Álvarez y Evelina Dagnino, “Introducción. Lo cultural y lo político en los movimientos sociales 
latinoamericanos”, en Arturo Escobar, Sonia Álvarez y Evelina Dagnino (eds.), Política cultural y 



Edwin Cruz Rodríguez

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 48

Conclusión

Las formas de argumentación en la definición de la categoría de nación han 
fracasado en su intento de comprender el fenómeno al no tener en cuenta su 
historicidad y verse envueltos en una tensión epistemológica por la necesidad 
de objetividad que, se supone, esta categoría debe tener por referencia. Las 
argumentaciones ontologistas fracasan en el intento de comprender el fenóme-

no nacional porque conciben la nación como una esencia o “ser” trascendente 
a las dinámicas históricas de los sujetos, en su variante espiritualista, o como 
un conjunto de rasgos tangibles y un deber ser necesario y deseable, en su 

variable objetivista, “esencializando” en un conjunto de rasgos tangibles la exis-

tencia de la nación; las argumentaciones relativistas porque aunque hacen me-

lla en el carácter histórico y construido de la nación, soslayan las relaciones de 
poder entre sujetos concretos.

En contraste, analizar la nación como un significante vacío o un objeto 

imposible resultado de una lucha hegemónica permite, frente a las argumenta-

ciones ontologistas, introducir la nación en la dimensión histórica y concebirla 

como una invención en permanente transformación más que como un ente 
eterno e inmutable y, a diferencia de las relativistas, introducir como rasgo de-

terminante en la definición de la nación lo político, las relaciones de poder entre 
sujetos concretos.

La nación no es una suma de elementos tangibles que se pueda descom-

poner en sus partes, sino una construcción social y política en la que sujetos 
concretos dan significado a rasgos o elementos objetivos para identificarse 
como tal. Es el resultado de una lucha entre proyectos de nación encarnados 
por sujetos concretos en pugna por dotarla de significado y constituirse en pro-

yectos de nación hegemónicos. En este sentido, no es una invención definitiva 

sino un proceso de construcción permanente, que se transforma al calor de las 
luchas de los actores que buscan definirla. El significado de la nación nunca 
está plenamente logrado, es objeto de disputa entre las diferentes formas de 
imaginarla, entre proyectos antagónicos de nación. El estudio de la nación, más 
que precisar su significado o el imaginario nacional en si mismo, debe orientar-
se hacia el estudio de la forma como se construye este significado o este ima-

ginario, como se produce un tipo de subjetividad, resultado de la lucha entre los 
distintos significados e imaginarios posibles.

Esta es una lucha hegemónica, no una contraposición entre dominantes y 
dominados. Ello implica que ninguno de los actores en conflicto en el proceso 

cultura política. Una mirada sobre los movimientos sociales latinoamericanos (Bogotá: Taurus-
ICANH, 2001), pp. 25 y 26).



Un objeto imposible. Acerca del análisis del fenómeno nacional

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, año IX, núm. 17, enero-junio, 2015, pp. 25-49: 49

de construcción de la nación está en capacidad de fijar por sí sólo su significado. 
En este proceso no se producen exclusiones definitivas, aunque alguna de las 
formas de imaginar la nación consiga la hegemonía. Los proyectos hegemónicos 
de nación son aquellos que consiguen articular otros sujetos y otros proyectos 
para conseguir su aceptación, su consentimiento, y dotar de significado la nación, 
que siempre se presenta como elemento unificador.


