
ERICH FROMM: BASES PARA UNA 
ANTROPOLOGÍA PARADÓJICA 

Y UNA ÉTICA “NEGATIVA”

Ricardo M. Rivas García*

Resumen

En el presente trabajo me propongo analizar los aportes que se encuentran 
en el pensamiento de Erich Fromm, mismos que me permitan esbozar una 

concepción antropológica “paradógica” y que, a su vez, me dé pie a delinear una 
propuesta ética en clave “negativa”. No busco ofrecer un ideal de humanidad 
ni de vida buena, sino que el análisis en cuestión permita interpelar, desde la 
propia negatividad humana (lo in-humano, que es igualmente humano), nues-
tras expectativas de humanización, apoyados en la inversión de la sentencia 
de Terencio: Homo sum; humani nihil a me alienum…

Palabras clave: naturaleza humana, contradicción existencial e histórica, biofilia-
necrofilia.

Abstract

In this paper we analyze the contributions are at the thought of Erich Fromm that 
allow us to trace an anthropological concept “paradoxical” and that, in turn, allows 
a proposal outlining key ethics “negative”. It seeks to offer an ideal of humanity 

*  Catedrático de Ética en el Tecnológico de Monterrey, Campus Ciudad de México; Investigador 
de la Universidad Intercontinental, México, <recaredus_33@hotmail.com>.

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.103

En-Claves14-book.indb   103 04/11/13   14:54



104	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

or good life, but allows that analysis question, since the very human negativity 
(the in-human, human equally), our expectations of humanization, supported by 
the reversal of the Terence sentence: Homo sum, humani nihil a me alienum ...

Key words: Human nature, existential and historical contradiction, biophilia-
necrophilia.

Hoy pongo delante de ti la vida y la felicidad, la 
muerte y la desdicha.

Si escuchas los mandamientos […], entonces 
vivirás, te multiplicarás […].

Pero si tu corazón se desvía y no escuchas, si te 
dejas arrastrar

 y vas a postrarte ante otros dioses para servirlos,
 yo les anuncio hoy que ustedes se perderán

 irremediablemente, y no vivirán mucho tiempo en 
la tierra

 que vas a poseer después de cruzar el Jordán.
Hoy tomo por testigos contra ustedes al cielo y a 

la tierra;
 yo he puesto delante de ti la vida y la muerte, 

la bendición y la maldición […]
Elige la vida, y vivirás, tú y tus descendientes[…].

[Dt. 30, 15-20]

Introducción

Ningún miembro del Instituto de Investigación Social de la Universidad de Fránc-
fort —la así llamada “Escuela de Fráncfort”— se propuso formular abiertamente 
una teoría  antropológica y ética, debido a su adhesión, implícita o explícita, 
al materialismo histórico, para quien el ser humano se define por la antropo-
génesis, es decir, por el dinamismo mediante el cual el hombre se genera a sí 
mismo en el decurso de la historia, a través del trabajo y la interacción. Para 
Erich Fromm, “el profeta olvidado”,1 quien dirigió el departamento de psicología 

1  Nick Braune y Joan Braune, “Erich Fromm’s Socialist Program and Prophetic Messianism”, en 
Radical Philosophy Review (Philosophy Documentation Center), vol. 12, núm. 1-2, 2009, pp. 355-389.

En-Claves14-book.indb   104 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Erich Fromm: bases para una antropología paradójica	 105

social del Institut für Sozialforschung, cualquier concepción antropológica corría 
el riesgo de desautorizarse por su inevitable talante metafísico, al considerar al 
ser humano como ente fijo e intemporal. Toda antropología filosófica, además 
de ser reduccionista, fácilmente puede ser relacionada con la denominada “teo-
ría tradicional”, a la que los miembros de dicho instituto opusieron su proyecto 
metodológico para el análisis social, a saber: la denominada “Teoría crítica de 
la sociedad”.

Partiendo de esta advertencia, el presente trabajo busca ofrecer líneas her-
menéuticas para la comprensión de la naturaleza humana en clave paradójica y 
negativa, ya que lo que se postula, siguiendo a Fromm, es la contradicción inhe-
rente a la existencia humana. Para ello, primero me apoyo en dos conceptos ins-
pirados en el fundador del psicoanálisis, equivalentes a las dos pulsiones básicas 
tematizadas por Freud, a saber, la pulsión de vida o eros y la pulsión de muerte 
o thánatos. Estos conceptos son interpretados por Erich Fromm, recobrando 
nuevos significados, a partir de la citada idea de la “contradicción inherente” que 
define al ser humano, y son denominados como tendencias biófilas y tendencias 
necrófilas, respectivamente. Posteriormente, inspirados en la dialéctica negativa 
de Adorno, desarrollamos la inversión del dictum de Terencio, poeta latino del 
siglo ii a. C.: Homo sum; humani nihil a me alienum puto. (“Hombre soy; pienso 
que nada de lo humano me es ajeno”), aplicándole la inversión propuesta por 
André Glücksmann: “nada in-humano me es ajeno”, con el objeto de trazar las 
líneas de una ética humanista, también en clave negativa. Ésta es la razón por 
la que una propuesta antropológica viable en este contexto no es aquella que 
parte de una definición positiva del hombre o de su ideal de vida buena, sino, en 
cuanto subraya lo in-humano como marco de referencia para una categorización 
universalizable del ser humano, que al mismo tiempo salvaguarde las diferencias 
constitutivas de nuestra propia humanidad compartida. Nuestra hipótesis de 
trabajo es que Fromm ofrece elementos para una concepción de este talante.

No se trata de recaer en la pretensión de ofrecer un ideal de humanidad, 
no sabemos en qué acabe la realización de la vida humana, pero sabemos 
—histórica y empíricamente— qué es lo que se opone a ella. Lo inhumano no 
es una categoría epistémica, sino antropológica y moral negativa, pues parte 
del dato empírico enraizado en la historia de la humanidad y nos da razón de 
lo que no debería ser.

En-Claves14-book.indb   105 04/11/13   14:54



106	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

La tarea de rehabilitar 
una “ciencia del hombre” en Erich Fromm

Toda teoría que propone un ideal de “vida buena” está asentada sobre unos 
determinados supuestos antropológicos que sirven de referentes para validar 
qué es aquello a lo que el ser humano debe aspirar o tender. Y a su vez, este 
referente antropológico tiene relación con los referentes morales, puesto que si 
no partimos de una noción de ser humano, no podemos tener un criterio para 
diferenciar lo justo de lo injusto, lo tolerable de lo intolerable. En esta perspectiva, y 
tomando en cuenta el legado de la tradición humanista de Occidente, Erich Fromm 
—responsable del departamento de psicología social en la primera Escuela de 
Fráncfort— lanza la propuesta de rehabilitar una noción de naturaleza humana, 
pues está convencido, como él mismo señala, que “las fuentes de las normas para 
una conducta ética han de encontrarse en la propia naturaleza del hombre [… 
ya que] las normas morales se basan en las cualidades inherentes al hombre”.2

Para Fromm la complejidad del ser humano ha sido simplificada demasiado 
por los saberes científico-tecnológicos, al grado que ha provocado en el hom-
bre el desconocimiento de sí mismo; por ello considera necesario reivindicar el 
conocimiento del hombre, como “ciencia del hombre”.3 Tal conocimiento ha de 
ser el conocimiento crítico de la completa realidad humana, cuya explicación 
tendrá en cuenta la condición subjetiva propia del hombre, la comprensión de lo 
que él ha dicho y dice acerca de sí mismo, de sus intenciones, de sus deseos, 
de sus anhelos, del sentido de sí mismo y su propia existencia.4 La posibilidad de 
dicha ciencia descansa, pues, sobre la existencia misma del hombre: “el con-
cepto de una ciencia del hombre descansa sobre la premisa de que su objeto, 
el hombre, existe y de que hay una naturaleza humana que caracteriza a la 
especie humana”.5

Éste es un punto problemático de la cuestión, debido a la dificultad de definir 
satisfactoriamente la naturaleza humana, pues muchas corrientes de la filosofía 
contemporánea arguyen que se trata de una construcción teórica.6 

2  Erich Fromm, Ética y psicoanálisis. México, fce, 2010, p. 19.
3  E. Fromm, La revolución de la esperanza: hacia una tecnología humanizada. México, fce, 

1985, p. 106.
4  La propuesta de Fromm acerca de una ciencia del hombre pretende ser lo más integral 

posible, como él mismo lo expresa: “debiera llamarse […] ‘ciencia del hombre’, una disciplina que 
trabajaría con los datos de la historia, la sociología, la psicología, la teología, la mitología, la fisiolo-
gía, la economía y el arte, en cuanto fuesen relevantes para comprender al hombre”. (Ibid., p. 64.)

5  E. Fromm, Ética y psicoanálisis, p. 33. 
6  Véase de E. Fromm, El corazón del hombre: su potencia para el bien y para el mal. México, 

fce, 1995, pp. 134-135; Anatomía de la destructividad humana. México, Siglo XXI, 1983, pp. 223-

En-Claves14-book.indb   106 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Erich Fromm: bases para una antropología paradójica	 107

Más recientemente, con el desarrollo de los diversos campos científicos en 
los que se tiene como objeto al ser humano, cualquier intento de ofrecer una 
definición de naturaleza humana se topa inmediatamente con la objeción de 
que tal respuesta no es más que especulación metafísica, entendida como algo 
esencialista, ahistórico, inmutable, un eidos creado por Dios o regido por una ley 
eterna y, por tanto, digna de rechazo por su oposición a la realidad histórica, finita 
y contingente del ser humano. Otra de las objeciones a la noción proviene de 
la crítica de las ideologías que encontramos en la Teoría crítica de la sociedad, 
para la cual la idea de una naturaleza supuestamente universal ha caído en una 
generalización abusiva, y en nombre de ella se han justificado toda clase de 
situaciones denigrantes, desde la esclavitud hasta las formas de dominio de la 
sociedad burguesa-capitalista, y clínicamente para aceptar que son inevitables 
algunos aspectos indeseables del comportamiento humano como la voracidad, 
el crimen, el engaño y la mentira. 

En estas condiciones se presenta la siguiente cuestión, ¿cómo afirmar en 
qué consiste la “naturaleza humana”sin caer ni en reduccionismos cientificistas 
ni en el esencialismo histórico? La reflexión filosófico-antropológica frommiana, 
apoyándose en Marx y Freud,7 pero yendo más allá de ellos, ofrece una vía de 
solución: la consideración de que la naturaleza humana8 tiene su punto nodal en 
la “contradicción inherente de la existencia humana”.9 Fromm aborda la realidad 
humana como una realidad procesual (antropogénesis)10 cuyo desenvolvimiento 
ha de esclarecerse desde las condiciones de vida del hombre concreto en su 

224; Ética y psicoanálisis, pp. 35-36; La revolución de la esperanza..., pp. 64-66. Asimismo véase 
también: J. A. Pérez Tapias, Filosofía y crítica de la cultura. Madrid, Trotta, 2000, pp. 172-179.

7  Véase: Leonidas K. Cheliotis, “For a Freudo-Marxist critique of social domination: Redis-
covering Erich Fromm through the mirror of Pierre Bourdieu”, en Journal of Classical Sociology, 
vol. 11, núm. 4, noviembre de 2011, pp. 438-461.

8  Véanse las obras de E. Fromm, Psicoanálisis de la sociedad contemporánea: hacia una 
sociedad sana. México, fce, 2004, p. 31; Ética y psicoanálisis, pp. 51-63; La revolución de la espe-
ranza…, pp. 66-67. Para evitar las posibles connotaciones metafísicas y cientificistas de la expresión 
naturaleza humana, en el resto del texto se hará únicamente uso de la terminología frommiana de 
condición humana. También puede verse del mismo autor, “The Present Human Condition”, en The 
Dogma of Christ: And Other Essays on Religion, Psychology and Culture. Londres, Routledge, 2004, 
pp. 70-76. (Existe traducción: La condición humana actual. Barcelona, Paidós, 1981, pp. 9-18).

9  Michael Maccoby, “Social character vs. the productive ideal: the contribution and contradic-
tion in fromm’s view of man”, en Praxis International, vol. 2, núm. 1, abril de 1982, pp. 70-83; y 
E. Fromm, Más allá de las cadenas de la ilusión: mi encuentro con Marx y Freud. 2ª ed. México, 
Herrero Hermanos, 1968, p. 144 y El corazón del hombre..., p. 135.

10  Con base en la teoría de Marx, el término antropogénesis hace referencia al estado en el 
que el hombre es hacedor de su propia historia y se hace a sí mismo, condicionado por la historia 
que hace. (J. A. Pérez Tapias, op. cit., p. 228.)

En-Claves14-book.indb   107 04/11/13   14:54



108	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

existencia histórica, una existencia atravesada por paradojas, que la ciencia del 
hombre ha de afrontar en toda su crudeza.11 La observación de las condiciones 
propias de la existencia humana, de las cuales surgen todas las diversas posibi-
lidades de lo humano, nos acercan a descubrir la contradicción inherente en el 
hombre.12 A primera vista resalta que éste, por lo que respecta a su cuerpo y a 
sus funciones fisiológicas, pertenece al reino animal. Sin embargo, a diferencia 
del resto de ellos —cuya existencia es una existencia armónica con la naturaleza 
y cuya conducta está determinada por los instintos— el hombre parece estar 
separado de la naturaleza y su equipo instintivo resulta incompleto e insuficiente 
para asegurarle la supervivencia, convirtiéndose así, biológicamente hablando, 
en el animal más desvalido y frágil.13 En el momento en que el hombre se 
pone de pie, se emancipa de la naturaleza: disminuye notablemente el sentido 
más poderoso que lo ponía en estado armónico con aquélla: el olfato, y aumenta, 
compensatoriamente, el tamaño y complejidad de su masa encefálica. Por eso, 
Fromm concluye que el hombre es un fenómeno nuevo en la naturaleza, pues 
“es el primate que apareció en el punto de la evolución en que la determinación 
instintiva había llegado al mínimo y el desarrollo del cerebro al máximo”.14

El desarrollo y la complejidad del cerebro es la clave biológica de la supervi-
vencia de la especie humana: si la ausencia de determinación instintiva parecía 
poner al hombre en una posición sumamente frágil y desvalida respecto de las 
otras especies, en esa misma debilidad biológica es donde radica la condición 
de su fuerza, gracias a su cerebro.15 El hombre, como los demás animales, tiene 
inteligencia que le permite realizar procesos mentales para conseguir objeti-
vos inmediatos, en orden a lo práctico para sobrevivir. Pero las modificaciones 
cerebrales le han dotado de particularidades enteramente nuevas: la razón y la 
conciencia de sí mismo, cualidades mentales de las que carecen los animales.16 

11  E. Fromm, Ética y psicoanálisis, p. 262.
12  Para Fromm este abordaje no se realiza ya desde especulación metafísica, sino del examen 

de los datos de la antropología, la historia, la psicología del niño y la psicopatología individual y 
social. (E. Fromm, La revolución de la esperanza…, p. 67.) 

13  E. Fromm, Psicoanálisis de la sociedad contemporánea…, pp. 26-27. En otro trabajo he 
analizado el tema de la insuficiencia existencial o desvalimiento fisiológico, como condición del 
pensamiento racional y de la cultura, basado en la versión platónica del célebre mito de Prometeo 
(Platón, Protágoras, [320c-323ª], Diálogos. Madrid, Gredos, 2000, i, pp. 388-392); R. Rivas, “Me-
táfora y mentira. Aproximación al concepto de cultura en Nietzsche”, en Intersticios, año 13, núm. 
29. México, 2008, pp. 101-114.

14  E. Fromm, Anatomía de la destructividad humana. 8ª ed. México, Siglo XXI, 1983, p. 229.
15  J. A. Pérez Tapias, op. cit., p. 180.
16  A decir de Fromm, él mismo comparte esta opinión con dos destacados investigadores en el 

campo de la evolución humana, sus contemporáneos: F. M. Bergounioux, paleontólogo, y el zoólo-
go y genetista T. Dobzahansky. (E. Fromm, Anatomía de la destructividad humana, pp. 233-234.)

En-Claves14-book.indb   108 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Erich Fromm: bases para una antropología paradójica	 109

La primera supera la inteligencia instrumental, pues le da capacidad de aplicar 
su pensamiento a la comprensión objetiva —es decir, no sólo conoce los obje-
tos, sino sabe que los conoce—. Por la segunda, puede conocerse a sí mismo 
y a los otros como tales, se da cuenta de su importancia y de las limitaciones 
de su existencia y, finalmente, vislumbra su propio fin: la muerte.17 Se puede 
comprobar, de este modo, cómo “la autoconciencia, la razón y la imaginación 
rompieron la armonía que caracteriza la existencia del animal”.18 

La principal contradicción de la existencia humana es la siguiente: el hombre 
se ha de enfrentar al conflicto de ser una parte de la naturaleza y ser, sin em-
bargo, una rareza de la misma, porque está separado de ella. Está sometido a 
sus leyes físicas y no puede modificarlas y, al mismo tiempo, trasciende a todo 
el resto de la naturaleza; siendo parte de ella, está aparte. Nunca se ve libre 
de la dicotomía de su existencia: no puede liberarse de su mente aunque 
quiera, y no puede liberarse de su cuerpo mientras viva —y éste le impulsa a 
desear la vida—. La razón, que es la bendición del hombre, paradójicamente 
se convierte también en su maldición, pues le hace consciente y le obliga a 
luchar constantemente para resolver esta contradicción insoluble. 

A diferencia de los animales, el hombre no puede vivir su vida repitiendo los 
patrones de su especie, sino que él tiene que vivirla. El animal está satisfecho si 
sus necesidades fisiológicas son satisfechas, pero la satisfacción de éstas no 
basta para hacer feliz al hombre, ya que sus necesidades más intensas no son 
las enraizadas en su cuerpo, sino en la peculiaridad misma de su existencia. De 
ahí que el hombre sea el único animal para el que su propia existencia consti-
tuye un problema del cual no puede evadirse. Es el único que puede sentirse 
expulsado del paraíso.19 Es prisionero del drama al que le enfrentan su razón 
y autoconciencia, pero tiene que seguir desarrollando su razón hasta hacerse 
dueño de la naturaleza y de sí mismo. La contradicción fundamental no puede 
verse como una mera contrariedad entre polos estáticamente aislados; sino que 
surge en las condiciones específicas de la existencia humana y está entrete-
jiéndose constantemente en medio de ella. Las contradicciones derivadas de 
ésta son ineludibles y por tanto irrenunciables. Lo que sí se puede y se debe, 
es reaccionar ante ellas de manera que se potencien hacia un camino que 
permita el tránsito de la hominización a la humanización. La carencia originaria 

17  Véase las obras de E. Fromm, El humanismo como utopía real. México, Paidós, 1998, 
p. 109; El corazón del hombre..., p. 135; Anatomía de la destructividad humana, p. 230; Ética y 
psicoanálisis, p. 53.

18  Consúltense sus libros: Psicoanálisis de la sociedad contemporánea, p. 27 y Ética y psi-
coanálisis, p. 52.

19  E. Fromm, Psicoanálisis de la sociedad contemporánea, pp. 28-29.

En-Claves14-book.indb   109 04/11/13   14:54



110	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

(también llamada “negatividad originaria”) inserta en la contradicción existencial 
descrita se presenta en una doble vertiente: por una parte como desventaja 
frente a la naturaleza y, por otra, como condición de posibilidad del caudal de 
las potencialidades propias de la condición humana. Desde nuestro punto de 
vista, son éstas las que hacen posible dicho tránsito hacia la humanización.

Pero cuando a esta primera negatividad se le añade una segunda —inducida 
socialmente por las estructuras, las prácticas o el modo de vida vigentes— 
que obstruya el despliegue de las potencialidades positivas por la imposición 
de ciertas disfuncionalidades que generan sufrimiento, angustia, malestar, 
miedo, dolor, cabe hablar de una alienación histórica, en cuya tensión es difí-
cilmente viable un desarrollo humanizante.20 Tal alienación surge a la par de 
la historia, con el primer acto de libertad, cuando el hombre cortó los vínculos 
que lo unían con la naturaleza.21 Si bien se observa en la historia una cons-
tante tendencia emancipadora, ésta misma, paradójicamente, se ve afectada 
por múltiples relaciones de dominio que le salen al paso, de manera que los 
logros emancipadores se ven acompañados por nuevas formas de dominio y 
alienación. La historia de la humanidad es, de este modo, historia de libertad 
e historia de alienación, y este antagonismo de tendencias opuestas es el 
que permite hablar de contradicciones históricas. Fromm las distingue de las 
contradicciones existenciales —congénitas al hombre e ineludibles—, pues se 
presentan en determinados momentos de la evolución cultural, y se deben a 
causas igualmente determinadas. Las contradicciones históricas no constituyen, 
pues, una parte necesaria de la vida humana, sino que son obra del hombre.22 
El reconocimiento de la paradójica condición humana y, al mismo tiempo, de 
su capacidad para desplegar sus potencialidades, son necesarias para que el 
hombre sea capaz de garantizarse éxito en la acuciante tarea de ser él mismo 
para sí mismo y alcanzar la felicidad por medio de la realización plena de las 
facultades particulares y al mismo tiempo luchar por la emancipación de esas 
contradicciones históricas.

20  J. A. Pérez Tapias, op. cit.,  pp. 233-234.
21  E. Fromm, Y seréis como dioses, p. 67.
22  J. A. Pérez Tapias, op. cit., pp. 232-233. 

En-Claves14-book.indb   110 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Erich Fromm: bases para una antropología paradójica	 111

Las dos tendencias frommianas:
“Biofilia” y “Necrofilia”

El constante estado de desequilibrio de la existencia humana genera necesi-
dades que en mucho sobrepasan aquéllas derivadas de su origen animal. Por 
una parte, la contradicción esencial de su propia existencia obliga al hombre a 
buscar una solución a ella. Por otra, su razón e imaginación le exigen orientarse 
intelectualmente en el mundo. Estas necesidades dan lugar a una tendencia 
a restaurar el estado de equilibrio y de unidad entre él mismo, los demás y el 
resto de la naturaleza. El hombre no es una cosa, sino un ser viviente que está 
en un continuo proceso de desarrollo, en cada punto de su vida aún no es todo 
lo que puede ser. De este modo, al hombre sólo le queda buscar la unificación 
de su existencia en su propio esfuerzo productivo, pues de otra manera su 
autoextinción será inminente.23 

Este intento de restauración lo hace en primer lugar, por medio de la razón, la 
cual faculta al hombre para construir un cuadro mental inclusivo del mundo que 
le sirve como marco de referencia para dar respuesta al problema de dónde 
está y qué es lo que debe hacer. En segundo lugar, puesto que es una entidad 
dotada de cuerpo y mente, ha de reaccionar ante la dicotomía de su existencia 
no sólo pensando, sino con el proceso total de la vida, con sus sentimientos y 
sus acciones. De aquí que todo sistema satisfactorio de orientación contiene 
no sólo elementos intelectuales, sino también sensoriales y sentimentales, que 
se manifiestan en la relación con un objeto de devoción o vinculación afectiva. 
La devoción a una meta o una idea o a un poder que trascienda al hombre, es 
una expresión de esta necesidad de plenitud en el proceso de vivir.24 

Al enfrentarse a una contradicción que lo hunde en la deshumanización, el 
hombre no puede permanecer pasivo, sino que entra en acción a fin de resol-
verla. Cuanto más una sociedad lo mutila, tanto más éste está disconforme, 
y la misma disconformidad es el motor que le impulsa eventualmente a cambiar 
las formas sociales que lo mutilan. El hombre siempre ha reaccionado contra 
aquellas condiciones que le hacen intolerable el desequilibrio entre el orden social 
y las necesidades humanas. Todo progreso humano se debe a este hecho. No 
se trata de que el hombre tenga una tendencia humana al progreso, sino que 
lo impulsa la necesidad de resolver las contradicciones que se replantea en 
cada nueva etapa de desarrollo. La necesidad de una estructura orientadora se 

23  E. Fromm, El amor a la vida, p. 222.
24  Véanse sus obras: Psicoanálisis de la sociedad contemporánea, pp. 59-60 y Ética y 

psicoanálisis, p. 60.

En-Claves14-book.indb   111 04/11/13   14:54



112	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

manifiesta por las propias tendencias que se observan en la conducta humana 
a lo largo de la historia.

La alternativa fundamental de una estructura orientadora supone, implíci-
tamente, la elección entre la vida y la muerte, considerando éstos no como 
estados biológicos, sino como estados de ser, como modos de relacionarse con 
el mundo, con los demás y consigo mismo. En este sentido, la vida significa un 
cambio constante, a la manera de un nacimiento continuo. La muerte significa, 
por el contrario, un cese en el desarrollo, dejar de evolucionar, una tediosa 
repetición.25 Elegir entre la vida y la muerte implica, en últimos términos, optar 
entre creatividad y destructividad, entre equilibrio y violencia, realidad y engaño, 
objetividad e intolerancia, fraternidad y dominio, libertad y opresión, emancipa-
ción y alienación, independencia y sometimiento, progreso y regresión, y quizá 
optar por la gran encrucijada de nuestro tiempo: humanización o barbarie.

Se ha afirmado desde el punto de la biología que, filogenéticamente, las 
primeras formas de organización por selección natural y por poseer las carac-
terísticas mejor estructuradas químicamente, seguían un curso en la flecha del 
tiempo hacia más estructura y mejor función: el requisito era sobrevivir. Y surge 
la pregunta: ¿para qué sobrevivir?, ¿por qué la vida, a diferencia de la muerte? 
La vida debe prevalecer. Sí, como rebeldía, entre más vida, menos muerte; 
entre más vida mayor posibilidad de escapar de la materia, así la connotación 
vital ya no es sólo materia, es algo diferente que podríamos llamar espíritu o 
energía, es una nueva propiedad, ajena, contradictoria y hasta antagónica a lo 
universal que fue su creación, como vimos a propósito de la paradoja humana.

Freud en El malestar en la cultura,26 había aportado la conceptualización 
de dos tipos de pulsiones en la vida anímica. Unas buscan conducir al ser vivo 
hasta la muerte, y las llama “pulsiones de muerte” o Thánatos. Las otras serían 
las pulsiones libidinales o de la vida, conocidas como Eros, cuyo propósito 
sería configurar, a partir de la sustancia viva, unidades cada vez mayores para 
obtener así la perduración de la vida y conducirla a desarrollos cada vez más 
altos. Fromm desarrolla el concepto de biofilia —que podría compararse con 
Eros— y la considera como una tendencia a conservar la vida y a luchar contra 
la muerte. Para él la vida es acrecentamiento de modo estructural. Unificación 
y crecimiento integrado son atributos de todos los procesos vitales, no sólo por 
lo que concierne a las células, sino también con respecto al sentimiento y el 
pensamiento. Como ejemplo se puede aludir a la tendencia natural formada a lo 
largo del desarrollo histórico: la tendencia a la unión. La unión sexual se basó en 

25  E. Fromm, Ética y psicoanálisis, p.145.
26  S. Freud, “El malestar en la cultura”, en Obras completas (1927-1931), vol. xxi. Buenos 

Aires, Amorrortu, 1976.

En-Claves14-book.indb   112 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Erich Fromm: bases para una antropología paradójica	 113

la atracción de los polos masculino y femenino. En ello reside —según Fromm 
e indirectamente en Freud— el placer más intenso: la fusión y creación de un 
ser nuevo. Para Fromm, el ciclo de la vida es unión, nacimiento y crecimiento, 
así como el ciclo de la muerte es cesación de crecimiento, desintegración y 
descomposición.27

Entonces, a la orientación que tiende a conservar la vida, Fromm la denomi-
na tendencia biófila (biofilia, biofílica) y a la opuesta, la que tiende a destruirla, 
tendencia necrófila (necrofilia, necrofílica).28 La orientación biófila se manifiesta 
principalmente en un doble aspecto: el primero, en cuanto a la tendencia a vivir 
y a combatir la muerte; el segundo, en cuanto a la tendencia de integrar y unir, y 
en este sentido tiende a unirse con entidades diferentes y opuestas, y a crecer 
de un modo estructural. Tal integración de unificación y crecimiento es caracte-
rística de todos los procesos vitales. Por su parte, la orientación necrófila es la 
única respuesta a la vida que está en completa oposición con ella: se inclina por 
la violencia y la destrucción, le atrae profundamente la muerte y adora la fuerza. 
El necrófilo ama todo lo que no crece, todo lo que es mecánico. Reduce todo 
(procesos, sentimientos y pensamientos de vida) a cosas que puede poseer y 
controlar, pues en el acto de controlar mata la vida. Por eso sus valores supre-
mos son la obediencia y la alienación. Lo que cuenta para esta orientación no 
es el ser, sino el tener.

De acuerdo con lo anterior, se entiende que en el ser humano esté la po-
sibilidad de inclinarse tanto hacia la biofilia como hacia la necrofilia.29 Éstas 
constituyen estructuras de sentido ante las cuales el ser humano no puede 
sustraerse. Pero si no puede escapar de éstas, ¿por qué es necesario tomar 
partido por alguna? Se infiere que las tendencias biófilas tienen que imponerse 
sobre las necrófilas porque están referidas a la promoción, acrecentamiento y 
desarrollo de la vida humana, a la manera del concepto ontológico spinoziano del 
connatus hacia la conservación y también hacia el acrecentamiento (todo lo vivo 
quiere vivir). Recordemos que para Spinoza “existe un ímpetu universal de todo 
lo que es a preservar en el ser”. 30 Hay una tendencia universal y natural entre 

27  R. Solana, “Eros o Biofilia”, en Revista Intercontinental de Psicología y Educación, vol. 8, 
núm. 2, julio-diciembre de 2006, pp. 163-165.

28  E. Fromm, El corazón del hombre..., pp. 40-48.
29  E. Fromm, La revolución de la esperanza…, pp. 95-98.
30  B. Spinoza, Ética demostrada según el orden geométrico, parte iii, proposición vi. Madrid, 

Orbis, 1980, pp. 130 y ss. Este connatus obedece a una tendencia racional de la única substancia, 
Dios o la Naturaleza. Este planteamiento se puede leer con cierto aire de familia con la categoría 
central del pensamiento de A. Schepenhauer, a saber: la concepción de “la voluntad de vivir”, esto 
es, la fuerza o voluntad universal que tiene como objeto de su querer la vida; es un ciego impulso 
cósmico irracional que domina toda la naturaleza y se manifiesta en todos sus dominios, persiguiendo 

En-Claves14-book.indb   113 04/11/13   14:54



114	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

los seres vivientes a preservar en la vida. En la condición humana es posible 
encontrar el conatus hacia la conservación,31 y para Fromm, esto es la medida 
del bien y del mal. Podemos resumir el principio moral frommiano en la siguiente 
fórmula: “Bueno es la reverencia para la vida, todo lo que fortifica la vida, el 
crecimiento, el desarrollo. Malo es todo lo que ahoga la vida, lo que la angosta, 
lo que la parte en trozos”.32 La tendencia de la vida hacia su preservación y 
desarrollo se vuelve el principio normativo de lo bueno y malo.

Esta conclusión quizá puede parecer apresurada. Por una parte, porque 
puede catalogar esta reflexión dentro de la “falacia naturalista”, según la cual no 
pueden derivarse juicios prescriptivos de juicios descriptivos; no puede inferirse 
el “debe” del “es”. Por otra parte, tal conclusión no es estrictamente “formal”, 
que es una condición para que quede garantizado el respeto a la pluralidad de 
formas de vida; por el contrario, la formulación tiene una fuerte connotación 
material, lo cual atenta contra el pluralismo tan reivindicado en nuestros días. 
Pero, como sostiene E. Dussel, la producción, reproducción y desarrollo de 
la vida de cada sujeto humano es ella misma un hecho sobre el que pueden 
efectuarse “juicios de hecho” o “enunciados descriptivos”.

Puesto que la vida humana se nos entrega a nosotros mismos, como un 
hecho, y con la responsabilidad de hacernos cargo de ella, se torna a su vez en 
una exigencia simultánea y necesaria, “que se ‘impone’ a la voluntad (al orden 
pulsional de la humanidad como género, de la comunidad y a cada sujeto ético) 
por su inevitable constitución autorreflexiva”.33 No es un salto injustificado del 
“ser” al “deber ser”. La vida humana no sólo se da espontáneamente, sino que 

solamente su perpetuación. Esta voluntad de vivir se objetiva prácticamente en toda realidad y se 
hace consciente y reflexiva en el hombre. (Véase: A. Schopenhauer, El mundo como voluntad y 
representación, ii, §§ 24-25.) De la misma manera, se puede relacionar con la concepción de la vida 
en F. Nietzsche, es decir, el impulso vital, que todo lo abarca y que siempre aspira a más. La vida, 
es fuerza ciega, y toda fuerza impulsora sería a su vez expresión de la vida, ésta sería el principio 
afirmador de todo lo existente: “la vida es el impulso que conduce a hallar la forma superior de todo 
lo que existe”. (F. Nietzsche, “Eterno retorno y voluntad de poder”, en Fragmentos póstumos. Madrid, 
Tecnos, 2006.). La radical diferencia con el planteamiento spinoziano es que en éste, la vida es 
una tendencia racional; mientras que en Schopenhauer y Nietzsche, la vida es ciega e irracional.

31  Fromm se ve influido por el concepto de la reverencia por la vida, acuñado por el premio 
Nobel de la paz (1952), Albert Schweitzer. (Véanse sus obras: ¿Tener o ser? México, fce, 1994, p. 
155 y La revolución de la esperanza…, p. 94.

32  E. Fromm, El corazón del hombre..., p. 48.
33  Enrique Dussel, Ética de la liberación. En la edad de la globalización y la exclusión. Madrid, 

Trotta / uam-i, pp. 138 y ss. Para superar la crítica la falacia naturalista, Dussel propone el siguiente 
ejemplo: “Juan, que es un ser viviente autoconsciente, debe seguir comiendo. Si no comiera moriría, 
y por ser autorresponsable de su vida, dicha decisión de no comer debería juzgarse como suicidio. 
Pero esto es éticamente injustificable”.

En-Claves14-book.indb   114 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Erich Fromm: bases para una antropología paradójica	 115

se nos impone a nosotros mismos como una “obligación” su conservación y de-
sarrollo. Es decir, sobre el “hay vida humana” se puede “fundamentar” racional, 
práctico-material y reflexivamente el deber ser ético, que puede emitirse como 
“enunciado normativo” o “juicios éticos de realidad”, con pretensión de verdad, 
como exigencias deónticas de producir, reproducir y desarrollar la misma vida 
del sujeto ético.

Desde el ser-viviente del sujeto humano se puede fundamentar la exigencia 
el deber-vivir de la propia vida, y esto porque la vida humana es reflexiva y 
autorresponsable, contando con la voluntad autónoma y solidaria para poder 
sobrevivir. Ciertamente aquí se encuentra la debilidad, pero al mismo tiempo 
la necesidad de la ética, en su nivel deóntico, como normativa. Si los seres 
humanos perdieran esta conciencia ética, podrían precipitarse en un suicidio 
colectivo. El vivir se transforma así de un criterio de verdad práctica en una 
exigencia ética: en el deber-vivir.34 Si Kant había definido a las máximas como 
el principio subjetivo del querer, mientras que el principio objetivo es el “deber”. 
Aunque Nietzsche trató de invertir la fórmula, cambiar el deber por el querer, de 
cualquiera se impone como factum rationis que lo vivo quiere vivir. Entonces, 
si la vida —y la vida humana— quiere vivir, la vida —y la vida humana— debe 
vivir. La vida humana es criterio de verdad práctica porque el hecho de la verdad 
sólo puede darse en un ser viviente-cerebral que puede subjetivamente, mediado 
discursivamente, constituir lo real como mediación de su propia vida producida, 
reproducida y desarrollada auto-reflejamente. No sólo somos vivientes, sino que 
somos los únicos vivientes a los que la vida humana se nos ha dado a cargo. De 
ahí se derivan o pueden derivarse prescripciones normativas.35

El pensamiento frommiano
como propuesta de una ética negativa

Comenzaremos señalando el sentido de lo “negativo” en esta propuesta. Para 
ello es ineludible remitirse, únicamente a manera de referencia hermenéutica, a 

34  Ibid., p. 139.
35  Coincidimos con Dussel en que esto es lo que obliga a hacerse cargo de la propia vida y la de 

los demás, es decir a hacerse responsable. En latín el verbo respondere viene de spondere: “tomar 
a cargo”, “hacerse cargo del otro”, “sacar la cara por el otro”. Este autor formula como principio ético 
material fundamental para su programa ético lo siguiente: “El que actúa éticamente debe producir, 
reproducir y desarrollar autorresponsablemente la vida concreta de cada sujeto humano, en una 
comunidad de vida”. (Ibid., p. 140.)

En-Claves14-book.indb   115 04/11/13   14:54



116	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

la Dialéctica negativa de Theodor Adorno.36 En esta obra su autor propone partir 
de una dialéctica hegeliana invertida, puesta sobre sus pies. Adorno, debido a 
la influencia del materialismo marxista,37 rechaza la dialéctica del idealismo, que 
considera dialéctica de la identidad, no aceptando esa identificación ni su con-
siguiente justificación del statu quo.38 Para él la realidad no sólo no es racional, 
sino que habría llegado a alcanzar un estado de irracionalidad cualitativamente 
nuevo. Ello, no obstante, no le llevará a proclamar un abandono de la racionali-
dad, sino a establecer una nueva noción de razón, una razón crítica que le sirva 
para fundamentar filosóficamente su rechazo de la sociedad establecida, razón 
crítica que se va a ejercitar una “dialéctica negativa”. Es dialéctica, en tanto que 
parte del reconocimiento del carácter contradictorio de la razón humana. Es ne-
gativa, porque se presenta como crítica y negación de la positividad dada. Ante 
todo, dialéctica negativa significará para Adorno la no afirmación de la identidad 
entre razón y realidad, entre sujeto y objeto, entre éste y su concepto. Afirmar la 
identidad equivale a anular las diferencias, reducir la multiplicidad a la unidad, 
lo dado particular y concreto al pensamiento, para así poder dominarlo. Así pues la 
Dialéctica negativa se define como anti-sistema y que no acepta la “identidad 
del concepto”. La razón crítica, que emplea una dialéctica negativa, no acepta 
gratuitamente la evidencia de la destrucción, el sufrimiento y la muerte. En ese 
sentido se hablará de antropología y ética negativas.

Recuperando lo analizado líneas arriba, si miramos la historia humana se 
hace patente que las pautas biófilas llevan siempre al acrecentamiento y desa-
rrollo de las potencialidades humanas, mientras que las necrófilas conducen a 
la disfunción y a la patología, aunque estas últimas parezcan imponerse como 
norma a lo largo del tiempo. Al parecer, el mal, el sufrimiento y la muerte quieren 
tener la última palabra. Para problematizar sobre esta cuestión, tomemos como 
referencia en esta última parte la sentencia del poeta latino del siglo ii, Plubio 
Terencio, Homo sum; humani nihil a me alienum puto (“Hombre soy y pienso que 
nada humano me es ajeno”).39 Este dictum nos advierte que todo hombre, en sí 

36  Th. W. Adorno, Dialéctica negativa. Madrid, Taurus, 1984, pp. 7-54.
37  Recordemos que señaló Carlos Marx en el “Epílogo” a la edición de 1873 de El capial: “Mi 

método dialéctico, no sólo difiere fundamentalmente del de Hegel, sino que le es directamente 
opuesto.[…] Hegel pone la dialéctica al revés. No hay más que darle la vuelta para descubrir el 
núcleo racional bajo la envoltura mística. (México, Siglo XXI, México, 2001, p. 20.) Véase también: 
Carlos Marx, Manuscritos económico filosóficos 1844 <http://www.marxists.org/espanol/m-e/1840s/
manuscritos/index.htm>.

38  “Lo que podría ser de otro modo, es igualado”: Max Horkheimer y Th. W. Adorno, Dialéctica 
de la Ilustración. Fragmentos filosóficos. Madrid, Trotta, 1994, p. 67.

39  Publio Terencio, Obras. Madrid, Gredos, 2008, p. 77. Esta frase aparece en la obra de 
Terencio Heautontimoroumenos (El atormentador de sí mismo), escrita entre 170-160 a. C. y ha 

En-Claves14-book.indb   116 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Erich Fromm: bases para una antropología paradójica	 117

mismo, representa toda la humanidad, por lo cual no hay obra grande ni vil crimen 
de los cuales cada uno no se pueda imaginar autor o corresponsable. El hombre 
sólo puede vislumbrar la experiencia de la humanidad cuando profundiza en su 
subjetividad y no en su esencia abstracta.40 El hacerse uno con la humanidad 
no se reduce a saberse como un miembro más dentro de un género, sino que 
se atisba en la experiencia, cuando uno mismo se descubre por completo, se 
reconoce igual a los otros y se identifica con ellos. La condición humana es única 
e igual en todos los hombres, a pesar de las inevitables diferencias.41 El que 
actúa éticamente debe (como obligación) producir, reproducir y desarrollar auto-
rresponsablemente la vida concreta de cada sujeto humano, en una comunidad 
de vida, desde una “vida buena” cultural e histórica, que se comparte individual 
y solidariamente teniendo como referencia última a toda la humanidad. En esto 
encontramos pretensiones de verdad práctica y pretensiones de universalidad. 
Desde el punto de vista de Fromm, esto no puede negarse, superarse o dejarse 
de lado en ningún caso y derivaría de las mismas tendencias biófilas.

Las nociones antropológicas y éticas anteriormente esbozadas se apoyan en 
un punto de partida de carácter negativo: los tiempos actuales nos ofertan un pesi-
mismo respecto de la condición humana; ésta se presenta atrapada en paradojas 
y sin un ideal de humanidad establecido al cual tender como finalidad, como 
consecuencia del agotamiento del pensar metafísico. Las paradojas reflejan 
el anclaje dialéctico de nuestra condición, inclinada contemporáneamente al 
escepticismo, la desconfianza y la frustración, por la prevalencia de tendencias 
necrófilas en nuestra época —lo que alguien llamó: “La cultura de la muerte”—.42 
El estado de pesimismo del que parte esta perspectiva, nos dice de su talante 
negativo, causado sobre todo por las paradojas históricas que ponen a prueba 
la endeble condición humana.

Si bien la experiencia del ser humano como especie es preciosa y privilegiada 
en todo lo que ha logrado para su autoconservación, la constante histórica ha sido 
la crueldad, la muerte, el sufrimiento, en una palabra, la barbarie. Encontramos 
situaciones de barbarie cuando la humanidad es negada y dividida, cuando los 
humanos se enfrentan entre sí, ahí donde hallamos “suicidios colectivos”.43 Esto 
se opone claramente al conatus, al desarrollo de las tendencias biófilas o de las 

quedado para la posteridad como una justificación de lo que puede ser el comportamiento humano.
40  E. Fromm, La revolución de la esperanza…, pp. 67-147.
41  E. Fromm, El humanismo como utopía real, p. 33.
42  Romano Guardini, El ocaso de la Edad Moderna. Un intento de orientación. Madrid, Cris-

tiandad, 1998.
43  Véase: J. A. Pérez Tapias, “Humanidad y barbarie: de la ‘barbarie cultural’ a la ‘barbarie moral’”, 

en Gazeta de Antropología, núm. 10, 1993, <http://www.ugr.es/~pwlac/G10_04JoseAntonio_Pe-
rez_Tapias.html>. [Consulta: 25 de marzo de 2011.]

En-Claves14-book.indb   117 04/11/13   14:54



118	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

potencialidades humanas. El comportamiento agresivo del hombre, tangible en 
toda clase de manifestación de la destructividad no se debe a un instinto innato 
y, por tanto insuperable, como si el hombre estuviera programado genéticamente 
a la autoextinción, pues esta conducta obedecería a un destino fatal programado 
ya en la condición humana.44 Ciertamente, todo rasgo de conducta inhumano 
como la agresividad, la destructividad o el egoísmo connota la maldad ética 
que virtualmente está ausente en el resto de los animales, lo cual acentúa su 
especificidad en la especie humana —y esto tiene carácter trágico, porque el 
hombre no puede dejar de ser humano y por tanto no puede sustraerse estas 
virtualidades—, pero debe subrayarse que, siguiendo a Fromm, paradójicamen-
te no es innato en él. Lo inhumano se puede explicar como una potencialidad 
secundaria debido a que se manifiesta sólo ante el fracaso en la actualización 
de las potencialidades primarias, las tendencias biófilas.45 

Así como derivado de las tendencias biófilas puede el hombre humanizarse, 
no debemos perder de vista que la deshumanización también es una posibilidad 
del hombre por su propia condición, pero causada por verse distorsionadas 
sus necesidades, lo cual hace que se perviertan los modos de satisfacción, 
reforzando la deshumanización desde las propias necesidades. Lo inhumano 
es considerado entonces como “la pérdida que de sí mismo sufre el hombre en 
el intento de escapar a la carga de su humanidad”.46 De este modo queda claro 
que la maldad humana no tiene por sí misma una existencia independiente, 
sino que es resultado del fracaso en la realización de la vida. Diríamos, que es 
resultado del predominio de las tendencias necrófilas.

Hemos subrayado ya que la peculiaridad de la vida humana radica en la 
indigencia existencial y en la contradicción inherente que le hace ser capaz tanto 
del bien como del mal. Sin embargo en la misma singularidad de la condición 
humana radica la perspectiva positiva del planteamiento frommiano, es decir, 
no hay ningún organismo vivo semejante a él, ninguno que sea consciente de 
su propia tragedia. La condición humana impone por sí misma una exigencia 
desde este mal: luchar por superarlo.

44  K. Cheliotis Leonidas “Violence and narcissism: a frommian perspective on destructiveness 
under authoritarianism”, en Canadian Journal of Sociology; vol. 36, núm. 4, otoño de 2011, pp. 337-
360. Véase E. Fromm, Anatomía de la destructividad humana, pp. 16-20.

45  Fromm distingue en el hombre potencialidades primarias y secundarias. Las primarias son las 
que se actualizan siempre y cuando cuenten con las condiciones necesarias. Las secundarias, las 
que se actualizan sólo si las condiciones son opuestas a las necesidades primarias. Por ejemplo, 
la semilla tiene potencialidad primaria a germinar y dar lugar a un árbol si las condiciones de tierra, 
iluminación y humedad son adecuadas; de mermar alguna de las condiciones mencionadas se 
muere (esto conforma su potencialidad secundaria). [E. Fromm, Ética y psicoanálisis, pp. 234-237.)

46  E. Fromm, El corazón del hombre…, p. 177.

En-Claves14-book.indb   118 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Erich Fromm: bases para una antropología paradójica	 119

El criterio de esta propuesta antropológica y ética que se plantea puede 
inspirarse y complementarse con la máxima de Terencio antes citada, pero apli-
cándole la inversión propuesta por André Glucksmann: “nada in-humano me es 
ajeno”.47 Esta sentencia permite una doble lectura: por una parte, nos recuerda 
nuevamente que cada hombre lleva en sí toda la humanidad, lo que significa 
que también es portador de lo in-humano y, en este sentido, la inhumanidad que 
deshumaniza es también de condición humana. 

En estos tiempos de escepticismo epocal, en los que ni las ciencias pueden 
preciarse de poseer certezas categóricas difícilmente se puede aceptar un ideal 
de humanidad; no sabemos a ciencia cierta en qué consista la realización de la 
vida humana, pero sabemos con toda evidencia qué es lo que se opone a ella. 
Ésta es la razón por la que esta propuesta antropológica y ética no se puede 
establecer a partir de una relación ser-deber ser, sino, en cuanto subraya lo 
in-humano como el no deber-ser al cual aspira superar; se finca, pues, sobre 
un nuevo pilar: la relación entre “ser”-“no deber ser”.48 Quizá esto nuevamente 
me coloque frente a la crítica a la falacia naturalista, sin embargo me situó en 
la afirmación del carácter normativo que se torna la vida humana, en cuanto 
autorreflexivamente asumida y vivida. Histórica y empíricamente puedo seguir 
sosteniendo que el es de las tendencias necrófilas prevalentes en la crueldad 
humana no debe tener la última palabra. Esto no significa en lo absoluto que 
tal posición haga una apuesta por lo inhumano como ideal de vida buena. El 
referente negativo sólo alerta: nadie debe olvidar que es susceptible de ejecutar 
actos inhumanos. Lo inhumano, pues, no es una categoría epistémica, sino 
antropológica y moral “negativa”, pues parte del dato encarnizado en la historia 
de la humanidad del predominio de las tendencias barbáricas y necrófilas.49 No 
se constituye en criterio de verdad, menos aún de moralidad, al menos no en 
sentido positivo, sino como interpelación para nuestras expectativas humani-

47  J. A. Pérez Tapias, Claves humanistas para una educación democrática: de los valores huma-
nos al hombre como valor. Madrid, Anaya, 1996, pp. 195-196. (Véase también André Glucksmann, 
El undécimo mandamiento: ¿es posible ser moral? Barcelona, Ediciones 62, 1993.)

48  Es el equivalente a la teología apofática (negativa) de los místicos, la cual sostiene que los 
únicos predicados atribuibles a Dios son predicados negativos (vía remotionis). No dice lo que Dios 
es, sino lo que no es, que en términos humanos es la manera más racional y verosímil de que lo 
finito se aproxime a lo in-finito. (Juan A .Estrada, Imágenes de Dios. La filosofía ante el lenguaje 
religioso. Madrid, Trotta, 2003.) 

49  El humanismo negativo se encuentra inscrito en la Declaración de los derechos del hombre 
de 1793, donde se dice que la necesidad de afirmar los derechos del hombre nace de la consi-
deración al despotismo. Al respecto, Glucksmann comenta que es la inhumanidad lo que funda 
los derechos del hombre como una barrera puesta a esa inhumanidad, y no una idea definitiva, 
universal y eterna del hombre. (A. Glucksmann op.cit., p. 333; y del mismo autor, El discurso del 
odio. Madrid, Taurus, 2005.

En-Claves14-book.indb   119 04/11/13   14:54



120	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

zantes. Como sostenía Horkheimer, dos años antes de morir: “La esperanza 
de que el horror terrenal no posea la última palabra es seguramente un deseo 
no científico”.50

Reflexiones finales

Los riesgos que afronta la humanidad en estos tiempos de indigencia —los 
conflictos bélicos generalizados, las grandes crisis socio-económicas y ali-
mentarias, los desastres ecológicos—, constatan que ninguna cultura se halla 
exenta de actos de barbarie. Pero, por más que éstos sean deshumanizantes, 
no debemos olvidar que también son humanos —en cuanto proceden del 
hombre—. Esto refleja la ambivalencia propia de toda realidad humana, que 
desde el carácter contradictorio de la existencia del hombre, la encontramos 
como una urdimbre constituida por las tendencias positivas y negativas, huma-
nizantes y deshumanizantes, presentes —aunque en distinta proporción— en 
las diferentes tradiciones y culturas y en las realizaciones de los hombres a lo 
largo de su historia. Tal entramado inseparable explica el devenir de la historia 
humana entre emancipación y alienación, humanidad y barbarie, como las dos 
caras —positiva y negativa— procedentes de la escisión existencial en que se 
desenvuelve la realidad humana.

Cabe advertir que lo inhumano no sólo se presenta como un fenómeno 
subjetivo, sino que depende de causas objetivas que lo inducen y de ahí el 
riesgo de que se pueda consolidar objetivamente en los diversos fenómenos 
socioculturales-burocráticos creados por el hombre —obras, instituciones, 
productos— que, al escaparse de su control, se revierten contra él y alimenten 
la dinámica de regresión, y se traduzcan aún más en formas de alienación, 
opresión, servidumbre, en suma el predominio de las tendencias necrófilas y la 
negatividad de lo humano como inhumano. Considerar la inhumanidad que crece 
entretejida en la humanidad supone denunciar todo comportamiento contrario 
a lo que reclama la humanidad de todos —la de los demás y la propia— y, en 
consecuencia, descubrir la necesidad de una irrenunciable ética universalista 
de anclaje humanista que se erija en baluarte para la defensa de los derechos de 
todo hombre, independientemente de las diferencias socioculturales. 

Sólo cuando el hombre se coloca frente a lo no deseable que trae consigo 
lo inhumano es capaz de identificar, al mismo tiempo, la exigencia implícita de 

50  M. Horkheimer, “Prólogo”, en M. Jay, La imaginación dialéctica. Una historia de la Escuela 
de Frankfurt. 3ª reimp. Madrid, Taurus, 1989, p. 10.

En-Claves14-book.indb   120 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Erich Fromm: bases para una antropología paradójica	 121

revertir eso mismo, de expresar el deseo de que no se vuelva a repetir y la as-
piración y el compromiso por afirmar su “contrario”. El hecho de sufrir, resultante 
de la ausencia de un desarrollo biófilo, produce una tendencia dinámica a vencer 
el sufrimiento: no queremos que el dolor y la muerte tengan la última palabra. El 
sufrimiento de la humanidad nos llama a asumir la propia responsabilidad que 
a cada uno le corresponde ante lo inhumano, pues aquél —como estado afectivo 
común a todos los hombres— interpela al consuelo de la solidaridad. De esta 
manera, lo que hace humanista a esta propuesta antropológica y ética no es 
la búsqueda de la explotación de las posibilidades humanas, sino la mirada de 
misericordia y solidaridad ante la fragilidad humana.51

La propuesta frommiana propone así la instauración de una ética humanista 
a partir de lo que objetivamente puede calificarse de humano: la contradicción 
existencial inherente a nuestra condición.

Si bien el deseo de vivir es inherente al hombre, tener éxito en el acto de 
vivir depende del empleo de sus potencialidades. La ética humanista frommia-
na, colocando como valor supremo e inviolable al hombre, de acuerdo con el 
criterio de moralidad establecido —bueno es lo que promueve el despliegue 
de las potencialidades del hombre y malo lo que las mutila—, lo encamina al 
crecimiento, ensanchamiento y realización de las potencialidades que éste ha 
desarrollado en el curso de la historia.52 En este sentido, no se trata de una ética 
restrictiva, sino de una ética productiva, constructiva. La ética humanista busca 
así promover la capacidad productiva del hombre, entendiendo por productividad 
la capacidad para emplear sus fuerzas y realizar sus potencialidades.53

Pero, lo paradójico de plantear esta ética humanista que está orientada a 
la construcción humanizante del hombre y del mundo, como se puede inferir 
de todo lo anterior, es que no puede garantizar que todos los hombres vean 
y fomenten los signos de la nueva vida y estén preparados en todo momento 
para solidarizarse. Esta propuesta debe estar abierta al riesgo latente de que 
algunas veces esto no se realizará, pues aquéllos, cuya esperanza es débil, 
pugnan aún por la comodidad, el conformismo o por la violencia. 

A pesar de que la apuesta ha de ser por lo “todavía posible”, incluso aunque 
no sea probable, para que el ser humano mantenga la firme decisión de trans-
formar la desesperanza en esa “esperanza paradójica de esperar al Mesías 
todos los días pero no descorazonarse porque no llegue cuando creíamos”.54 

51  E. Fromm, Psicoanálisis de la sociedad contemporánea…, pp. 227-229.
52  E. Fromm, El miedo a la libertad. Buenos Aires, Paidós, 1971, p. 334.
53  La orientación productiva del hombre es analizada ampliamente por Fromm en Ética y 

psicoanálisis, pp. 97-121. 
54  E. Fromm, Anatomía de la destructividad humana, p. 431.

En-Claves14-book.indb   121 04/11/13   14:54



122	 Ricardo M. Rivas García

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 103-122.

Se necesita, por ende, manifestar nuestra esperanza en nuestra experiencia 
de vivir y de transformarnos.55

Conscientes de la endeble condición humana, esperar la desaparición total de 
lo inhumano en la historia de la humanidad es ya por sí mismo un pensamiento 
inhumano. La finalidad de la vida humana es vivirla intensamente, liberarse 
de las ideas de grandiosidad infantil, para lograr convencimiento de nuestras 
verdaderas pero limitadas fuerzas; es ser capaz de admitir la paradoja de que 
cada uno de nosotros es lo más importante del universo y, al mismo tiempo, 
un pequeño grano de polvo en medio de él. Ser capaz de amar la vida y, sin 
embargo, aceptar la muerte sin miedo ni dolor; tolerar la incertidumbre acerca 
de las cuestiones más importantes con que nos enfrenta la vida, y no obstante 
tener fe en nuestras propias ideas y sentimientos. Ser capaz de estar solo y, al 
mismo tiempo, sentirse identificado con las personas que amamos; seguir la voz 
de la conciencia, pero al mismo tiempo no caer en la desesperación cuando 
esa voz no sea suficientemente fuerte para oírla y seguirla. Vivir por el amor, la 
razón y la esperanza, respetando la propia vida y la de los semejantes.56

Fecha de recepción: 02/03/2012
Fecha de aceptación:01/02/2012

55  Conviene aclarar que la esperanza paradójica no está abocada ciegamente hacia el futuro, 
de tal manera que sacrifique el presente y el pasado.

56  E. Fromm, Psicoanálisis de la sociedad contemporánea, pp. 171-172.

En-Claves14-book.indb   122 04/11/13   14:54




