
EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.67

ROBAR EL CUERPO SERÍA RECUPERARLO: 
LA DESTRUCCIÓN DE UN PROCESO 

DE ALTERIDAD CORPORAL TRADICIONAL 
EN PASEO VIENÉS Y LOCURA 

TOTAL DE GÜNTER BRUS

Antonio Sustaita*

Resumen

La mutilación y la herida son estrategias de las que se valió el Accionismo 
vienés para explorar los límites del cuerpo humano. Con base en esto, pare-

cería que la condición para conocerlo es que sea abierto, roto, expuesto en sus 
rincones más recónditos. No hay conocimiento sin encuentro, y para encontrar 
al cuerpo sería preciso entrar en él para encontrarse con su conocimiento. 
Metafórica y real, la estrategia de la herida en el trabajo de Günter Brus, podría 
entenderse como una puerta que permite ese tránsito. En esta investigación 
se intenta explicar, a través del análisis de dos obras de Brus (Locura total y 
Paseo vienés), la forma en que el cuerpo humano fue construido desde el siglo 
xvi y xvii como espacio de conocimiento por distintas disciplinas, así como la 
propuesta accionista para recuperarlo mediante la destrucción de la cuádruple 

* Profesor del Departamento de Artes Visuales. Universidad de Guanajuato, México, yootro@
hotmail.com



68	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

figura de una alteridad tradicional fundada en el poder y el conocimiento: juez-
culpado, verdugo-víctima, médico-cuerpo abierto, artista-modelo.

Palabras clave: arte contemporáneo, accionismo vienés, herida.

Abstract

Mutilation and wound are strategies which Wiener Aktionismus developed in 
order to explore the human body limits. Based on it, it seems that the condition 
to know it, the body, is to be open, broken, exposed in its most secret inner 
places. There is no knowledge without encounter, so in order to find the body it 
would be necessary to go into and throughout it to face its knowledge. Real and 
metaphoric, wound as a strategy in Günter Brus’ work, could be understood as 
a door to go through the body limits. In this investigation I tend to explain, based 
on an analysis of Brus’ Locura total and Paseo Vienes, the way in which the 
human body was built, from the century xvi up to now, as a space of knowledge 
by several scientific and human disciplines, as well as the accionist proposal 
to recover it through the destruction of the fourfold figure of a traditional play 
of otherness based in power and knowledge: judge-guilty, executioner-victim, 
surgeon-open body and artist-model.

Key words: contemporary art, viennese actionism, wound

Introducción

Buscando dar cuenta de la importancia de la mutilación y la herida en el arte con-
temporáneo, estrategias utilizadas por los Accionistas vieneses en este artículo, 
se analizan dos acciones del artista austriaco Günter Brus. Para tal efecto se 
desarrollan cinco puntos principales. En primer lugar, se da cuenta de la herida 
como una estrategia de comunicación. En seguida, se pasa al análisis de las 
acciones mencionadas: Paseo vienés (1965) y Locura total (1968). En tercer 
lugar, se explica la serie o juego de alteridades que serviría de fundamento al 
conocimiento médico y clínico basado en el cuerpo a partir del cuerpo abierto en 
el renacimiento, y su relación con disciplinas tales como la filosofía, la política y 
el arte. Por otro lado, se reflexiona en la escritura del corte buscando entender 
la automutilación como un tipo de escritura simbólica. Por último, se propone el 
término “estética espiral” para situar y comprender el valor estético que podrían 
tener las acciones del cuerpo sobre sí mismo, tan propias del arte corporal. 



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Robar el cuerpo sería recuperarlo	 69

En las acciones de Günter Brus,1 uno de los artistas más relevantes del Ac-
cionismo vienés, la autopintura y la automutilación representan dos momentos 
cruciales en una revolucionaria búsqueda de la realidad corporal. Éste es un 
movimiento comprometido esencialmente con al arte corporal, que tuvo lugar en 
Viena entre los años 1965 y 1970, formado por un grupo de artistas austriacos 
como Günter Brus, Otto Mühl, Rudolf Schwarkogler y Hermann Nitsch, junto con 
los escritores Gerhard Rühm y Oswald Wiener. Marcando un claro desplazamiento 
de la obra hacia la acción, tomó el nombre de accionismo vienés, accionismo, 
Aktionismus, “acción como brutal oposición al verbo, al lenguaje a la palabra, al 
pensamiento, ruptura con el arte como contemplación, arte como reflexión, arte 
como conocimiento”.2

Como ocurre con los demás accionistas, la obra de Brus constituye una crítica 
feroz a la civilización occidental, a la que asocia con el corte y el velo haciéndola 
responsable del cuerpo roto y encubierto del hombre contemporáneo: roto al ser 
separado de la comunidad y, desaparecido, al ser encubierto por los discursos 
de poder que lo alejan de la vista de sí mismo y de sus semejantes. Su llamado 
a la unidad3 apuntaría al restablecimiento de la cultura anterior al corte, cuando 
el hombre no era todavía un ser separado de la naturaleza, de la comunidad, de 
la vida ni del arte; cuando el hombre no era un ser separado de su cuerpo. La 
importancia de la vida y el arte, su interrelación, estaría resumida en su senten-
cia aforística de carácter autobiográfico: “No soy yo quien vive, sino mi arte”.4

En Paseo vienés (1965) y Locura total (1968), las acciones analizadas en 
este ensayo, pareciera que el artista le dice no a un cuerpo falso, que funcio-
naría como envoltura que niega la verdad corporal y, por el contrario, afirma 
la existencia verdadera del cuerpo aprisionado en esa asfixiante envoltura. En 
ambas acciones la herida5 se convierte en una estrategia que permitiría superar  
la condición encubierta del cuerpo. La primera acción de autopintura, de 1963, 
es la Pintura en un espacio laberíntico (Malerei in einmen labyrinthischen 
Raum). Otras son: Ana (1964), Autopintura I (1964), Plata (1964), Automutilación  

1  Artista austriaco, nacido el 27 de septiembre de 1938, en Ardning, Styria.
2  Piedad Soláns, Accionismo vienés. Madrid, Nerea, 2000, p. 11.
3  Günter Brus, Limite du visible. París, Musée National d’art Moderne-Centre de Création In-

dustrielle. Centre Georges Pompidou, 1993, p. 12. La trad. es mía. El texto original es el siguiente: 
“Les rapports simples entre l’homme et la nature, le travail et le repos, l’homme et la communauté, 
l’art et la vie, se mirent à s’effondrer, devinrent obsolètes. Une nouvelle culture s’installa, un art du 
voile et de l’apparence, du cynisme et des modes”.

4  Monica Faber et al., Günter Brus. Quietud nerviosa en el horizonte. Barcelona, macba, 2005, 
p. 53.

5  Junto con la sutura en el caso de Paseo vienés.



70	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

superada (1964, primera aparición en público), Autodestripamiento experi-
mentado hasta el máximo (1964); Paseo vienés (1965) es la primera acción 
de autopintura presentada en el espacio urbano. La primera acción de auto-
mutilación es Locura total, en 1968. Otras acciones de mutilación (1968): El 
ciudadano Günter Brus contempla su cuerpo (1968) y Arte y revolución (1968).

El tema de la desaparición corporal resulta constitutivo de los estudios sobre 
el cuerpo en el arte contemporáneo. Aunque algunos autores tratan de forma 
general el tema del cuerpo, sin poner énfasis en el problema de la desaparición, 
ésta aparece en sus estudios como un rasgo insoslayable del cuerpo en la cultura 
y el arte a partir de la modernidad. Entre estos investigadores cabe destacar a 
Jane Blocker,6 Amelia Jones7 y Patricia Mayayo,8 para quienes la desaparición 
obedece a problemas de género y construcción de la sexualidad; Jean Clair 9 y 
Juan Vicente Aliaga,10 quienes ponen el acento en el cuerpo monstruoso, abyecto 
e inmundo que resulta indigno de verse; Veronique Mauron y Claire De Ribau-
pierre11 y Giorgio Agamben12 para quienes el cuerpo existe como una proyección 
fantasmal; Shinichiro Osaky13 y Georges Didi-Huberman,14 para quienes el cuerpo 
se reduce simplemente a una huella, a un rastro; Lynda Nochlin,15 para quien 
el cuerpo sólo existe como fragmento producto de una catástrofe a partir de la 
modernidad; para Francis Barker16 y Paul Ardenne,17 la desaparición del cuerpo 
obedece a una intextuación, es decir, la huida hacia el texto donde es posible 
manifestar la carnalidad en toda su intensidad. La desaparición del cuerpo en 
el arte contemporáneo ha sacado a la luz un conjunto de problemáticas que, 
con su ausencia, parecían inexistentes, como son el caso del cuerpo engullido 
por el poder disciplinario y laboral, el problema de género, los estudios Queer 

6  Jane Blocker, What the body cost. Minneapolis, University of Minnesota Press, 2004.
7  Amelia Jones ed., Performing the body, Performing the text. Londres, Routledge, 1999. Y de 

la misma autora Body Art. Performing the Subject.
8  Patricia Mayayo, Historias de mujeres: historias del arte. Madrid, Cátedra, 2003.
9  Jean Clair, De Immundo: Apophatisme et apocatastase dans l’art d’aujourd’hui. París, Galilée, 

2004.
10  Juan Vicente Aliaga, Formas del abismo. Gipuzkoa, KM Kulturanea, 1995.
11  Veronique Mauron y Claire de Ribaupierre, Le corps évanoui. París, Hazand, 1999.
12  Giorgio Agamben, El hombre sin contenido. Barcelona, Áltera, 2005.
13  Shinichiro Osaki, Traces. Kyoto, The National Museum of Modern Art., 2004.
14  Georges Didi-Huberman, L’empreinte. París, Centre Georges Pompidou, 1997.
15  Linda Nochlin, The body in pieces: the fragment as a metaphor of modernity. Londres, Tha-

mes and Hudson, 1994.
16  F. Barker, op. cit.
17  Paul Ardenne, L’image corps. Figures de l’humain dans l’art du 20e. Siècle. París, Éditions 

du Regard, 2001.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Robar el cuerpo sería recuperarlo	 71

(relativos a la orientación sexual y la identidad de género), y las problemáticas 
derivadas del enfrentamiento con la institución médica, así como con la institu-
ción política. Por ello, el aspecto biográfico resulta uno de los elementos más 
importantes del arte corporal. Dice Amelia Jones18 que el artista contemporáneo 
experimenta la desaparición, la pérdida de cuerpo, como un desafío, pues sólo 
la lucha contra esta represión podría devolverle el cuerpo arrebatado. En ese 
sentido, el trabajo de los Accionistas vieneses, y en particular las acciones de 
Brus, apuntarían a un retorno del cuerpo que, para hacerlo, lucha contra el 
poder político que históricamente le ha establecido límites, determinándolo,19 
reduciéndolo y provocando su desaparición.

El estudio de la relación cuerpo-espacio en el arte contemporáneo pasa ne-
cesariamente por la dicotomía dentro-fuera. La lucha por la expresión, que pone 
en escena el espacio de la reclusión, donde se encontraría el cuerpo aprisionado, 
remite a un conflicto político. El cuerpo del transgresor, quien cuestiona la ley, es 
remitido a un espacio de cautiverio o exterminio. Esto nos permitirá entender la idea 
desarrollada en el artículo, de un cuerpo aprisionado, encubierto y oculto que lucha 
por salir a través de una acción artística. 

De acuerdo a lo planteado por los autores mencionados anteriormente, podría 
pensarse que el cuerpo falso es el fabricado por la institución alrededor del ver-
dadero, como si de una envoltura se tratase. En ese sentido, y muy a tono con 
el marco construido por Michel Foucault, del cual estos autores se consideran 
deudores, el cuerpo aparece como una nueva categoría que alude a los proce-
sos, estrategias, enfrentamientos y prácticas que el sujeto/actor lleva a cabo en 
el propio espacio de su cuerpo para enfrentarse al poder que busca construirlo 
y narrarlo. Con el término “sujeto/actor” quiero explotar la ambigüedad plantead 
por Foucault en el sentido de que hay dos formas de ser sujeto: en primer lugar, 
relativo a la sujeción y, por otro lado, como sujeto de la acción. Cuando el sujeto, 
mediante una acción liberadora como las acciones aquí analizadas, rompe las 
reglas de la sujeción, deviene actor, es decir, accionista. De acuerdo con lo ex-

18  Amelia Jones, “Regresar al cuerpo, el lugar donde se manifiestan todas las escisiones de 
la cultura occidental”, en Tracey Warr, ed., El cuerpo del artista. Hong Kong, Phaidon, 2006, p. 19.

19  En el primer tomo de Historia de la sexualidad, Michel Foucault define el poder como una 
red de discursos y acciones que, en oposición a la noción tradicional que lo considera asimétrico, 
vertical y destructivo, resultaría nodal (distribuido a lo largo de la red), productor y constructivo. 
Para el pensador cada acción de un sujeto se integraría en las amplias y detalladas estrategias 
que conforman la red de poder. El poder produce cuerpos, conocimientos y, también, acciones 
contrarias o al parecer contrarias a las mismas estrategias que lo conforman. Hasta el sujeto más 
insignificante, mediante sus acciones y producciones, contribuye a la conformación de las redes de 
poder. (Michel Foucault, Historia de la sexualidad .i. La voluntad de saber. México, Siglo XXI, 1989.)



72	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

puesto por Foucault en Vigilar y castigar, podría entenderse como sujeto moderno 
al ser humano que ha sido tomado como objeto de los poderes disciplinarios, de 
vigilancia y control para modelarlo, volverlo dócil y poder incorporarlo a las grandes 
redes de producción de prácticas, objetos, discursos y cuerpos necesarios para 
el funcionamiento del capitalismo.20

La idea de envoltura, presente en la obra de Brus, del cuerpo falso como 
envoltura, serviría de evidencia de la existencia de un cuerpo personal y no 
institucional, cuerpo del sujeto apresado y desaparecido en beneficio de las 
estrategias de poder que lo fagocitan. Ese cuerpo reprimido estaría encubier-
to por un segundo cuerpo verdadero y legal permitido por la institución, que 
buscaría obtener múltiples beneficios de su inserción en redes de producción 
y consumo de bienes materiales y simbólicos. El encuentro, necesariamente 
de carácter abyecto, del sujeto moderno con su cuerpo verdadero, encubierto y 
negado, sería tomado por el poder institucional como una transgresión, un robo 
a la propiedad institucional. La reacción policial a Locura total daría cuenta de 
la ilegalidad de la búsqueda del propio cuerpo emprendida por el artista.

La herida como estrategia de comunicación

La mutilación y la herida son estrategias de las que se valió el Accionismo  
vienés 21 para explorar los límites del cuerpo. Artistas como Mühl, Nitsch, Scwarz
kogler y Brus, como afirma Lydie Pearl, “se sumergen en la materia, esa del interior 
del cuerpo, más allá de las fronteras de la piel. Sus acciones muestran un equi-
valente del retorno a una escena primitiva, original, del ocultamiento en la cloaca 
visceral y matricial”.22 Piedad Solans23 encuentra en la trasgresión, la ruptura y el 
desbordamiento de los límites corporales, la esencia del trabajo de los Accionistas.

20  M. Foucault, Vigilar y castigar. México, Siglo XXI, 1998.
21  P. Soláns, op. cit., p. 11. “El movimiento artístico que tuvo lugar en Viena entre los años 

1965 y 1970, formado por un grupo de artistas austriacos como Günter Brus, Otto Mühl, Rudolf 
Schwarkogler y Hermann Nitsch, junto con los escritores Gerhard Rühm y Oswald Wiener, tomó  
el nombre de Accionismo vienés, accionismo, Aktionismus, acción como brutal oposición al verbo, al 
lenguaje a la palabra, al pensamiento, ruptura con el arte como contemplación, arte como reflexión, 
arte como conocimiento”.

22  Lydie Pearl, Corps, sexe et art. París, L’Harmattan, 2001, p. 49. La traducción es mía. El texto 
original es el siguiente: “Ces artistes plongent dans la matière, celle de l’intérieur du corps, au-delà 
des frontières de la peau. Leurs actions montrent un équivalent du retour à une scène primitive, 
originelle, à l’enfouissement dans le cloaque viscéral et matriciel”.

23  P. Soláns, op. cit., p. 11.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Robar el cuerpo sería recuperarlo	 73

El conocimiento involucrado en las acciones de Brus no está exento de dolor, es 
decir, de cuerpo. Dice Maurice Blanchot en La escritura del desastre que hay que 
“aprender a pensar con dolor”.24 Es como si Brus se hubiera impuesto la premisa 
de Blanchot, en contra de la proveniente de Descartes, en la que, desprovisto de 
cuerpo, el pensamiento resulta una actividad alejada del gozo y el dolor corporal.

No hay conocimiento sin encuentro. Para que se dé el encuentro con el propio 
cuerpo cautivo sería preciso entrar donde está oculto o hacerlo salir. La herida 
aparece como el dispositivo que permitiría ese tránsito. Como reconoce Michel 
Leiris 25 en el caso de los estudios anatómicos, en las acciones de Brus estaría 
presente el restablecimiento de las relaciones sobrenaturales entre el hombre y 
el Universo, lo que reactivaría su unión, aspiración fundamental de su trabajo, 
así como el incremento de humanidad, si se entiende por ésta la relación con el 
cosmos, de la que está desprovisto el hombre occidental moderno.

Entre la nada y algo, señala Brusatin,26 está la línea. En el caso de Brus la 
herida, que es una línea, hará surgir un cuerpo que no estaba, brindándole una 
presencia que deviene fantástica, siniestra y, por ello, aterradora, “la línea negra, 
que […] está finamente pintada sobre la figura teñida de blanco, con pequeñas 
líneas horizontales que no sólo simulan el corte imaginario, sino también el acto 
de la sutura”.27

La herida de Brus hace aparecer el cuerpo por dos razones. En primer lu-
gar, porque cumple la función de marca y señalamiento. Rompe la uniformidad  
espacial haciendo resaltar aquello que parecía inexistente, que debido a una es- 
trategia de poder disciplinario ha adquirido una uniformidad con los otros cuer-
pos y el espacio en los entornos institucionales. En una herida de este tipo 
es posible identificar, como lo anuncia John Welchman,28 la denuncia de una 
estrategia de desaparición del cuerpo a través del blanco. La herida negra cons- 
tituye, de este modo, una contra-ofensiva: es el signo que daría cuenta de la 
aparición de lo que estaba desaparecido.

24  David Le Breton, Antropología del dolor. Barcelona, Seix Barral, 1999, p. 211. Le Breton esta-
blece una relación entre el dolor y el conocimiento, y afirma que se trata de una materia inagotable. 
Entonces, ya que el dolor está en el cuerpo, éste aparecería como una fuente inagotable de cono-
cimiento bajo el camino del dolor.

25  M. Leiris, Huellas. México, fce, 1988, p. 50.
26  Manlio Brusatin, Histoire de la ligne. París, Flammarion, 2002, p. 7. La traducción es mía. El 

texto original es el siguiente: “Au commencement il y a un ligne à l´horizon, la où auparavant il n´y 
avait presque rien. Et cette ligne fait surgir un haut et un bas, une droite et un gauche, un endroit 
et un envers, un début et une fin”.

27  M. Faber et al., op. cit., p. 14.
28  Ibid., p. 23.



74	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

El cuerpo humano nace por una herida simbólica, la vagina. Este venir al 
mundo, convertirse en mundo, está presente en Paseo vienés y Locura total. 
En ambas encontramos el simbolismo del re-nacimiento. El cuerpo viene al 
mundo a través de una herida; también es por una herida que lo abandona. La 
tumba podría ser vista como una herida hecha en la piel de la tierra. La vagina 
y la tumba aparecen de este modo como dispositivos de cruce entre el mundo y  
el no mundo, entre el mundo y su ausencia. A ello se debe que podamos en-
tender la herida causada por los Accionistas como una estrategia de cruce para 
superar la ausencia corporal. 

Frente a la herida impuesta por otros, como en el caso de Joseph Beuys,29 que 
es producida en el contexto de un conflicto armado (la Segunda Guerra Mundial), 
en Brus nos encontramos con una herida auto-inflingida en el contexto de un 
conflicto estético, que tiene un componente político/ideológico (los movimientos 
juveniles a finales de los sesentas). En la herida, tema común a ambos artistas, 
se encuentra una diferencia en cuanto a la alteridad. Otros son los causantes 
de las heridas de Beuys, mientras es la propia mano de Brus la que, volviendo 
sobre su cuerpo, las ha causado. Este acto de auto-violencia, que adquiere una 
dimensión estética nueva, define la herida en su obra. Las acciones de Brus, 
dice Lydie Pearl, convocan “una fuerza primitiva montando un ‘teatro’ del exceso, 
una manera orgiástica, arcaica, para responder al inmovilismo del orden social 
austriaco, un orden muerto y abrumador. Transforman la calle, su taller, un an-
fiteatro, en una escena trágica donde se puede jugar con la tensión de fuerzas 
contrarias exclusivas de la ciudad”.30 La acción de Brus, su intervención en el 
normalizado espacio urbano, lo convierte en un teatro palpitante, muy al modo 
en que lo expresa Louis Aragon: “Yo te envidio asesino hermano mío de sangre 

29  Joseph Beuys (1921-1986. Alemania) fue el artista conceptual más importante después de 
Marcel Duchamp. Trabajó con varios medios y técnicas como escultura, performance, happening, 
video e instalación. Insistió en el compromiso político del artista y en la necesidad de trabajar en el 
desarrollo de categorías estética del arte conceptual. Propuso la categoría de “arte en expansión”, 
fundamental para comprender la actividad artística que se ha movido fuera del territorio de las ar-
tes tradicionales y que emplea para este fin materiales no artísticos. Su ingreso al mundo del arte 
ocurrió después de haber sufrido el derribo de su avión bombardero en 1943 en Crimea (Ucrania) 
por un cañón ruso. El cuerpo herido del artista fue sanado por los tártaros mediante gras y fieltro. 
Esos elementos se convertirán en partes centrales de su obra.

30  L. Pearl, op. cit., p. 48. La traducción es mía. El texto original es el siguiente: “Ils convoquent 
une force primitive en montant un ‘théâtre’ de l’excès, une manière orgiaque, archaïque, pour con-
tester l’immobilisme de l’ordre social autrichien, un ordre morte et écrasant. Ils transforment la rue, 
leur atelier, un amphithéâtre, en une scène tragique où peut se jouer la tension des force contraires 
exclusses de la cité”.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Robar el cuerpo sería recuperarlo	 75

[…] / Por ese teatro palpitante en que toda casa se transforma / si tú / En ella 
te encierras”.31 Brus transforma el espacio urbano en un teatro palpitante y al 
transeúnte, el espectador, en su cómplice.

De vuelta a lo expresado, nos preguntamos: ¿cuál es el cuerpo que surgirá 
de la herida? Dice Francesca Alfano que se trata del “cuerpo que emerge de 
capas de simbolismo y sublimaciones, para exhibirse, pulsando nerviosamen-
te, participando en una serie de referencias molestas, ocultas, secretas, que 
declaran el plano de existencia, el escape del sistema totalitario y anónimo de 
la máscara, del hueco funcional de las burocracias de comportamientos social-
mente aceptados”.32 Con el trabajo de Brus nos encontramos ante un proceso 
de re-construcción del cuerpo cuyo motor es el deseo, el deseo de encontrarse 
con su cuerpo verdadero. Con respecto a lo anterior Brus ha escrito: “Mi cuerpo 
es la intención, mi cuerpo es el suceso, mi cuerpo es el resultado”.33

En la herida de Brus está implícito, ya que se trata de una desgarradura 
que muestra lo oculto, lo obsceno, que provoca simultáneamente fascinación 
y repulsión. La mostración,34 como ha apuntado Jean Clair, implica la dificultad 
para percibir lo monstruoso. La mostración de la herida en la obra de Brus le 
confiere a sus acciones un carácter subversivo, pues favorece el encuentro con  
aquello que no debía ser mirado. Nos sitúa ante la escena de alguien que hace 
lo que no debería hacerse: abrir su propio cuerpo. El hombre herido es un 
monstruo porque es un ser que se ha abierto para encontrarse a sí mismo. Tal 
acto puede entenderse como un acto de desmesura, en tanto el cuerpo me-
surado sería el determinado, el preso, atrapado en el precepto social y la ley, 
como lo ha denunciado Kafka en La colonia penitenciaria.35 No es un monstruo 
el hombre herido, sino el hombre que se hiere a sí mismo. Dos razones vuelven 
monstruoso al transeúnte herido: en primer lugar porque ha sido demediado 
y, aun restableciendo su unidad de una manera fantástica con una sutura que  

31  Louis Aragon, Habitaciones. Poema del tiempo que no pasa. Madrid, Hiperión, 1996, p. 49.
32  Miglietti Francesca Alfano, Extreme Bodies. The Use and Abuse of the Body in Art. Milano, 

Skira, 2003, p. 19.
33  M. Faber et al., op. cit., p. 12.
34  J. Clair, op. cit., p. 59. Con “mostración”, Jean Claire, se refiere a la incapacidad de mostrar 

lo monstruoso en su exhibición: “El monstruo, es lo que, en su aparición, en su manifestación, en 
su ‘mostración’, escapa a la mesura, a la regla, a la norma. Es la manifestación, en su desmesura, 
de la hybris moderna. Renueva así la noción de ‘enorme’”. La traducción es mía. El texto original 
es el siguiente: “Le monstre, c’est ce qui, dans son apparition, dans sa manifestation, dans sa 
‘ monstration ’, échappe à la mesure, à la règle, à la norme. C’est la manifestation, dans sa déme-
sure, de l’hybris moderne. Il renouvelle ainsi la notion d’ énorme”.

35  Franz Kafka, Cuentos completos. Madrid, Valdemar, 2003.



76	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

le atraviesa de la cabeza a los pies, sale de paseo con una sonrisa en los labios. 
No es un hombre lo que se pasea por el centro de Viena, sino una herida. En 
segundo lugar, es monstruoso por la naturaleza escultórica otorgada por el color 
blanco que lo cubre totalmente. Se trataría de una escultura que, rompiendo la 
lógica, su lógica, se echa a andar exhibiendo una herida suturada, acto impropio 
de la naturaleza mineral de la escultura.

Dos heridas: Paseo vienés y Locura total

Paseo vienés es la acción más relevante de la llamada autopintura,36 no sólo por 
ser la primera en llevarse a cabo en el exterior, sino porque en ella Brus planifica 
y consigue la intervención policial. 45 años antes Marcel Duchamp, a través de  
Se busca/$2 000 Recompensa (1923), una obra en la que se anuncia como delin- 
cuente ofreciendo una recompensa de 2 000 dólares, inauguraba un juego de 
alteridad que buscaba convertir al artista en delincuente.

Johanna Schwanberg reseña escuetamente lo ocurrido en la acción: “El 5 
de julio, pintado todo de blanco y aparentemente partido en dos mitades por 
una línea negra, Günter Brus emprende su octava acción, Paseo vienés, por el 
centro de la capital austriaca, y causa sensación como ‘pintura viviente’ ambu-
lante hasta que la policía interviene y le impone una multa”.37

La herida, que de arriba a abajo inicia en su cabeza y termina en el zapato, 
corriendo a través de la pierna derecha, sale del cuerpo. El espacio corporal 
resulta insuficiente para albergar la herida: si ponemos atención en la fotogra-
fía, la herida se continúa en la acera, partiéndola. El paseo del hombre partido 
en dos no resulta inofensivo. En El vizconde demediado, Calvino cuenta la 
historia de un hombre partido en dos por una herida vertical. Como el Brus 
de Paseo vienés, el hombre roto provoca el corte de las cosas ahí por donde 

36  M. Faber et al., op. cit., p. 55. Las acciones de Brus pueden dividirse en dos ramas: la au-
topintura y la automutilación. En el caso de la autopintura Weibel considera que se trata de una 
evolución sin precedentes en la historia del arte: “En la autopintura, el cuerpo (del artista) se introduce 
por primera vez en el arte, y se inicia el arte sobre el cuerpo. Dado que Nitsch trabaja con animales 
muertos y Mühl (como también posteriormente Schwarzkogler) con los cuerpos de los modelos, 
la acción corporal, que hoy se considera el momento más importante del accionismo vienés, es la 
auténtica parcela de Brus. Günter Brus es el auténtico fundado del body art, porque es el primero 
que en sus autopinturas sitúa a su propio cuerpo en el centro de la acción. Por lo tanto, si hace falta 
señalar dónde se encarna el cambio de paradigma ocurrido en los años sesentas, de la pintura a 
la acción, de la pintura sobre lienzo al cuerpo de la ilusión a la realidad, es la autopintura de Brus.

37  M. Faber et al., op. cit., p. 56.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Robar el cuerpo sería recuperarlo	 77

transita. El vizconde de Torralba afirma:

Ojalá se pudieran partir todas las cosas enteras […] así cada uno podría salir 
de su obtusa e ignorante integridad. Estaba entero y todas las cosas eran 
para mí naturales y confusas, estúpidas como el aire, creía verlo todo y no 
veía más que la cáscara. Si alguna vez te conviertes en la mitad de ti mismo 
[…] comprenderás cosas que escapan a la normal inteligencia de los cerebros 
enteros. Habrás perdido la mitad de ti y del mundo, pero la mitad que quede 
será mil veces más profunda y valiosa. Y también tú querrás que todo esté 
demediado y desgarrado a tu imagen, porque belleza y sabiduría existen sólo 
en lo hecho a pedazos.38

Para Philip Ursprung, dos puntos resultan destacables en esta acción. En 
primer lugar, que en las fotos documentales de la acción, Mühl, Nitsch y Brus, 
rodeados por la policía, luzcan “como actores que disfrutan del aplauso”,39 lo 
que lo lleva a pensar que la fuerza policial se ha transformado en la audiencia 
ideal. Por otro lado, el hecho de que el arresto pueda entenderse como una 
compensación por la falta de reconocimiento oficial de parte de los museos.

Con base en los puntos anteriores, podríamos pensar en un juego de, al menos, 
cuatro desplazamientos de los términos estéticos tradicionales,. En primer lugar la 
transformación del artista en delincuente; en segundo lugar, la transformación de 
la obra artística, la acción, en un acto delictivo; en tercer lugar, la transformación 
del espacio público en galería; y, por último, la transformación de la fuerza poli-
ciaca en espectador. En la acción está implícita la apropiación extralegal e ilegal, 
es decir artística, del espacio urbano y de su propio cuerpo por parte del artista.

Tres años después, a principios de 1968, Brus es invitado a realizar una ac-
ción en el Reiffmuseum de Aquisgrán, donde demuestra de manera condensada 
la esencia básica de sus análisis del cuerpo. La acción nuclear se titula Locura 
total. En ella, los materiales artísticos tradicionales ya no tienen cabida. En lugar 
del trazo ejecutado con pincel, propio de las “autopinturas”, hay lesiones reales 
llevadas a cabo con un navaja. El color ha dejado su lugar a las sustancias que 
el propio cuerpo produce: sangre y excrementos, semen y orina. En esta acción 
Brus presenta, por primera vez en Alemania, la auto-lesión, la defecación y la 
micción ante un público numeroso.

38  Italo Calvino, El vizconde demediado. Madrid, Siruela, 2003, p. 52.
39  Philipe Ursprung, “‘Catholic Tastes’ Hurting and healing the body in Viennese Actionism in 

the 1960’s”, en Amelia Jones, ed., Performing the body, Performing the text. London, Routledge, 
1999, p. 146. La traducción es mía. El texto original es el siguiente: “[…] the artists looking like 
actors enjoying the applause”.



78	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Aquella mirada incapacitada para mirar lo inmundo es llamada “tautológica” 
por Didi-Huberman. Se trata de una mirada que, a punto de mirar el destino 
humano como cadáver y tumba (como desecho), prefiere, antes, volver sobre 
sí misma. La mirada de Brus, correspondiente al hombre de conocimiento en 
oposición al tautológico, reconoce lo cadavérico en el propio cuerpo, esa realidad 
que es puro desecho, es decir, la envoltura.

Contra este falso cuerpo/envoltura, Nietzsche40 opondría una mirada endu-
recida y afilada, mirada/bisturí que, rasgando la envoltura, permitiría encontrar 
aquello que, contra su voluntad, permanece oculto. Juan Vicente Aliaga asemeja 
la mirada, también, a un instrumento punzo-cortante al declarar que “el ojo 
podría compararse a un filo”.41 Foucault habla de la fina punta de “acero de la 
mirada”.42 Y Corinne Maier hablará de una mirada cortante como un bisturí, y 
del “golpe de vista quirúrgico”.43 Se trata de una mirada que, en última instancia, 
sería capaz de abrir la carne para encontrarse, ¿con qué? Con el cuerpo cautivo.

Brus escribe: “Yo debo llevar mi vida –la vida me debe llevar de la mano, tan 
gentilmente, si le place, ella es la más vieja y debería ser la más razonable”.44 
Es la vida la que lo conduce, la que, gentilmente, guía la mano que toma la na-
vaja. Así, el corte de Locura total aparece, más que como un acto alentado por 
la locura, como un acto guiado por una razón superior a la humana. Se trataría 
de un acto revelador pues, como apunta Leiris, a través de la herida, “el cuerpo 
humano se ve revelado en su misterio más íntimo”.45

En Locura total nos hallamos ante un significativo desplazamiento en relación 
con el soporte. Un movimiento inesperado lleva el instrumento, que ya no es de 
representación sino de corte, de la tela a la carne.46 Es como si el artista com-

40  Friedrich Nietzsche, Más allá del bien y del mal. Madrid, Alianza, 1999, p. 192.
41  Juan Vicente Aliaga, Formas del abismo. Gipuzkoa, KM Kulturanea, 1995, p. 285.
42  “Entre la fina punta del pincel y el acero de la mirada, el espectáculo va a desplegar su 

volumen”. (Michel Foucault, Las palabras y las cosas. México, Siglo XXI, 2005, p. 13.)
43  Corinne Maier, Lo obsceno. Buenos Aires, Nueva Visión, 2005, p. 55. “Sigamos los penetrantes 

análisis de Sartre en L’Idiot de la familla: muestra cómo el hijo se apropiará de esa mirada del padre, 
cortante como un bisturí, y le dará el nombre de ‘golpe de vista quirúrgico’ ”.

44  G. Brus, op. cit., p. 17. La traducción es mía. El texto original es el siguiente: “Je dois mener 
ma vie —la vie doit me prendre par la main, bien gentiment s’il-vous-plaît, elle est la plus vieille et 
devrait être la plus raisonnable”.

45  M. Leiris, op. cit., p. 47.
46  La representación consiste en re-presentar un objeto o un fenómeno del mundo. Este volver 

a presentar se ha valido, a lo largo de la historia de la imagen, de la conceptualización y la mímesis. 
O se toman ideas sobre el objeto o fenómeno a representar o se trata de hacer de él una copia. La 
fidelidad de esta copia, su nivel de distorsión debido a uno u otro motivo dio origen en la historia de 
la pintura occidental, por ejemplo, a pensar en los estilos. A partir de principio del siglo xx, como res-



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Robar el cuerpo sería recuperarlo	 79

prendiera de pronto que la verdad no está en la superficie, sino en el interior de 
su propio cuerpo. Por ello, en vez de utilizar su piel como lienzo, encuentra más 
conveniente atravesarla. Foucault se refiere a un ojo afilado; aquí podría hablarse 
de una navaja con el deseo de saber característico del ojo. El paso de la tela al 
cuerpo, este tránsito siniestro, podría entenderse como el paso de la pintura a 
la autopintura y, posteriormente, el paso de la autopintura a la automutilación.

Como en el caso de Paseo vienés, esta acción provoca una respuesta poli- 
cial inmediata. Aunque la queja ya no corresponde sólo a los guardias civiles; 
la denuncia de la acción monstruosa viene de parte de algunos espectadores. 
Sagrario Aznar47 se ha preguntado, con motivo de la injerencia policial en el 
caso de los Accionistas vieneses, a quién pertenece el cuerpo, si a la institución 
o al individuo.

El robo o la puesta en juego de otra alteridad

Cuando vemos a Brus abrir su carne en Locura total, resulta imposible no pensar 
en otras escenas parecidas en la historia del arte: La lección de anatomía del 
Dr. Nicolas Tulp (Rembrandt van Rijn, 1632), La recompensa de la crueldad 
(William Hogharth, 1750-51), La lección de anatomía del profesor Willem Roell 
(Cornelis Troost, 1728). Aunque estas obras le sirvan de antecedente, hay un 
notable cambio de dirección, pues en ellas el objeto de estudio es un cadáver 
hacia el que los estudiosos del cuerpo y su interior, los médicos, dirigen atentos 
la mirada en busca de la verdad. Una verdad que sólo existe en el interior.

En el caso de Locura total el cuerpo abierto está vivo. No se trata de un ca-
dáver, y la mano que lo abre no corresponde a un médico sino al mismo cuerpo 
herido, que deviene, a un tiempo, el artista, el modelo y la obra. El castigo, al 
ser ejercido por él mismo, y el conocimiento que se obtendría de éste, rompen 
la tradición occidental de saber anatómico y de ejercicio del poder médico.

puesta al nuevo desafío artístico que implicó la superación de las fronteras que separaban el arte y 
la vida, los artistas dadaístas sobre todo y luego los surrealistas, se vieron en la necesidad de pasar 
a la presentación de objetos en vez de representarlos. Con el ready-made, Marcel Duchamp imponía 
una forma de hacer arte que tenía que ver muy poco con la representación y ponía el acento, por el 
contrario, en la presentación del objeto. Al paso de los años, y motivado por la expansión de la artes, 
en los años sesentas los artistas empezaron a utilizar el cuerpo en lo que llamaron acciones perfor-
mances. Esto significó el paso de la presentación de un cuerpo considerado artístico a la presentación 
del propio cuerpo del artista como objeto de acción y reconstrucción estética.

47  En una conferencia sobre el Accionismo vienés, dictada en el Círculo de Bellas Artes de 
Madrid, el 23 de marzo de 2004.



80	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Brus48 coincide con Jean Baudrillard49 en que la historia del poder es la 
historia del poder sobre el cuerpo, y que el control de los hombres se convierte 
en el control de los cuerpos, en su reducción e inscripción, en su delimitación. 
En esta idea Brus y Baudrillard se hacen eco de Foucault, a quien su interés por 
la relación entre poder, cuerpo y tecnologías de dominación, lo llevó a afirmar: 
“Quizá he insistido demasiado en el tema de la tecnología de la dominación y  
el poder. Cada vez estoy más interesado en la interacción entre uno mismo  
y los demás, así como en las tecnologías de la dominación individual”.50

Desde finales de la Edad Media, hasta el siglo xix, la autopsia era tomada 
como la continuación de un castigo por la infracción de una ley. En ese sen-
tido, y de forma un tanto distinta a lo que ocurre en la religión, la muerte deja  
de ser un obstáculo en la economía del castigo. Lejos de arrancar a la víctima de  
manos de los verdugos, la muerte la deja a su merced. Quien había busca-
do romper el cuerpo social se hacía merecedor a que su cuerpo fuera roto en  
una serie de actos rituales que parecen no tener fin: la ejecución, la autopsia, la 
representación artística. 

Como se ha dicho aquí, en la medida en que representa la prolongación de 
un castigo, con la autopsia podría establecerse una relación de continuidad entre 
la vida y la muerte. Habría, también, una sucesión simbólica entre el verdugo y 
el médico: ambos cumplen la función de verdugos. Uno asume la destrucción 
del cuerpo de forma basta (el verdugo), pues de lo que se trata es de arrancarle 
la vida, mientras que el médico se enfrenta a un cadáver, del que puede todavía 
arrancar algo tan valioso como la vida misma: el conocimiento sobre ella, sobre 
su funcionamiento. El artista, el pintor, sería la tercera figura del verdugo. Al abrir 
el cuerpo en la imagen, continuaría con el castigo iniciado por aquél. Si el trabajo 
de los dos anteriores castigadores es físico, éste es de naturaleza simbólica, 
pues eterniza un castigo que en manos del verdugo y del cirujano era finito.

48  B. Günter, op. cit., p. 81. La traducción es mía. El original es el siguiente: “L’histoire du pouvoir 
est l’histoire du pouvoir sur le corps. Dominer les hommes implique toujours la domination de leurs 
corps. Corps au travail contraint au pointage, à la discipline des sentiments de plaisir comme de 
déplaisir, à la machinisation des gestes. Corps sexuel, contraint à canaliser les désirs polymorphes, 
à génitaliser la sexualité, à lui imposer des normes”.

49  Jean Baudrillard, L‘échange symbolique et la mort: París, Gallimard, 1976, p. 155. La tra-
ducción es mía. El texto original es el siguiente: “Toute l´histoire actuelle du corps est celle de sa 
démarcation, du réseau de marques et de signes qui viennent le quadriller, le morceler, le nier dans 
sa différence et son ambivalence radicale pour l´organiser en un matériel structural d´échange/signe”.

50  Obras clave del pensador francés para comprender la relación poder-cuerpo son: El naci-
miento de la clínica, Historia de la locura en la época clásica, Historia de la sexualidad y Vigilar y 
castigar. Michel Foucault, Tecnologías del yo. Barcelona, Paidós, 1990, p. 49.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Robar el cuerpo sería recuperarlo	 81

En las acciones aquí analizadas el artista buscaría, no sólo como un objetivo 
artístico o estético sino político y filosófico, la destrucción de la cuádruple figura 
de alteridad (juez-inculpado, verdugo-víctima, médico-enfermo y artista-modelo) 
que fundamenta la construcción discursiva del cuerpo moderno. Cuando Brus 
afirma “hemos de evitar aquello que nos impide conocernos”,51 pareciera que 
se refiere al falso cuerpo envoltura. De ser así se impondría, como exigencia 
condicional para el conocimiento, la superación de este obstáculo. Habría que ir  
más allá de la envoltura, de esa cáscara sin vida. El movimiento de búsqueda, 
que implica una acción quirúrgica, podría entenderse como la fase de un pro-
ceso no sólo de reconstrucción, sino de re-apropiación del cuerpo perdido. Si 
la herida y la sutura, como se ha dicho, excluyen al cuerpo del sistema social 
de reproducción, Brus intentaría arrancar su cuerpo, las coordenadas definidas 
por la episteme, la política y el arte. La destrucción de la cuádruple figura del 
Otro, el que juzga/mata/corta/representa, es decir, el juez/verdugo/médico/pintor, 
traería como consecuencia no sólo la liberación del asesinado/anatomizado/
representado, sino que haría posible la re-apropiación del cuerpo y del conoci-
miento encerrado en él.

La escritura del corte

En la obra de Brus el corte podría ser interpretado como un tipo de escritura. 
Los signos pintados sobre el cuerpo blanco de Paseo vienés, las heridas sutu-
radas, podrían entenderse como signos de una escritura que habla del corte −la 
condición demediada del ser humano−, pero también de una voluntad unitiva, 
del deseo de reunir un cuerpo fragmentado.

Thomas Eakins, en La clínica del Dr. Gross (1875), juega con dos espacios de 
representación que nos permiten establecer una analogía entre la escritura y 
la herida. El primer espacio corresponde al hombre que, en la parte superior 
izquierda, fijos los ojos en un libro de actas, se aboca a la actividad de la escritura: 
es un escribiente. En el segundo espacio de representación, correspondien- 
te a la parte inferior derecha del cuadro, un médico, el Dr. Gross, realiza un corte 
en el muslo de un hombre que muestra parte del trasero y la pierna izquierda 
flexionada. Una línea que va de la cabeza del escribiente a la del cirujano casi 
corta el cuadro en dos triángulos. En el triángulo inferior, al cual corresponden 

51  Bernd Klüser, Joseph Beuys: ensayos y entrevistas. Madrid, Síntesis, 2006, p. 208. “Discurso 
sobre el propio país: Alemanía”. Conferencia pronunciada por Joseph Beuys en la Kammerspiele 
de Munich el 20 de noviembre de 1985.



82	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

la acción y la luz, queda establecida una relación entre la mano (el trabajo) y la 
luz (el conocimiento). El otro triángulo está en penumbra.

Uno de estos hombres, iluminado por la luz, escribe palabras en una hoja; 
el otro hace cortes en la carne. La división del cuadro en dos triángulos pro-
vocaría el desdoblamiento de la realidad, generando dos dimensiones. De la 
interacción de ellas, mediante una lectura cruzada, surgiría el aspecto meta-
fórico del corte/escritura. Se trataría de una escritura que trabaja en la carne. 
El escribiente heriría la hoja mientras que al cirujano le correspondería, a su 
vez, escribir en la piel. Este cruce metafórico entre dos espacios y dos actores 
−la hoja y la piel, el escribiente y el cirujano−, además del desdoblamiento 
espacial comentado, es reforzado por el lápiz rojo, que adquiere el simbolismo 
del bisturí. Michael Fried pone de manifiesto el paralelismo entre las acciones  
“del cirujano principal que esgrime su bisturí sangriento y el médico escritor con 
una pluma o lápiz rojo […] que sugiere una analogía entre el plano horizontal 
de la escritura/dibujo”52 y el paciente que yace sobre la mesa de operaciones. 
La mano del escribiente y la del cirujano, participando del juego metafórico, 
permiten pensar la escritura como una actividad de corte. Escribir y herir se 
convertirían en sinónimos, así como significar y abrir.

El cuerpo, en sí mismo, es cortante, causa del corte. La realidad, como 
totalidad, debe ser analizada. Los sentidos –vista, tacto, oído, olfato, gusto– 
actúan como navajas que hacen pedazos la realidad. No hay otra forma  
de conocer. Podría decirse que el cuerpo es tanto causa como efecto del corte. 
Como producto histórico, a través del proceso de individualización iniciado en el 
siglo xvii, el cuerpo del hombre ha sido seccionado del tejido social, separado 
de los otros, “su aislamiento en las sociedades occidentales nos habla de una 
trama social en la que el hombre está separado del cosmos, de los otros y de sí  
mismo”.53 La visión moderna, apunta Ángel González,54 es analítica. Se trata 
de una visión que, cual guillotina, corta. Este corte es el que permite establecer 
la noción de secuencia, tan necesaria para el argumento del progreso. El inicio 
de esta visión se encuentra en la Revolución francesa, gracias a la mutilación 
permitida por la guillotina. La separación de la cabeza del resto del cuerpo es 

52  Michael Fried, Realism, writing, disfiguration. On Thomas Eakins and Stephen Crane. Chi-
cago, The University of Chicago Press, 1987, p. 55. La traducción es mía. El texto original es el 
siguiente: “the chief assisting surgeon wielding his bloody probe and the recording physician writing 
with a red pen or pencil […] suggests an analogy between the horizontal plane of writing/drawing”.

53  D. Le Breton, Antropología del cuerpo y modernidad. Buenos Aires, Nueva Visión, 2002, p. 23.
54  Ángel González García, “Sombreros”, en Á. González García et al., Cuerpos a motor. Las 

Palmas de Gran Canaria, Centro Atlántico de Arte Moderno, 1996, pp. 127-153.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Robar el cuerpo sería recuperarlo	 83

uno de los mitos fundadores de la modernidad. El pensamiento moderno abre 
los ojos desde una herida, desde una herida se pone en pie. Es decir, crece en 
el espacio vacío que se ha abierto entre la cabeza y el cuerpo. Agudo, afilado, el  
pensamiento que define a la modernidad es el de la mutilación.

La historia de la civilización, escribe Bus, “se revela como un proceso de 
separación, división y sumisión, por lo que el estudio de esta civilización ha 
devenido la genealogía de heridas y cicatrices”.55 En El cuerpo roto dice Linda 
Nochlin56 que hay una relación esencial entre el fragmento humano y la noción 
siempre cambiante de modernidad.

El trabajo de Brus resulta esencial para la comprensión del cuerpo como 
producto de los diversos avatares de un proceso histórico. El tema de la es-
critura/herida, central en su obra, comporta dos momentos diferentes y com-
plementarios, el de la escisión y el de la sutura. Se trata del cruce del discurso 
estético y el médico. La extirpación consiste en la incursión en el interior del 
cuerpo para identificar y separar la parte dañada del organismo. El objetivo de 
la cirugía es el restablecimiento de la salud. La escritura de Brus consistiría en 
una suerte de cirugía perversa, pues no se interna en busca de lo enfermo, 
sino de lo sano. Lo que está enfermo ha quedado fuera: “Entonces el fruto se 
abre: bajo el casco meticulosamente roto aparece algo, una masa blanda y 
grisácea, envuelta en pieles viscosas con nervaduras de sangre, triste pulpa 
frágil en la cual resplandece, al fin liberado, al fin traído a la luz, el objeto del 
saber”.57 Los elementos involucrados en la búsqueda de Brus son: el exterior, 
el interior y el conocimiento. Curiosamente el cuerpo, el cuerpo del artista, no 
corresponde exclusivamente a uno sólo de estos tres términos. Establece con 
ellos una relación dialéctica. El cuerpo está fuera, pero también dentro. Es 
ajeno al conocimiento y, también, puede alcanzarlo.

Para Eugenio Trías “el hombre es el gozne que articula y diferencia la 
naturaleza del mundo. Pero es también la bisagra que articula y diferencia al 
Mundo de lo que lo rebasa (en forma de misterio y de arcano)”.58 Esta existencia-
bisagra, que caracterizaría al ser humano, no es totalmente negativa, pues le 
permite la construcción del significado. “El hombre blanco de Brus, intermitente- 
mente torturado, incubado a la vida a través de su raya negra, vive en la misma 

55  G. Brus, op. cit., p. 83. La traducción es mía. El texto original es el siguiente: “L’histoire de 
notre civilisation se révèle être ainsi celle d’un processus de séparation et de soumission. Son étude 
est celle de la généalogie des blessure et de cicatrices”.

56  Linda Nochlin, The body in pieces. Londres, Thames and Hudson,1994.
57  M. Foucault, El nacimiento de la clínica. México, Siglo XXI, 2004, p. 6.
58  Eugenio Trías, Ética y condición humana. Barcelona, 2003, p. 80.



84	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

línea divisoria entre el afecto y la automatización, el organismo y la estructura”,59 
entre el adentro y el afuera de sí mismo, de su propio cuerpo. No hay un cuerpo 
fuera ni un cuerpo dentro en términos categóricos porque, en primer lugar, falta 
una conciencia envolvente, como la concebida por los griegos: “La gran visión 
intuitiva en lo uno, abierto, todo-en-derredor, no lo intentan prácticamente nunca 
los mortales corrientes porque están apegados siempre a lo circunstancialmente 
actual y a lo que se encuentra más cerca, y dentro de la esfera son ciegos a ella. 
Enredados en cosas que hacer, historias y opiniones, se pierden esa situación 
excepcional de apertura teórica que significa la visión panóptica en el interior 
del ser des-encubierto”.60 El hombre total, de cuerpo íntegro, no se encuentra 
fuera, pero tampoco dentro. Es producto de su existencia ambigua, dialéctica y 
metafórica entre ambos espacios. Si lo estuviera, no se abriría para buscarse. 
La exterioridad, la cáscara, que se erige como prisión, es vista como un tejido 
enfermo, canceroso, que ha crecido de tal forma que elimina cualquier posibili- 
dad de intercambio entre el adentro y el afuera. El suyo es un cuerpo sin in-
terioridad ni exterioridad, una pura envoltura sin contenido. El ser humano ha 
devenido, él mismo, límite. Nada más que su propio cuerpo lo limita. Para poder 
salir, advierte Brus en su acción, se requiere de la abertura y el cierre, de la herida 
y la sutura. Es decir, de la integración total entre el cuerpo exterior y el interior.

A modo de conclusión: poética y estética espiral

En la auto-escritura, como aparece en la lectura que he hecho de las obras anali-
zadas, el cuerpo participa en el acto de escritura en un doble sentido, como sujeto 
y como objeto. A diferencia de la escritura en un soporte ajeno (como papel, papiro, 
etcétera), definida por una relación de exterioridad entre el escritor y lo escrito, la au-
toescritura corporal de Brus se basa en una relación de interioridad entre uno y otro. A 
partir de inicios del siglo xx, “no era sólo el cuerpo del otro el que estaba en cuestión: 
el propio cuerpo del artista podría ser exhibido o devenir objeto de seducción”.61 En 
las acciones de Brus, pasando a formar parte del cuerpo, la escritura se encarna, 
constituyéndose en el medio a través del cual éste se reconstruye a sí mismo.

De acuerdo con la crítica presente en la obra de Brus, existirían dos tipos de 

59  M. Faber et al., op. cit., p. 26.
60  Peter Sloterdijk, Esferas II. Madrid, Siruela, 2004, p. 79.
61  Marianne Karabelnik, Stripped Bare. The Body Revealed in Contemporary Art. Londres/

Nueva York, Merrel, 2004, p. 13.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

Robar el cuerpo sería recuperarlo	 85

escritura corporal: una corresponde a la institución y la otra al sujeto. La primera 
sería causante de su inmovilidad y reducción. La segunda, permitiendo el movi-
miento, lo liberaría; se trata de la escritura que el sujeto lleva a cabo en su propio 
cuerpo. Es la autoescritura. Para ésta propongo el nombre de “escritura espiral”, 
la cual estaría enmarcada por una estética espiral. Frente a una escritura externa 
de orden lineal –continua, corriente, desplegada, sucesiva–, la escritura espiral 
sería fragmentaria, pues implica un desgarramiento o una herida (como se ha 
visto en Locura total). A la escritura lineal le correspondería un escritor exte- 
rior, mental, mientras que a la escritura espiral estaría asociado un escritor 
interior, íntimo y corporal. La escritura lineal implicaría un texto finito, mientras 
que a la escritura espiral le correspondería un texto infinito, por ser de carácter 
cíclico. Esta escritura estaría relacionada con la realización del cuerpo del sujeto, 
que, mientras existe, se halla en un permanente proceso de reconstrucción. 

En este sentido, Francesca Miglietti dice que el trabajo es el artista. Su nar-
cisismo no es invertido más en un objeto de arte externo, sino en el que está 
“dentro de su propio cuerpo. La relación entre el individuo y el mundo externo 
es continuamente perturbada”.62 La perturbación del exterior se lleva a efecto 
desde el interior. Este mismo tipo de enrollamiento, de rizo, está presente  
en Locura total y Paseo vienés. En Locura total las manos y la cara de Brus es- 
tán vueltas hacía sí mismo, hacía el abdomen, que es el espacio donde él ha 
decidido practicar la escritura del corte. En vez de hacerlo sobre una hoja de 
papel con un bolígrafo, ha decidido utilizar una navaja de afeitar para escribir 
sobre su propia piel. El movimiento de las manos y los ojos, que hablarían de 
escritura y lectura, provoca el enrollamiento. La distancia entre el cuerpo y el 
texto ha sido superada.

Las acciones auto- (como la autopintura, la automutilación, la autoescritura 
y la autolectura) resultan de una gran importancia para ampliar la proble- 
mática del cuerpo en el arte pues, al inscribirse en lo que he considerado la 
estética espiral, implicarían la autoconstrucción del cuerpo.

En Locura total, al momento de herirse, el artista vuelve sobre sí mismo. En 
tal acción está presente la idea de que, después de la ausencia, la percepción 
inicial del cuerpo ausente correspondería a quien trabaja sobre sí mismo. De 
tal suerte, la autoescritura y la autolectura aparecen como actividades previas a  
la escritura y la lectura, que establecen la comunicación entre el individuo y sus 

62  Francesca Miglietti, Extreme Bodies. The Use and Abuse of the Body in Art. Milán, Skira, 
2003. La trad. es mía. El texto original es el siguiente: “[…] within his own body. The relationship 
between the individual and the external world is continuously disturbed”.



86	 Antonio Sustaita

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 67-86.

semejantes. En Paseo vienés, el ejercicio solitario, espiral, ha dado paso a la 
actividad comunitaria, la comunicación que pone de manifiesto, junto a la palabra, 
el cuerpo. La exposición del cuerpo de Brus en el espacio urbano se convierte en  
un texto confuso y perturbador difícil de comprender, un texto conflictivo.

Es desde el cuerpo, es decir, con el cuerpo, “que se debe partir a la con-
quista epistemológica de éste y hacer como si fuera exterior a sí”.63 El espacio 
del reencuentro, espacio especular, está localizado en todo el cuerpo. La 
escritura espiral interrumpiría la continuidad narrativa histórico-institucional, 
la cual es puesta en crítica en las obras de Brus. La vuelta hacia sí, en todo 
caso, interrumpiría la continuidad y la causalidad que definen al cuerpo occi-
dental. Provocando una ruptura del continuo de la realidad donde se alojaba, 
consigue sacarlo de allí para incorporarlo a un espacio de la realidad extra-
institucional, donde el individuo logra afirmarse corporalmente.

Fecha de recepción: 14/09/2011
Fecha de aceptación: 10/10/2011

63  Éva Lévine y Patricia Touboul, Le corps. París, Flammarion, 2002, p. 11.




