
En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.41

Cosmos Vs Caos, Sujeto o Circunstancias: 
¿Cuál es el origen del mal? 

George Andrew Viater Treviño*

No luches con monstruos
O tú te convertirás en un monstruo,

Y si miras al abismo
El abismo te mirará de vuelta.

Friedrich Nietzsche, 1989

Resumen

La maldad ha sido un tema controversial y constante en la historia de la hu-
manidad, siempre fluctuante en un mar de definiciones y fronteras morales, 

religiosas, místicas e inclusive psicológicas y políticas. ¿Pero cuál es el origen 
del mal? A lo largo de este trabajo se busca desenmarañar primero la construc-
ción de dicho concepto a lo largo del tiempo así como los accesorios que se 
adhieren a él por consecuencia, como la violencia y la perversión, temas recu-
rrentes en nuestra cotidianeidad, así como intentar establecer una nueva pers-
pectiva para analizar la maldad desde un punto de vista objetivo en la edificación 
de relaciones entre el sujeto y su entorno.

Palabras clave: Mal, monstruos, violencia, perversión, normalidad.

* Tecnológico de Monterrey, Campus Ciudad de México, México, dart_fty@hotmail.com



42	 George Andrew Viater Treviño

En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

Abstract

Evil has always been a controversial and constant topic throughout humanity’s 
history. Always fluctuating between moral, religious, mystic and even psychologi-
cal and political definitions and frontiers. ¿But what’s the origin of evil? Throughout 
this text we try to untangle the construction of such a concept through history 
as well as other concepts that adhere as accessories to it like violence and per-
version; topics that are constantly recurring on our day to day life. Also, we try 
to establish a new perspective to analyze evil from an objective point of view in 
the edification of the relationships between the subject and its environment.

Key words: Evil, monsters, violence, perversion, normalcy.

La maldad ha sido un tema constante y controversial, sometido a un escrutinio 
continuo, discutido y reflexionado desde que el ser humano emerge como una 
especie capaz de significar el mundo que lo rodea, de acuerdo a lo mencionado 
por Horne en su artículo Evil acts not evil people: their characteristics and con-
text.1 Además, la situación actual en la que nos encontramos nos arroja ejemplos 
de violencia, agresión, inseguridad y desesperación diariamente, en las noticias, 
periódicos e inclusive en una simple conversación; por lo tanto decidí abordar 
la problemática del origen del mal, retomando la argumentación de la ‘sociedad 
perversa’ y las atrocidades cometidas en Auschwitz expuestas por Roudinesco 
en su texto Nuestro lado oscuro. Una historia de los perversos,2 así como el 
contraste contextual de Ochoa en su artículo Algunas representaciones del mal 
en el romanticismo,3 dentro de la compilación El Mal. Diálogo entre filosofía, 
literatura y psicoanálisis. 

¿Qué es lo que desata un genocidio? ¿Qué es lo que genera odio o terror 
y qué implica una retaliación? ¿Dónde radica la maldad, en las personas o en 
los contextos en los que se encuentran? Estas son algunas de las preguntas 
que suelen surgir en tiempos de crisis y violencia, y nuestro presente no está 
exento de ello. Podemos llamarlo crimen organizado, terrorismo, guerra, de-
pravación o inclusive transgresión, ya sea en un sujeto o en un conglomerado 
de personas encaminadas por una ideología o un líder carismático, el hecho de 

1 Michael Horne, “Evil acts not evil people: their characteristics and contexts” en Journal of 
Analytical Psychology. 53:5, 2008, pp. 669-690.

2 Elizabeth Roudinesco, Nuestro lado oscuro. Una historia de los perversos. Madrid, Ed. Ana-
grama, 2009, pp. 120-245.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias	 43

que la maldad en diversas formas y representaciones se ha venido permeando 
en la mismísima infraestructura de nuestra cotidianeidad. A lo largo de este 
trabajo se abordará la definición etimológica del mal, los contrastes entre las 
posturas fenomenológica y semiótica, la naturaleza del mal dentro del hombre 
y dentro de la sociedad, la dualidad del cosmos y el caos, así como un vistazo 
a la categorización psiquiátrica de la maldad en el dsm-iv englobada en el Tras-
torno antisocial de la personalidad.4 Será una exploración llena de contrastes y 
complicaciones, dado que nada se ha escrito en piedra, pero es justamente esa 
plasticidad de la maldad la que más ha asombrado y tentado al hombre.

Con relación a lo anterior, pregunto ¿Qué es el mal? ¿Cómo nace, cómo se 
expresa y cómo se etiqueta el mal? Son algunas de las preguntas que buscan 
aclarar, para comprender el origen del mal y su relación con el ser humano. 
Debemos comenzar entonces por analizar la palabra “maldad”, de dónde se 
manifiesta la importancia del significado que se ha ido perdiendo, matizado por 
explicaciones religiosas. De acuerdo a diversas raíces del lenguaje, el mal se 
ha denominado evil, evel, yfel, schlecht y böse, siguiendo las lenguas anglo-
sajonas y romances, donde se usaba como adjetivo para definir un acto o 
persona que ‘excedía una norma’, o bien ‘pasar por encima de los límites’ de 
acuerdo al Oxford English Dictionary,5 lo cual nos ayuda a establecer los ci-
mientos de nuestra búsqueda de respuestas, la palabra en sí surge para definir 
(al ser un adjetivo) actos que van más allá de lo preestablecido, de las normas, 
de los límites; tiempo después en la Edad Media y la Ilustración de acuerdo a 
Ochoa6 adquiere una connotación religiosa, al convertirse de adjetivo en sus-
tantivo, ahora se ha cosificado el ‘mal’, convirtiéndose en la antítesis del ‘bien’, 
pero más que nada aparece sin una definición propia porque se convierte en la 
ausencia del ‘bien’. A pesar de la relativa inocencia de este cambio de signifi-
cado, el trasfondo nos ayuda a comprender como a lo largo del tiempo confor-
me el ser humano va cambiando sus paradigmas y corrientes de razonamiento 
va resignificando el mundo en el que se encuentra, incluyendo la concepción 
del mal. Es así como a finales del siglo xviii en pleno romanticismo europeo 
gracias a los escritos de autores como Novalis, William Blake o Giacomo Leo-

3 Anabel Ochoa, “Algunas representaciones del mal en el romanticismo”, en Alberto Constante, 
Leticia Flores Farfán y Ana María Martínez de la Escalera, coords., El Mal. Diálogos entre filosofía, 
literatura y psicoanálisis. México, Ediciones Arlequín/Instituto Tecnológico de Estudios Superiores 
de Monterrey/Lunarena, 2006, pp. 55-69.

4 Manuel Valdés Miyar, coord., Manual diagnóstico y estadístico de los trastornos mentales. 
American Psychiatric Association dsm-iv. Barcelona, Masson, 1995, pp. 662-666.

5 Oxford English Dictionary. Oxford, Oxford University Press, 1992, p. 95.
6 A. Ochoa, op. cit., pp. 55-69.



44	 George Andrew Viater Treviño

En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

pardi, podemos analizar las modificaciones que ha sufrido la maldad y cómo el 
contexto socio-histórico y cultural va moldeando no sólo las corrientes artísticas 
y científicas, sino la misma concepción de constructos como la maldad.

Utilicé la palabra “constructo” para definir a la maldad debido a que a pesar 
de su uso como sustantivo, se debe a la interacción y actos humanos su naci-
miento, dado que por su misma naturaleza no puede nacer del mundo animal 
o ‘natural’ por así llamarlo. Ahora, si partimos del campo de la semiótica y de 
la psicología analítica, el ser humano utiliza el lenguaje justamente para nom-
brar aquello que pertenece a su ‘mundo’ con tal de ejercer control sobre él por 
medio del entendimiento. Justamente de la construcción de la maldad como 
adjetivo o sustantivo, presente en nuestra cotidianeidad, la fenomenología y el 
fundacionismo se han encontrado frente a frente para determinar la naturale- 
za del mal desde dos puntos diametralmente opuestos; de acuerdo a Horne7 
el centro de la cuestión radica en ubicar la maldad dentro del hombre o fuera 
de él, siendo el fundacionismo con autores como Freud, Jung y Klein quienes 
lo apoyan con sus respectivas teorías, mientras que la fenomenología se cen- 
tra en los psicoanalistas de segunda generación, sociólogos e historiadores. Para 
clarificar un poco ambas posturas, retomaremos los principales argumentos y 
bases teóricas que se manejan a lo largo del artículo de Horne; los fundacionistas 
establecen el origen del mal en la misma naturaleza del hombre, es parte innata 
e inherente a él, inseparable e irrevocable, Freud lo expresa con la pulsión de 
muerte, siempre patente en nuestro inconsciente y que al proyectarse al exterior 
se convierte en agresión hacia el otro, parte de nuestras pulsiones agresivas que 
existen en nuestro interior, Jung lo explica a través del arquetipo de la sombra, 
aquél lado obscuro de nuestra psique que engloba nuestra animalidad, nuestra 
agresión e inmoralidad; finalmente Klein recurre precisamente a la infancia, 
donde el sujeto interioriza objetos persecutorios (que le son desconocidos) y 
con tal de librarse de la ansiedad provocada por esa hostilidad hacia sí mismo, 
la dirige a otras personas, facilitando el desplazamiento de un peligro interno 
hacia uno externo; de forma análoga, la hermenéutica fenomenológica establece 
el contexto como el origen de la maldad siendo aquél el que bombardea al ser 
humano de estímulos y situaciones que lo orillan a cometer actos denominados 
“malignos” o convertirse en “verdugo”. 

Ahora, retomando a Roudinesco8 en su texto acerca de Auschwitz y las per-
versiones en la sociedad, ¿dónde recae el mal, acaso recae en los oficiales nazis 
que torturaban, humillaban y asesinaban masivamente a la población judía o en 

7 M. Horne, op. cit., pp. 669-690.
8 E. Roudinesco, op. cit., pp. 120-245.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias	 45

los sujetos que encuentran el goce en el comercio sexual con animales o vistién-
dose con las ropas del sexo opuesto? ¿O quizá la maldad se encuentre incubada 
en la Naturaleza y en la sociedad que nos rodea y de la que somos parte, que 
nos orilla a cometer dichos actos por miedo, desesperación o ansiedad? Con-
forme uno va leyendo dicho texto, sobre todo deteniéndose en los ‘pintorescos’ 
y ‘creativos’ cuadros de violencia y perversión que logra dibujar Roudinesco de 
forma vívida e indeleble, es fácil llegar a un distanciamiento emocional con tal 
de poder proseguir con la lectura, sobre todo al analizar con qué naturalidad y 
sencillez se cometían tales actos, además entre más lejanos fueran a lo que 
nosotros acostumbramos o consideramos ‘normal’, más difícil era comprender 
el porqué lo hacían; por lo tanto caemos justamente en una trampa psicológica 
para evitar la ansiedad, terror, repugnancia o animadversión ocasionada por 
dichas personas y sus actos, al aplicar un distanciamiento emocional del ver-
dugo y sus víctimas es más fácil leer sobre ellos o inclusive ver lo que realizan, 
al cosificarlo, reducirlo del estatus de persona a objeto, podemos manejar con 
mayor templanza actos tan incomprensibles reduciéndolos a racionalizaciones 
o explicaciones científicas estériles. Un ejemplo para clarificar estos conceptos 
es el hecho de que la American Psychiatric Association en su Manual Diag- 
nóstico y estadístico de los trastornos mentales (dsm-iv)9 haya retomado las 
bases de Freud, Jung y Klein para crear su ‘trastorno antisocial de la persona-
lidad’, donde se exponen características como la irresponsabilidad, irritabilidad 
y agresividad, o deshonestidad, aunque las que considero más importantes son 
justamente el fracaso para adaptarse a las normas sociales y la ausencia de 
remordimiento; porque los criterios anteriores de forma aislada pueden sugerir-
nos una gran cantidad de personas a las cuales no les adjudicamos el adjetivo 
‘malignas’ ni la condición inherente de ‘malos’, pero cuando ya hablamos de una 
transgresión a la norma, de una ausencia de remordimiento y de culpa cuando 
comenzamos a imaginarnos a ese personaje, ese monstruo, que camina dejan- 
do mancillado por donde pasa, con la obscuridad y la noche como su manto, y 
su total falta de escrúpulos al cometer cualquier tipo de atrocidad. 

Es más fácil comprender el genocidio ocurrido en la Segunda Guerra Mundial 
cuando nombramos a Eichmann y a Himmler y a todos ellos como ‘monstruos’ o 
‘malignos’ porque los reducimos a la otredad de cosas inferiores a nosotros, 
apartándolos de cualquier semblanza de humanidad que pudiera asemejarse 
a nuestra propia persona. Aunque quisiera retomar que no sólo los actos de 
violencia o agresiones nos producen esa misma sensación y reacción defensiva, 
la sexualidad es otro aspecto del mundo que provoca grandes controversias y 

9 M. Valdés Miyar, op. cit., pp. 662-666.



46	 George Andrew Viater Treviño

En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

reacciones diversas, sobre todo conforme más se alejen de nuestras prácticas 
o del ‘rango de aceptabilidad’ que establecemos dentro de nuestro contexto 
psicosocial; es por lo mismo que las diferencias acentúan la separación y las 
fricciones, y como la similitud engendra unión y cooperación, se conjuga la dis-
posición interna del sujeto con el contexto circundante, ya que las diferencias y 
similitudes no implican de forma única las características personales, también 
existen las metas supraordinarias o los enemigos en común. 

En fin, el grado de perversión de una sociedad y de sus integrantes cambia 
constantemente, conforme se movilizan las percepciones de un punto rígido e 
inamovible hasta la flexibilidad y apertura que engendra la perdición de acuerdo 
a los estándares religiosos. El goce como figura central es entonces sujeto de 
crítica y de satanización cuando está ligado a prácticas contra-natura o que 
se alejan de nuestras leyes y normas autoimpuestas, por lo cual es aún más 
perverso y maligno aquello que transgrede nuestro status quo y que además ge- 
nera goce en el otro, porque es tomado como una afrenta directa, como un acto 
decididamente hostil e instrumental. Es por ello que a lo largo de la literatura 
y de la cultura popular se le suelen denominar ‘monstruos’ o ‘abominaciones’ 
a dichas personas y actos, porque van más allá de nuestra comprensión y el 
demonizarlos haciendo de ellos escoria que se regodea con la pestilencia y 
la depravación hace más fácil la labor de excluirlos, evadirlos, segregarlos, 
atacarlos, asesinarlos, o inclusive borrarlos del planeta; después de todo, son 
parte de la enfermedad, de la maldad ¿qué clase de persona seríamos si no 
los erradicamos? Definitivamente no seríamos ‘buenos’ ¿o sí?

Recuperando un poco la argumentación de Horne,10 debemos analizar la 
naturaleza de su origen, así como las circunstancias que la hacen germinar 
tanto en individuos como en sociedades enteras. Para comprender la maldad 
debemos referirnos a ejemplos que nos evoquen la palabra ‘maldad’ tales como 
los amplios ejemplos de Roudinesco11 o basta escuchar las noticias o leer los 
periódicos, podemos entonces dilucidar elementos en común en esos actos y en 
esas personas, nos generan una gran variedad de emociones como terror, aver-
sión e inclusive repugnancia, y si continuamos por esa línea, nos damos cuen- 
ta de que existe una delgada línea que nos divide, porque ellos son los ‘otros’ 
mientras que del otro lado se encuentra el grupo cohesivo de ‘nosotros’; pa-
rece ser una diferencia semántica prescindible e inclusive superficial, pero es 
justamente ese sesgo de endogrupo y exogrupo lo que engendra la maldad en 
cualquier sujeto; para clarificar un poco esta línea argumentativa tenemos que 

10 M. Horne, op. cit., 53 5, 2008, pp. 669-690.
11 E. Roudinesco, op. cit., pp.120-245.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias	 47

abordar el proceso de ‘normalización’ en el que se ve incluido el ser humano en su 
desarrollo tanto de especie, como de sujeto; conforme la persona va madurando 
comienza a conocer y reconocer el mundo que lo rodea, atribuyéndole nombre, 
y por ende significado a los elementos que lo rodean y que forman parte de ‘su 
mundo’, pero es justamente en la infancia temprana, cuando existe esa explosión 
de nuevos fragmentos y significados que surgen de sensaciones y experiencias 
que escapan de la comprensión del infante, ya sea por una falta de apoyo por 
parte de los cuidadores principales, o por el simple hecho de que no posee la 
madurez psíquica necesaria para aprehender y significar dichos fragmentos o 
vivencias. Al mencionar apoyo va más allá de la negligencia o gratificación en 
los cuidados por los adultos encargados de la crianza del infante, más bien es 
una referencia al soporte lingüístico y cognitivo que se le ofrece al infante, pero 
que nunca llega a cubrir la entereza de la tormenta de estímulos y vivencias del 
infante, lo cual genera aquella ansiedad y los primeros temores, emociones que 
van ligadas intrínsecamente a lo desconocido; conforme el infante crece esa 
masa difusa de animadversión le es otorgada una presencia, una otredad de 
forma que se le asigna la monstruosidad o malignidad de aquello que se des- 
conoce, y que por ende si no se puede integrar al mundo psíquico del sujeto, 
termina siendo ajeno a él, y se le atribuye una maldad inherente, dado que si no 
son parte de ‘nuestro mundo’, está en contra de él, su mera existencia implica 
una posible contaminación de la estabilidad que se ha logrado en el mundo de 
significados internos del sujeto. 

Esta primera etapa de la creación de los monstruos y terrores primordiales 
la podemos comparar de forma análoga con los principios de la humanidad, 
donde fenómenos como el fuego o las auroras boreales eran elementos que 
causaban admiración y temor al mismo tiempo, por lo tanto la única forma de 
‘controlar’ aquella parte del mundo que no podían comprender era intentando 
resignificarlo con explicaciones teológicas y mágicas, asignándoles la otredad 
necesaria para dividir aquello que separaba la vida y la muerte, aquello que 
causa goce, luz y nacimiento de lo que causa dolor, obscuridad y muerte. Por 
lo tanto aquellos sujetos que nacían con deformidades o que salían de la norma 
social eran excluidos e inclusive en ocasiones erradicados, por ese temor a la 
“contaminación” del status quo. 

Prosiguiendo a una etapa de mayor madurez tanto en el sujeto como en la 
especie humana, se llega al procedimiento de ‘naturalización’, donde el mundo 
dotado de significado es aquel que hace sentir seguridad y control sobre las 
circunstancias y la causalidad de las vivencias, asignándole la característica 
de normalidad y virtud de facto, siendo aquel mundo externo, desconocido, 
carente de significado (ya sea por ausencia de conocimiento/comprensión o 



48	 George Andrew Viater Treviño

En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

por la sencilla falta de interacción con él) se le asigna la cualidad inherente del 
factor ‘contaminante’, aquello que puede mancillar el orden cristalino y ‘perfecto’ 
de nuestro mundo. He aquí donde surgen los primeros actos de maldad, dado 
que el endogrupo se autodenomina ‘normal’ y ‘natural’, mientras que a los gru-
pos o fenómenos externos se les denomina ‘anormales’ o ‘anti-naturales’, de- 
finición que facilita el distanciamiento y posibilidad de justificar una actitud 
de superioridad al señalizar la supuesta inferioridad del exogrupo; por lo mismo 
no se requiere de una intensa gravedad o transgresión para calificar un acto de 
maligno, un comienzo puede ser un simple comentario, una observación fuera 
de contexto donde se cosifique al otro, rebajándolo quitándole su estatus de 
persona, lo cual no sólo incremente la distancia emocional, sino que también 
implica medirlo de acuerdo a las normas y estándares de nuestro mundo que ya 
hemos establecido como naturales. Los comentarios descontextualizados, las 
observaciones denigrantes, pueden ser superficiales, pero son el portal de actos 
de mayor impacto y malignidad, dado que después de cosificar y rebajar al otro, 
al verlo como una entidad monstruosa o un contaminante que atenta con nuestra 
estabilidad, las barreras de nuestros actos se empiezan a difuminar, haciéndo- 
se más fácil la escalada de una palabra a una acción, de una agresión verbal a 
una física, inclusive llegando a buscar atentar contra el otro en su totalidad o in- 
clusive a todo lo que representa, con lo cual podemos comprender un poco 
mejor actos masivos como las limpiezas étnicas en África y Europa oriental o 
el genocidio cometido en los campos de concentración nazis.

Estamos tratando con la eterna batalla del cosmos contra el caos, el orden 
contra el desorden, armonía con discordancia, bondad con maldad, virtud y vicio, 
personas y cosas, existencia y anti-existencia. En la cotidianeidad de la existencia 
del ser humano como sujeto y como especie aquello que ha sido nombrado, 
comprendido y significado establece la burbuja del cosmos que brinda seguri-
dad a través de una ilusión de control sobre el mundo, pero aquello descono- 
cido, diferente o simplemente que se resiste a la significación engloba la escisión 
de lo “nuestro” con lo de los “otros”, creando el caos. Ambas estructuras siendo 
duales y complementarias y por ende indispensables la una para la otra, por lo 
cual el sujeto percibe el caos tanto como una disposición interna representada 
en su ansiedad y temores como una proyección en elementos externos como 
lo desconocido, en ambas situaciones como un agente destructor y corruptor, 
por lo cual busca acciones de purificación para mantener su cosmos, su orden, 
su estabilidad y equilibrio, pudiéndolo comparar con el cuerpo humano donde 
el cosmos es representado por la homeostasis, un equilibrio que representa el 
funcionamiento óptimo del organismo, donde los agentes externos que van en 
contra de dicho equilibrio son considerados inmediatamente patógenos y se 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias	 49

busca eliminarlos a riesgo de causar dolor o incomodidad, por lo tanto suelen 
ser bloqueados o repelidos por diversas barreras y límites dentro del organismo, 
tales como la segregación en las escuelas, baños y establecimientos públicos 
en los Estados Unidos de los años cincuenta o el fenómeno del Apartheid en 
Sudáfrica; pero cuando alguno de esos agentes logra insertarse en el organismo, 
la respuesta se vuelve aún más agresiva buscando erradicarlo por completo, 
como el quemar a las brujas en Salem o lapidar a una mujer ‘libertina’ en Arabia 
Saudita; prosiguiendo a un ejemplo más drástico, si el agente externo logra una 
incubación y se expande lo suficiente, medidas más drásticas deben ser puestas 
en práctica dado que si se sufre una contaminación se puede llegar a perder 
todo el órgano o extremidad, como es el caso de las limpiezas étnicas y el ge-
nocidio. Es importante notar la complementariedad del cosmos y del caos dado 
que justamente las ‘purificaciones’ realizadas para eliminar la ‘contaminación’ 
tienen un elemento destructivo, disruptivo, se lastima con el fin de sanar, lo cual 
es la base semántica de cualquier discurso nacionalista o de cualquier líder que 
busca convencer a las masas de compartir su visión con la finalidad de eliminar 
al ‘enemigo’, al ‘monstruo’, al ‘terror’, porque si no se actúa con iniciativa, el 
temor de ser devorado o contaminado es muy alto; son dichas circunstancias 
las que justifican la violencia y agresión, los actos depravados y malignos que 
se satanizan bajo un ambiente cotidiano, cuando se hacen en nombre de una 
‘purificación’ o ‘defensa’ contra una presencia sin nombre pero con etiqueta 
maligna son permitidos e inclusive recompensados socialmente. 

Haciendo un recuento de lo que hemos abordado a lo largo del texto, nos 
hemos percatado que la maldad de forma esencial surge como un construc-
to social, una fabricación humana debido a que se requiere del componente 
humano para poder atribuir todo el peso del significado ‘maligno’, dado que 
en la Naturaleza o inclusive en los animales se puede hablar de bestialidad, 
salvajismo o inclusive violencia, pero jamás maldad. No es hasta que se ubica 
en el mismo espacio psicológico de un sujeto que surge dicho concepto; hemos 
continuado con las respuestas que nos arroja su análisis semiótico al establecer 
la maldad como una transgresión a la norma o a los límites preestablecidos; 
siguiendo de la discusión fundacionista y fenomenológica del génesis del mal 
en el terreno de lo real; pero nos hemos percatado que un acercamiento tan 
simplista a la problemática no es capaz de dejar satisfecho a nadie, ya que 
analizando la dualidad del cosmos y caos que existe en la psique del infante 
y a través de su maduración como sujeto y como especie que la maldad es 
proyectada, aumentada, matizada, maquillada, satanizada o justificada de acuer- 
do a las circunstancias que rodean al sujeto en un determinado momento, cuando 
el entorno se convierte en un terreno fértil de caos y por ende de destrucción 



50	 George Andrew Viater Treviño

En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

y desestructuración; pero también aquella explosión surge de una pequeña 
chispa, de aquella predisposición que posee el sujeto en su propia psique al 
dividir el mundo en ‘su mundo’ dotado de comprensión y significado así como 
la otredad, que contiene un mundo extraño, ajeno, resistente a los esfuerzos de 
significación. Así que no podemos atribuir la totalidad de la génesis de la maldad 
al sujeto, como siendo la ‘maldad encarnada’ (al utilizar el mal como sustantivo) 
pero tampoco se pueden satanizar por completo las circunstancias tomando al 
sujeto como una víctima incapaz de hacerles frente. Si logramos trasladarnos 
del ‘mal’ como sustantivo a la ‘malignidad’ como adjetivo encontraremos un 
entretejido de interdependencias que nos ayudará a comprender las distintas 
representaciones de la maldad a través del tiempo y de las culturas así como 
ayudarnos a establecer planes de contingencia a futuro. 

El tener en cuenta las pulsiones agresivas y tendencias destructivas con 
respecto a los ‘agentes patógenos contaminantes’ que atentan con nuestro 
cosmos así como las circunstancias que proporcionan un terreno fértil para la 
proliferación de la maldad, es apenas el comienzo de nuestro acercamiento 
al fenómeno, y con ello tenemos una de las claves para mitigar y disminuir la 
violencia e intolerancia ante aquellos ‘monstruos’ y agentes externos; dado 
que el nacimiento de la aversión se produce por medio del procedimiento de 
la ‘naturalización’ al crear un cisma entre el yo y el mundo externo ajeno e 
innombrable, el poder establecer un terreno en común entre el endogrupo y el 
exogrupo, entre el cosmos y el caos es esencial para poder generar la desmiti-
ficación del otro, revertir su cosificación por medio de la personalización; redu-
ciendo la distancia existente a pesar de la resistencia a la significación se hace 
más sencillo encontrar las semejanzas y tolerar las diferencias, de forma que 
el otro ya no es una cosa, un ‘monstruo’, es ahora una persona y por lo mismo 
podemos establecer un discurso bilateral desde el mismo nivel; el proceso no es 
sencillo puesto que hemos visto que para destruir muchos de los muros que 
nos han dividido a lo largo de la historia no caen de la noche a la mañana, pero 
los esfuerzos por lograr un mejor futuro radican en nuestra comprensión de la 
maldad y el hecho de aceptar que tanto el vicio como la virtud coexisten dentro 
de nosotros así como dentro de los demás, que nuestro cosmos requiere de caos 
para reconstruirse y crecer, enriqueciéndonos; en fin, los esfuerzos por conciliar 
las representaciones antitéticas no se pueden cristalizar en un abrir y cerrar 
de ojos, por lo que aún queda mucho trabajo de investigación y esfuerzos de 
comprensión sobre la forma de encontrar y establecer un terreno en común, un 
‘tercer espacio’ que no sea único del endogrupo o del exogrupo, del cosmos o del 
caos, simplemente un espacio neutral donde ambas partes sean consideradas 
en igualdad de posición para comenzar con un discurso abierto atribuyéndole 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.

Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias	 51

la suficiente importancia y humanidad al otro por medio de la personalización, 
construyendo un nuevo mundo de significados compartidos que permitan una 
mayor tolerancia y cooperación, por lo cual a pesar de que el camino todavía 
es largo dejo dos breves citas de Nietzche para reflexionar acerca del tipo de 
sujeto que necesitamos para escalar sobre los muros de la maldad así como 
una de las posibles claves para solucionar el conflicto estructural que va más 
allá del bien y del mal:

“El superhombre… Que ha organizado el caos de sus pasiones, ha dado 
estilo a su carácter y se ha vuelto creativo. Consciente de los terrores de la vida, 
la afirma sin resentimiento”.12 “Aquello que se ha realizado por amor, siempre 
toma lugar más allá del bien y del mal”. 13

Fecha de recepción: 20/07/2010
Fecha de aceptación: 15/09/2010

12 Friedrich Nietzsche. Beyond Good and Evil. Londres, Prometheus, 1989, p. 222.
13 Ibid., p. 253.


