COSMOS VS CAOS, SUJETO O CIRCUNSTANCIAS:
¢ CUAL ES EL ORIGEN DEL MAL?

GEORGE ANDREW VIATER TREVINO*

No luches con monstruos

O tu te convertiras en un monstruo,
Y si miras al abismo

El abismo te mirara de vuelta.

Friedrich Nietzsche, 1989

Resumen

a maldad ha sido un tema controversial y constante en la historia de la hu-

manidad, siempre fluctuante en un mar de definiciones y fronteras morales,
religiosas, misticas e inclusive psicoldgicas y politicas. s Pero cual es el origen
del mal? Alo largo de este trabajo se busca desenmaranar primero la construc-
cion de dicho concepto a lo largo del tiempo asi como los accesorios que se
adhieren a él por consecuencia, como la violencia y la perversion, temas recu-
rrentes en nuestra cotidianeidad, asi como intentar establecer una nueva pers-
pectiva para analizar la maldad desde un punto de vista objetivo en la edificacion
de relaciones entre el sujeto y su entorno.

Palabras clave: Mal, monstruos, violencia, perversién, normalidad.

* Tecnoldgico de Monterrey, Campus Ciudad de México, México, dart_fty@hotmail.com

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



@ George Andrew Viater Trevifio

Abstract

Evil has always been a controversial and constant topic throughout humanity’s
history. Always fluctuating between moral, religious, mystic and even psychologi-
cal and political definitions and frontiers. ¢ But what's the origin of evil? Throughout
this text we try to untangle the construction of such a concept through history
as well as other concepts that adhere as accessories to it like violence and per-
version; topics that are constantly recurring on our day to day life. Also, we try
to establish a new perspective to analyze evil from an objective point of view in
the edification of the relationships between the subject and its environment.

Key words: Evil, monsters, violence, perversion, normalcy.

La maldad ha sido un tema constante y controversial, sometido a un escrutinio
continuo, discutido y reflexionado desde que el ser humano emerge como una
especie capaz de significar el mundo que lo rodea, de acuerdo a lo mencionado
por Horne en su articulo Evil acts not evil people: their characteristics and con-
text.! Ademas, la situacion actual en la que nos encontramos nos arroja ejemplos
de violencia, agresion, inseguridad y desesperacion diariamente, en las noticias,
periodicos e inclusive en una simple conversacion; por lo tanto decidi abordar
la problematica del origen del mal, retomando la argumentacion de la ‘sociedad
perversa’y las atrocidades cometidas en Auschwitz expuestas por Roudinesco
en su texto Nuestro lado oscuro. Una historia de los perversos,? asi como el
contraste contextual de Ochoa en su articulo Algunas representaciones del mal
en el romanticismo,® dentro de la compilacion El Mal. Diglogo entre filosofia,
literatura y psicoanalisis.

¢ Qué es lo que desata un genocidio? ;Qué es lo que genera odio o terror
y qué implica una retaliacion? ;Doénde radica la maldad, en las personas o en
los contextos en los que se encuentran? Estas son algunas de las preguntas
que suelen surgir en tiempos de crisis y violencia, y nuestro presente no esta
exento de ello. Podemos llamarlo crimen organizado, terrorismo, guerra, de-
pravacion o inclusive transgresion, ya sea en un sujeto o en un conglomerado
de personas encaminadas por una ideologia o un lider carismatico, el hecho de

" Michael Horne, “Evil acts not evil people: their characteristics and contexts” en Journal of
Analytical Psychology. 53:5, 2008, pp. 669-690.

2 Elizabeth Roudinesco, Nuestro lado oscuro. Una historia de los perversos. Madrid, Ed. Ana-
grama, 2009, pp. 120-245.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias @

que la maldad en diversas formas y representaciones se ha venido permeando
en la mismisima infraestructura de nuestra cotidianeidad. A lo largo de este
trabajo se abordara la definicion etimoldgica del mal, los contrastes entre las
posturas fenomenoldégica y semidtica, la naturaleza del mal dentro del hombre
y dentro de la sociedad, la dualidad del cosmos y el caos, asi como un vistazo
a la categorizacion psiquiatrica de la maldad en el DSM-Iv englobada en el Tras-
torno antisocial de la personalidad.* Sera una exploracion llena de contrastes y
complicaciones, dado que nada se ha escrito en piedra, pero es justamente esa
plasticidad de la maldad la que mas ha asombrado y tentado al hombre.

Con relacion a lo anterior, pregunto ¢ Qué es el mal? ; Cémo nace, como se
expresa y como se etiqueta el mal? Son algunas de las preguntas que buscan
aclarar, para comprender el origen del mal y su relacion con el ser humano.
Debemos comenzar entonces por analizar la palabra “maldad”, de donde se
manifiesta la importancia del significado que se ha ido perdiendo, matizado por
explicaciones religiosas. De acuerdo a diversas raices del lenguaje, el mal se
ha denominado evil, evel, yfel, schlecht y bése, siguiendo las lenguas anglo-
sajonas y romances, donde se usaba como adjetivo para definir un acto o
persona que ‘excedia una norma’, o bien ‘pasar por encima de los limites’ de
acuerdo al Oxford English Dictionary,® lo cual nos ayuda a establecer los ci-
mientos de nuestra busqueda de respuestas, la palabra en si surge para definir
(al ser un adjetivo) actos que van mas alla de lo preestablecido, de las normas,
de los limites; tiempo después en la Edad Media y la llustracion de acuerdo a
Ochoa® adquiere una connotacion religiosa, al convertirse de adjetivo en sus-
tantivo, ahora se ha cosificado el ‘mal’, convirtiéndose en la antitesis del ‘bien’,
pero mas que nada aparece sin una definicion propia porque se convierte en la
ausencia del ‘bien’. A pesar de la relativa inocencia de este cambio de signifi-
cado, el trasfondo nos ayuda a comprender como a lo largo del tiempo confor-
me el ser humano va cambiando sus paradigmas y corrientes de razonamiento
va resignificando el mundo en el que se encuentra, incluyendo la concepcion
del mal. Es asi como a finales del siglo xviil en pleno romanticismo europeo
gracias a los escritos de autores como Novalis, William Blake o Giacomo Leo-

3 Anabel Ochoa, “Algunas representaciones del mal en el romanticismo”, en Alberto Constante,
Leticia Flores Farfan y Ana Maria Martinez de la Escalera, coords., El Mal. Didlogos entre filosofia,
literatura y psicoanalisis. México, Ediciones Arlequin/Instituto Tecnoldgico de Estudios Superiores
de Monterrey/Lunarena, 2006, pp. 55-69.

4 Manuel Valdés Miyar, coord., Manual diagndstico y estadistico de los trastornos mentales.
American Psychiatric Association DSM-Iv. Barcelona, Masson, 1995, pp. 662-666.

5 Oxford English Dictionary. Oxford, Oxford University Press, 1992, p. 95.

8 A. Ochoa, op. cit., pp. 55-69.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



@ George Andrew Viater Trevifio

pardi, podemos analizar las modificaciones que ha sufrido la maldad y cémo el
contexto socio-histérico y cultural va moldeando no sélo las corrientes artisticas
y cientificas, sino la misma concepcion de constructos como la maldad.

Utilicé la palabra “constructo” para definir a la maldad debido a que a pesar
de su uso como sustantivo, se debe a la interaccion y actos humanos su naci-
miento, dado que por su misma naturaleza no puede nacer del mundo animal
o ‘natural’ por asi llamarlo. Ahora, si partimos del campo de la semiética y de
la psicologia analitica, el ser humano utiliza el lenguaje justamente para nom-
brar aquello que pertenece a su ‘mundo’ con tal de ejercer control sobre él por
medio del entendimiento. Justamente de la construccidon de la maldad como
adjetivo o sustantivo, presente en nuestra cotidianeidad, la fenomenologia y el
fundacionismo se han encontrado frente a frente para determinar la naturale-
za del mal desde dos puntos diametralmente opuestos; de acuerdo a Horne’
el centro de la cuestion radica en ubicar la maldad dentro del hombre o fuera
de él, siendo el fundacionismo con autores como Freud, Jung y Klein quienes
lo apoyan con sus respectivas teorias, mientras que la fenomenologia se cen-
tra en los psicoanalistas de segunda generacion, socidlogos e historiadores. Para
clarificar un poco ambas posturas, retomaremos los principales argumentos y
bases tedricas que se manejan a lo largo del articulo de Horne; los fundacionistas
establecen el origen del mal en la misma naturaleza del hombre, es parte innata
e inherente a él, inseparable e irrevocable, Freud lo expresa con la pulsién de
muerte, siempre patente en nuestro inconsciente y que al proyectarse al exterior
se convierte en agresion hacia el otro, parte de nuestras pulsiones agresivas que
existen en nuestro interior, Jung lo explica a través del arquetipo de la sombra,
aquél lado obscuro de nuestra psique que engloba nuestra animalidad, nuestra
agresion e inmoralidad; finalmente Klein recurre precisamente a la infancia,
donde el sujeto interioriza objetos persecutorios (que le son desconocidos) y
con tal de librarse de la ansiedad provocada por esa hostilidad hacia si mismo,
la dirige a otras personas, facilitando el desplazamiento de un peligro interno
hacia uno externo; de forma analoga, la hermenéutica fenomenoldgica establece
el contexto como el origen de la maldad siendo aquél el que bombardea al ser
humano de estimulos y situaciones que lo orillan a cometer actos denominados
“malignos” o convertirse en “verdugo”.

Ahora, retomando a Roudinesco?® en su texto acerca de Auschwitz y las per-
versiones en la sociedad, ;dénde recae el mal, acaso recae en los oficiales nazis
que torturaban, humillaban y asesinaban masivamente a la poblacién judia o en

7 M. Horne, op. cit., pp. 669-690.
8 E. Roudinesco, op. cit., pp. 120-245.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias @

los sujetos que encuentran el goce en el comercio sexual con animales o vistién-
dose con las ropas del sexo opuesto? ¢ O quiza la maldad se encuentre incubada
en la Naturaleza y en la sociedad que nos rodea y de la que somos parte, que
nos orilla a cometer dichos actos por miedo, desesperacion o ansiedad? Con-
forme uno va leyendo dicho texto, sobre todo deteniéndose en los ‘pintorescos’
y ‘creativos’ cuadros de violencia y perversién que logra dibujar Roudinesco de
forma vivida e indeleble, es facil llegar a un distanciamiento emocional con tal
de poder proseguir con la lectura, sobre todo al analizar con qué naturalidad y
sencillez se cometian tales actos, ademas entre mas lejanos fueran a lo que
nosotros acostumbramos o consideramos ‘normal’, mas dificil era comprender
el porqué lo hacian; por lo tanto caemos justamente en una trampa psicologica
para evitar la ansiedad, terror, repugnancia o animadversién ocasionada por
dichas personas y sus actos, al aplicar un distanciamiento emocional del ver-
dugo y sus victimas es mas facil leer sobre ellos o inclusive ver lo que realizan,
al cosificarlo, reducirlo del estatus de persona a objeto, podemos manejar con
mayor templanza actos tan incomprensibles reduciéndolos a racionalizaciones
o explicaciones cientificas estériles. Un ejemplo para clarificar estos conceptos
es el hecho de que la American Psychiatric Association en su Manual Diag-
nostico y estadistico de los trastornos mentales (Dsm-v)° haya retomado las
bases de Freud, Jung y Klein para crear su ‘trastorno antisocial de la persona-
lidad’, donde se exponen caracteristicas como la irresponsabilidad, irritabilidad
y agresividad, o deshonestidad, aunque las que considero mas importantes son
justamente el fracaso para adaptarse a las normas sociales y la ausencia de
remordimiento; porque los criterios anteriores de forma aislada pueden sugerir-
nos una gran cantidad de personas a las cuales no les adjudicamos el adjetivo
‘malignas’ ni la condicién inherente de ‘malos’, pero cuando ya hablamos de una
transgresion a la norma, de una ausencia de remordimiento y de culpa cuando
comenzamos a imaginarnos a ese personaje, ese monstruo, que camina dejan-
do mancillado por donde pasa, con la obscuridad y la noche como su manto, y
su total falta de escrupulos al cometer cualquier tipo de atrocidad.

Es mas facil comprender el genocidio ocurrido en la Segunda Guerra Mundial
cuando nombramos a Eichmann y a Himmler y a todos ellos como ‘monstruos’ o
‘malignos’ porque los reducimos a la otredad de cosas inferiores a nosotros,
apartandolos de cualquier semblanza de humanidad que pudiera asemejarse
a nuestra propia persona. Aunque quisiera retomar que no solo los actos de
violencia o agresiones nos producen esa misma sensacion y reaccion defensiva,
la sexualidad es otro aspecto del mundo que provoca grandes controversias y

9 M. Valdés Miyar, op. cit., pp. 662-666.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



@ George Andrew Viater Trevifio

reacciones diversas, sobre todo conforme mas se alejen de nuestras practicas
o del ‘rango de aceptabilidad’ que establecemos dentro de nuestro contexto
psicosocial; es por lo mismo que las diferencias acentuan la separacioén y las
fricciones, y como la similitud engendra unién y cooperacion, se conjuga la dis-
posicion interna del sujeto con el contexto circundante, ya que las diferencias y
similitudes no implican de forma Unica las caracteristicas personales, también
existen las metas supraordinarias o los enemigos en comun.

En fin, el grado de perversion de una sociedad y de sus integrantes cambia
constantemente, conforme se movilizan las percepciones de un punto rigido e
inamovible hasta la flexibilidad y apertura que engendra la perdiciéon de acuerdo
a los estandares religiosos. El goce como figura central es entonces sujeto de
critica y de satanizacién cuando esta ligado a practicas contra-natura o que
se alejan de nuestras leyes y normas autoimpuestas, por lo cual es aun mas
perverso y maligno aquello que transgrede nuestro status quo y que ademas ge-
nera goce en el otro, porque es tomado como una afrenta directa, como un acto
decididamente hostil e instrumental. Es por ello que a lo largo de la literatura
y de la cultura popular se le suelen denominar ‘monstruos’ o ‘abominaciones’
a dichas personas y actos, porque van mas alla de nuestra comprension y el
demonizarlos haciendo de ellos escoria que se regodea con la pestilencia y
la depravacion hace mas facil la labor de excluirlos, evadirlos, segregarlos,
atacarlos, asesinarlos, o inclusive borrarlos del planeta; después de todo, son
parte de la enfermedad, de la maldad ¢ qué clase de persona seriamos si no
los erradicamos? Definitivamente no seriamos ‘buenos’ 4,0 si?

Recuperando un poco la argumentacion de Horne,'© debemos analizar la
naturaleza de su origen, asi como las circunstancias que la hacen germinar
tanto en individuos como en sociedades enteras. Para comprender la maldad
debemos referirnos a ejemplos que nos evoquen la palabra ‘maldad’ tales como
los amplios ejemplos de Roudinesco' o basta escuchar las noticias o leer los
periodicos, podemos entonces dilucidar elementos en comun en esos actos y en
esas personas, nos generan una gran variedad de emociones como terror, aver-
sion e inclusive repugnancia, y si continuamos por esa linea, nos damos cuen-
ta de que existe una delgada linea que nos divide, porque ellos son los ‘otros’
mientras que del otro lado se encuentra el grupo cohesivo de ‘nosotros’; pa-
rece ser una diferencia semantica prescindible e inclusive superficial, pero es
justamente ese sesgo de endogrupo y exogrupo lo que engendra la maldad en
cualquier sujeto; para clarificar un poco esta linea argumentativa tenemos que

0 M. Horne, op. cit., 53 5, 2008, pp. 669-690.
" E. Roudinesco, op. cit., pp.120-245.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias @

abordar el proceso de ‘normalizacion’ en el que se ve incluido el ser humano en su
desarrollo tanto de especie, como de sujeto; conforme la persona va madurando
comienza a conocer y reconocer el mundo que lo rodea, atribuyéndole nombre,
y por ende significado a los elementos que lo rodean y que forman parte de ‘su
mundo’, pero es justamente en la infancia temprana, cuando existe esa explosion
de nuevos fragmentos y significados que surgen de sensaciones y experiencias
que escapan de la comprensién del infante, ya sea por una falta de apoyo por
parte de los cuidadores principales, o por el simple hecho de que no posee la
madurez psiquica necesaria para aprehender y significar dichos fragmentos o
vivencias. Al mencionar apoyo va mas alla de la negligencia o gratificacion en
los cuidados por los adultos encargados de la crianza del infante, mas bien es
una referencia al soporte linguistico y cognitivo que se le ofrece al infante, pero
que nunca llega a cubrir la entereza de la tormenta de estimulos y vivencias del
infante, lo cual genera aquella ansiedad y los primeros temores, emociones que
van ligadas intrinsecamente a lo desconocido; conforme el infante crece esa
masa difusa de animadversion le es otorgada una presencia, una otredad de
forma que se le asigna la monstruosidad o malignidad de aquello que se des-
conoce, y que por ende si no se puede integrar al mundo psiquico del sujeto,
termina siendo ajeno a él, y se le atribuye una maldad inherente, dado que si no
son parte de ‘nuestro mundo’, esta en contra de él, su mera existencia implica
una posible contaminacion de la estabilidad que se ha logrado en el mundo de
significados internos del sujeto.

Esta primera etapa de la creacion de los monstruos y terrores primordiales
la podemos comparar de forma analoga con los principios de la humanidad,
donde fendmenos como el fuego o las auroras boreales eran elementos que
causaban admiracion y temor al mismo tiempo, por lo tanto la Unica forma de
‘controlar’ aquella parte del mundo que no podian comprender era intentando
resignificarlo con explicaciones teoldgicas y magicas, asignandoles la otredad
necesaria para dividir aquello que separaba la vida y la muerte, aquello que
causa goce, luz y nacimiento de lo que causa dolor, obscuridad y muerte. Por
lo tanto aquellos sujetos que nacian con deformidades o que salian de la norma
social eran excluidos e inclusive en ocasiones erradicados, por ese temor a la
“contaminacion” del status quo.

Prosiguiendo a una etapa de mayor madurez tanto en el sujeto como en la
especie humana, se llega al procedimiento de ‘naturalizacion’, donde el mundo
dotado de significado es aquel que hace sentir seguridad y control sobre las
circunstancias y la causalidad de las vivencias, asignandole la caracteristica
de normalidad y virtud de facto, siendo aquel mundo externo, desconocido,
carente de significado (ya sea por ausencia de conocimiento/comprensiéon o

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



@ George Andrew Viater Trevifio

por la sencilla falta de interaccién con él) se le asigna la cualidad inherente del
factor ‘contaminante’, aquello que puede mancillar el orden cristalino y ‘perfecto’
de nuestro mundo. He aqui donde surgen los primeros actos de maldad, dado
que el endogrupo se autodenomina ‘normal’ y ‘natural’, mientras que a los gru-
pos o fendmenos externos se les denomina ‘anormales’ o ‘anti-naturales’, de-
finicion que facilita el distanciamiento y posibilidad de justificar una actitud
de superioridad al sefializar la supuesta inferioridad del exogrupo; por lo mismo
no se requiere de una intensa gravedad o transgresion para calificar un acto de
maligno, un comienzo puede ser un simple comentario, una observacion fuera
de contexto donde se cosifique al otro, rebajandolo quitandole su estatus de
persona, lo cual no sélo incremente la distancia emocional, sino que también
implica medirlo de acuerdo a las normas y estandares de nuestro mundo que ya
hemos establecido como naturales. Los comentarios descontextualizados, las
observaciones denigrantes, pueden ser superficiales, pero son el portal de actos
de mayor impacto y malignidad, dado que después de cosificar y rebajar al otro,
al verlo como una entidad monstruosa o un contaminante que atenta con nuestra
estabilidad, las barreras de nuestros actos se empiezan a difuminar, haciéndo-
se mas facil la escalada de una palabra a una accion, de una agresion verbal a
una fisica, inclusive llegando a buscar atentar contra el otro en su totalidad o in-
clusive a todo lo que representa, con lo cual podemos comprender un poco
mejor actos masivos como las limpiezas étnicas en Africa y Europa oriental o
el genocidio cometido en los campos de concentracion nazis.

Estamos tratando con la eterna batalla del cosmos contra el caos, el orden
contra el desorden, armonia con discordancia, bondad con maldad, virtud y vicio,
personas y cosas, existencia y anti-existencia. En la cotidianeidad de la existencia
del ser humano como sujeto y como especie aquello que ha sido nombrado,
comprendido y significado establece la burbuja del cosmos que brinda seguri-
dad a través de una ilusién de control sobre el mundo, pero aquello descono-
cido, diferente o simplemente que se resiste a la significacion engloba la escision
de lo “nuestro” con lo de los “otros”, creando el caos. Ambas estructuras siendo
duales y complementarias y por ende indispensables la una para la otra, por lo
cual el sujeto percibe el caos tanto como una disposicion interna representada
en su ansiedad y temores como una proyeccion en elementos externos como
lo desconocido, en ambas situaciones como un agente destructor y corruptor,
por lo cual busca acciones de purificacidon para mantener su cosmos, su orden,
su estabilidad y equilibrio, pudiéndolo comparar con el cuerpo humano donde
el cosmos es representado por la homeostasis, un equilibrio que representa el
funcionamiento éptimo del organismo, donde los agentes externos que van en
contra de dicho equilibrio son considerados inmediatamente patdégenos y se

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias @

busca eliminarlos a riesgo de causar dolor o incomodidad, por lo tanto suelen
ser bloqueados o repelidos por diversas barreras y limites dentro del organismo,
tales como la segregacion en las escuelas, bafios y establecimientos publicos
en los Estados Unidos de los anos cincuenta o el fenomeno del Apartheid en
Sudafrica; pero cuando alguno de esos agentes logra insertarse en el organismo,
la respuesta se vuelve aun mas agresiva buscando erradicarlo por completo,
como el quemar a las brujas en Salem o lapidar a una mujer ‘libertina’ en Arabia
Saudita; prosiguiendo a un ejemplo mas drastico, si el agente externo logra una
incubacioén y se expande lo suficiente, medidas mas drasticas deben ser puestas
en practica dado que si se sufre una contaminacién se puede llegar a perder
todo el 6rgano o extremidad, como es el caso de las limpiezas étnicas y el ge-
nocidio. Es importante notar la complementariedad del cosmos y del caos dado
que justamente las ‘purificaciones’ realizadas para eliminar la ‘contaminacién’
tienen un elemento destructivo, disruptivo, se lastima con el fin de sanar, lo cual
es la base semantica de cualquier discurso nacionalista o de cualquier lider que
busca convencer a las masas de compartir su vision con la finalidad de eliminar
al ‘enemigo’, al ‘monstruco’, al ‘terror’, porque si no se actua con iniciativa, el
temor de ser devorado o contaminado es muy alto; son dichas circunstancias
las que justifican la violencia y agresion, los actos depravados y malignos que
se satanizan bajo un ambiente cotidiano, cuando se hacen en nombre de una
‘purificacién’ o ‘defensa’ contra una presencia sin nombre pero con etiqueta
maligna son permitidos e inclusive recompensados socialmente.

Haciendo un recuento de lo que hemos abordado a lo largo del texto, nos
hemos percatado que la maldad de forma esencial surge como un construc-
to social, una fabricacién humana debido a que se requiere del componente
humano para poder atribuir todo el peso del significado ‘maligno’, dado que
en la Naturaleza o inclusive en los animales se puede hablar de bestialidad,
salvajismo o inclusive violencia, pero jamas maldad. No es hasta que se ubica
en el mismo espacio psicolégico de un sujeto que surge dicho concepto; hemos
continuado con las respuestas que nos arroja su analisis semidtico al establecer
la maldad como una transgresion a la norma o a los limites preestablecidos;
siguiendo de la discusion fundacionista y fenomenolégica del génesis del mal
en el terreno de lo real; pero nos hemos percatado que un acercamiento tan
simplista a la problematica no es capaz de dejar satisfecho a nadie, ya que
analizando la dualidad del cosmos y caos que existe en la psique del infante
y a través de su maduracion como sujeto y como especie que la maldad es
proyectada, aumentada, matizada, maquillada, satanizada o justificada de acuer-
do a las circunstancias que rodean al sujeto en un determinado momento, cuando
el entorno se convierte en un terreno fértil de caos y por ende de destruccién

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



@ George Andrew Viater Trevifio

y desestructuracion; pero también aquella explosién surge de una pequefa
chispa, de aquella predisposicién que posee el sujeto en su propia psique al
dividir el mundo en ‘su mundo’ dotado de comprension y significado asi como
la otredad, que contiene un mundo extrafo, ajeno, resistente a los esfuerzos de
significacion. Asi que no podemos atribuir la totalidad de la génesis de la maldad
al sujeto, como siendo la ‘maldad encarnada’ (al utilizar el mal como sustantivo)
pero tampoco se pueden satanizar por completo las circunstancias tomando al
sujeto como una victima incapaz de hacerles frente. Si logramos trasladarnos
del ‘mal’ como sustantivo a la ‘malignidad’ como adjetivo encontraremos un
entretejido de interdependencias que nos ayudara a comprender las distintas
representaciones de la maldad a través del tiempo y de las culturas asi como
ayudarnos a establecer planes de contingencia a futuro.

El tener en cuenta las pulsiones agresivas y tendencias destructivas con
respecto a los ‘agentes patégenos contaminantes’ que atentan con nuestro
cosmos asi como las circunstancias que proporcionan un terreno fértil para la
proliferacion de la maldad, es apenas el comienzo de nuestro acercamiento
al fenédmeno, y con ello tenemos una de las claves para mitigar y disminuir la
violencia e intolerancia ante aquellos ‘monstruos’ y agentes externos; dado
que el nacimiento de la aversién se produce por medio del procedimiento de
la ‘naturalizacion’ al crear un cisma entre el yo y el mundo externo ajeno e
innombrable, el poder establecer un terreno en comun entre el endogrupo y el
exogrupo, entre el cosmos y el caos es esencial para poder generar la desmiti-
ficacion del otro, revertir su cosificacion por medio de la personalizacion; redu-
ciendo la distancia existente a pesar de la resistencia a la significacion se hace
mas sencillo encontrar las semejanzas y tolerar las diferencias, de forma que
el otro ya no es una cosa, un ‘monstruo’, es ahora una personay por lo mismo
podemos establecer un discurso bilateral desde el mismo nivel; el proceso no es
sencillo puesto que hemos visto que para destruir muchos de los muros que
nos han dividido a lo largo de la historia no caen de la noche a la mafiana, pero
los esfuerzos por lograr un mejor futuro radican en nuestra comprension de la
maldad y el hecho de aceptar que tanto el vicio como la virtud coexisten dentro
de nosotros asi como dentro de los demas, que nuestro cosmos requiere de caos
para reconstruirse y crecer, enriqueciéndonos; en fin, los esfuerzos por conciliar
las representaciones antitéticas no se pueden cristalizar en un abrir y cerrar
de ojos, por lo que aun queda mucho trabajo de investigacion y esfuerzos de
comprension sobre la forma de encontrar y establecer un terreno en comun, un
‘tercer espacio’ que no sea unico del endogrupo o del exogrupo, del cosmos o del
caos, simplemente un espacio neutral donde ambas partes sean consideradas
en igualdad de posicion para comenzar con un discurso abierto atribuyéndole

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



Cosmos vs caos, sujeto o circunstancias @

la suficiente importancia y humanidad al otro por medio de la personalizacion,
construyendo un nuevo mundo de significados compartidos que permitan una
mayor tolerancia y cooperacion, por lo cual a pesar de que el camino todavia
es largo dejo dos breves citas de Nietzche para reflexionar acerca del tipo de
sujeto que necesitamos para escalar sobre los muros de la maldad asi como
una de las posibles claves para solucionar el conflicto estructural que va mas
alla del bien y del mal:

“El superhombre... Que ha organizado el caos de sus pasiones, ha dado
estilo a su caracter y se ha vuelto creativo. Consciente de los terrores de la vida,
la afirma sin resentimiento”.'? “Aquello que se ha realizado por amor, siempre
toma lugar mas alla del bien y del mal”. '3

Fecha de recepcion: 20/07/2010
Fecha de aceptacion: 15/09/2010

12 Friedrich Nietzsche. Beyond Good and Evil. Londres, Prometheus, 1989, p. 222.
3 Ibid., p. 253.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 41-51.



