ENTRE LOS HOMBRES Y LOS DIOSES.
ACERCAMIENTO AL SACERDOCIO DE CALPULLI
ENTRE LOS ANTIGUOS NAHUAS

Miguel Pastrana Flores, Entre los hombres y los dioses. Acercamiento al sacer-
docio de Calpulli entre los antiguos nahuas. México, UNAM, 2008.

| doctor Miguel Pastrana, académico del Instituto de Investigaciones His-

téricas de la UNAM, nos ha entregado una obra bien construida y desarro-
llada, sin estorbosas pretensiones, en la que desde un principio, deja muy en
claro qué va a estudiar y como se va a llevar a cabo la investigacién. Asi, nos
regala un texto de muy buena factura en el cual, sacandole jugo a las escasas
fuentes con que se dispone, se estudia el sacerdocio de calpulli entre los na-
huas, entendiendo a los sacerdotes en su dimensién sagrada y social en tanto
que personas que operan como intermediarios culturales entre la divinidad y
la comunidad, entre la tradicion y las nuevas generaciones, entre los poderes
centrales y la comunidad.

El estudio estda dominado por un analisis sereno de aquellas muy lejanas
realidades, lo que le permite sortear con solvencia tres prejuicios que hubieran
podido perjudicar su investigacion. El primero de ellos es en nacionalismo des-
garrado que suele acompanar al discurso cultural y politico cuando se refiere a
la sociedad prehispanica, que se combina con una vision acartonada, inamovible
y aburrida de aquel mundo; auténtico chauvinismo que Jorge Ibargliengoitia se
encargo de denunciar con su acostumbrado sentido del humor. Un nacionalismo
de teponaxtle. El segundo prejuicio, mas reciente y hoy muy de moda, es apre-
ciar la cultura indigena de ayer y de hoy como parte de un esoterismo a la New
Age, reduciéndole al retumbar de unos cuantos tambores, un poco de incienso

199 EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 199-203.



200 Jorge E. Traslosheros

y una cuantas limpias en el zécalo de la ciudad de México. En tercer lugar, me
parece muy digno de mencion que se estudie el fendmeno religioso fuera de
los apasionamientos, no pocas veces fuera de realidad y razén, que hoy tanto
nos estorban en el conocimiento de las tradiciones religiosas, cualquiera que
sea su signo. Si sélo fuera por estos tres méritos la obra que ahora resefiamos
mereceria elogios.

La investigacion de Miguel Pastrana se define a partir de tres problemas en
donde el historiador se juega la vida, o por lo menos la pertinencia de su trabajo:
la definicion del objeto de estudio, el hallazgo de las fuentes necesarias y la
seleccién de las herramientas tedricas apropiadas para la mejor comprension
de los dos primeros.

Pastrana define su objeto de estudio a partir de dos elementos. El primero
de ellos parece obvio como es el sacerdocio de calpulli, pero no lo es tanto. La
institucion sacerdotal puede ser abordada desde innumerables perspectivas y
hoy en dia dominan las visiones que lo hacen desde la filosofia del poder, es
decir, pensar este tipo de intermediarios culturales como personas abocadas al
ejercicio del poder. Pastrana no cae en el garlito y prefiere definir su objeto de
estudio por lo que éste es: un profesional de la vida religiosa. Asi, centra su
objeto de estudio a partir de las formas de la vida religiosa y la funcién que
dentro de ellas cumple el sacerdocio de calpulli, esto es, desde las comunidades
a partir de las cuales se organiza el mundo nahua.

La definicion adecuada del tema de estudio le permite escoger con cuidado
las herramientas tedricas que le serviran al intento. A nadie debe sorprender
que, sobre la base de los trabajos de Emilio Durkheim y Mircea Eliade se estu-
die lo sagrado y lo profano, las ideas y creencias, el culto y el rito, el templo, la
vida cotidiana y dentro del conjunto el sacerdocio de calpulli en su formacion,
caracteristicas y funcion; en otras palabras, el sistema religioso en su conjunto
en la particularidad que Pastrana llama popular. Sobre el atinado uso de este
instrumental concepto tan sélo cabria hacer una observacion. A la investiga-
cion de Pastrana le era necesario para sus fines el diferenciar el ejercicio del
sacerdocio dentro de las cupulas del poder, de aquel ejercido entre el comun
de la gente, ese de los calpullis. Para lograrlo nuestro autor eché mano del con-
cepto de ‘religiosidad popular’ en oposicioén a la de Estado. El uso del término se
presta a equivocos pues se ha politizado en extremo en las ultimas décadas a
tal grado que hoy resulta dificil de utilizar. Tomando distancia de este problema
finalmente coyuntural, el concepto resulta funcional.

Con lo importantes que puedan ser el definir un objeto de estudio y el es-
coger instrumentos tedricos adecuados, son tan sélo pasos necesarios para el
historiador, pero de ninguna manera agotan su trabajo. El historiador requiere

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 199-203.



Reseiias 201

fuentes y sin fuentes soélo podria escribir discursos vacios, ‘rolleros’ diriamos
coloquialmente. Este, claro esta, no fue el caso. Pastrana no se llama, ni nos
llama a engafio. Pone en claro que en materia de fuentes el estudio del mundo
mesoamericano enfrenta un problema mayor pues éstas son escasas y en su
mayor parte provienen del siglo Xv1'y algunas del siglo xvil. Pastrana, consciente
de las limitaciones que ello impone, deja en claro su objetivo que no es otro que
crear una tipologia que abone al conocimiento de esta institucion religiosa en el
mundo nahua prehispanico, objetivo que se cumple sin duda alguna. Si acaso
me queda una duda y tiene que ver con el uso de las fuentes del siglo Xvil y su
posible aplicacién para el mundo prehispanico. No podemos olvidar que Ruiz de
Alarcén y todos lo que enfrentan el problema de la entonces llamada “idolatria”,
dan cuenta de lo que sucedia en el siglo Xvil, mas de cien afios después de la
conquista, con mas de tres generaciones de cristianizacién y que lo hacen para
zonas muy especificas. Picado por la duda fui en busca del autor, le planteé
el problema y me respondié que eso depende de la coherencia interna de un
discurso de muy larga duracion como lo es la cultura: coherencia entre lo que
pueda apreciarse en las fuentes prehispanicas como eje de reflexion, con las
del siglo xvi y de posteriores siglos, incluido el siglo XxX. Me parecidé un argu-
mento convincente y digno de ser considerado por los estudiantes. Una fuente
del siglo xviI, fuera de su contexto y sin pasar por un proceso critico riguroso
puede descarriar una investigacion.

La obra me parece un aporte significativo al estudio de las formas de la vida
religiosa mesoamericana por una simple razén. Las religiones son fendmenos
sociales complejos porque son totalizantes. No hay rincén de la vida que pue-
da en verdad exentarse de su influencia. No me parece exagerado decir, junto
con Christopher Dawson por ejemplo, que las culturas estan marcadas por sus
formas religiosas o por la forma en que se relacionan con la religion. Podemos
decir que estamos ante un fenémeno social e histérico de estas caracteristi-
cas cuando: se diferencia lo sagrado de lo profano; se crea un sistema de ideas
y creencias; se genera un conjunto de normas que regulan la relacién entre
los seres humanos y el mundo de lo sagrado y, por ende, también con el mun-
do profano; se genera una axiologia —una moral y una ética— que por su peso
cultural acaba orientando la vida social, cultural y personal de los individuos
por igual en su intimidad, que en su dimension juridica, ritual, cultural y gno-
seoldgica; se crean cuerpos profesionales que administran lo sagrado, asi
como las comunidades que hoy llamariamos iglesias; se prolonga su existen-
cia en el tiempo.

Un problema que suele encontrarse en los estudios que se abocan al fené-
meno religioso es que se olvidan de su sentido totalizante, por lo que se generan

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 199-203.



202 Jorge E. Traslosheros

investigaciones parciales, es decir, que reducen un fendmeno complejo a al-
guna de sus manifestaciones por lo que acaban por considerar la religion como
discurso moral o ideolégico, como forma de dominacion politica, (hoy muy de
moda por cierto) etcétera, menos como religién, esto es, como un fenédmeno
cultural que tiene su especificidad y caracteristicas propias. Se puede y se de-
be estudiar su fenomenologia en todas sus particularidades, siempre y cuando
no perdamos de vista la integridad de su expresion. No es facil de estudiar, pero
sin duda es apasionante.

De cara a lo hasta aqui considerado me parece que la obra contiene mu-
chos méritos; sin embargo quiero llamar la atencion en tres de ellos. Por un
lado, en el hecho de que el autor comprendié el fenédmeno religioso en su
complejidad por lo que no solamente estudié una institucion aislada, sino que
la incorpord dentro del sistema de creencias y practicas culturales en cuyo
contexto cobré sentido, es decir, que estudid una institucion propia de una
hierocracia como elemento clave en la comprension de las formas de la vida
religiosa del mundo nahua del posclasico y posclasico tardio. Por otro lado, en
virtud de esta comprension, resulta ser una obra que también nos introduce
en la historia del llamado México prehispanico de la mejor manera, esto es,
en aquello que la distinguio y dio sentido cual fue su dimension religiosa. Por
ultimo, este trabajo me parece un muy buen ejemplo de cdmo el buen manejo
de las fuentes disponibles, que en el caso son pocas, cuando se realiza con
una hermenéutica adecuada —texto, contexto, sentido— son la piedra angular
para alcanzar una comprension posible de la realidad estudiada, sin que los
marcos tedrico metodolégicos se conviertan en camisas de fuerza; o bien que
el libertinaje interpretativo que hoy nos agobia sustituya a la realidad cayendo
en el posibilitismo —hoy muy comun— en el cual la hipétesis sustituye a los
hechos; esto es que, no porque algo hubiera podido suceder significa que en
efecto haya sucedido. Por lo mismo, y en la misma légica, resulta ser un buen
ejemplo de como los instrumentos tedricos nos ayudan a mejorar nuestra inter-
pretacion de las fuentes y del pasado, en el entendido que la teoria y el método
son esclavos de las fuentes, que viven bajo su tirania en calidad de sirvientes.
Para el investigador son simples herramientas de trabajo en la interpretacion
de las fuentes y del mundo estudiado, jamas su sustituto. El historiador que
viva para demostrar un determinado marco tedrico-metodolégico esta conde-
nado al fracaso.

En suma, si la obligaciéon primera del historiador es dar cuenta de lo que
dicen las fuentes de manera que pueda ser comprendido para un lector del aqui
y del ahora vy, si historiar es reconstruir criticamente el pasado, me queda muy

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 199-203.



Resefias 203

claro que Miguel Pastrana cumplié con creces sus obligaciones, lo que hace
de su obra un texto necesario.

JORGE E. TRASLOSHEROS™

Fecha de recepcién: 1/06/2010
Fecha de aceptacion: 04/07/2010

* Instituto de Investigaciones Histéricas, UNAM, México jtraslos@servidor.unam.mx

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 199-203.



