EL “SUENO” DE LA HETEROLOGiA PURA.
UNA APROXIMACION A LA LECTURA
DERRIDIANA DE LEVINAS

PABLO PEREZ ESPIGARES*

Resumen

E ste trabajo pretende aclarar la distancia que separa a Derrida y Lévinas en
su intento compartido por abrir un espacio para la alteridad. Aqui se mues-
tra como las diferencias entre una heterologia y otra se van modulando en las
sucesivas lecturas que hace Derrida de la obra levinasiana, de modo que, curio-
samente, a medida que la desconstruccion va siendo asumida conscientemente
como estrategia a seguir, aumenta la proximidad entre uno y otro, sin que se
pierda, no obstante, la heterogeneidad de sus respectivas propuestas.

Palabras clave: metafisica, desconstruccion, alteridad, Derrida, Lévinas.

Abstract

The aim of this paper is to shed light on the gap separating Derrida and Lévi-
nas in their attempt to provide some room for alterity. It shows how differences

* Investigador del departamento de Filosofia Il de la Universidad de Granada, Espafa, pablo-
perez@ugr.es

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



@ Pablo Pérez Espigares

between both heterologies get modulated in the consecutive readings of Levi-
nasian works by Derrida, in a way that, surprisingly, the more Deconstruction
is consciously assumed as a strategy to follow, the closer their proposals are,
despite maintaining their own heterogeneity.

Key words: metaphysics, deconstruction, alterity, Derrida, Lévinas.

Introduccioén: El problema del lenguaje
y el paso a la desconstruccion

Antes de que la “desconstruccion” se formalice como un cierto programa de
interpretacién de los textos y de la experiencia (y de la experiencia como texto)
en su obra De la gramatologia (1967)," los primeros pasos del camino derridia-
no se caracterizan por un intenso debate con las fuentes intelectuales de su
pensamiento. De este modo, y aun sabiendo que distinguir fases en el pensa-
miento de un autor es ya violentarlo, podemos apreciar un momento pre-gra-
matoldgico en los primeros textos de Derrida, cuyo sentido unitario desde un
punto de vista formal podria cifrarse en una explicacién critica con el estructu-
ralismo a partir de la fenomenologia, la cual a su vez se halla complicada por
la recepcion critica de la ontologia heideggeriana y por la reflexion nietzschea-
na. Teniendo como telén de fondo el problema del lenguaje, el dialogo estruc-
turalismo-fenomenologia va a girar en torno a la cuestion de la historicidad del
sentido, lo que llevara a Derrida a pensar el fendmeno de la “diferencia” de un
modo radical como “presencia despresente”. El pensador franco-argelino va a
sefialar en uno y en otras potencialidades desestructuradoras y riesgos parali-
zantes, pero finalmente ambos seran enjuiciados como eslabones de la meta-
fisica de la presencia.?

" Jacques Derrida, De la gramatologia. Buenos Aires, Siglo XXI, 1971.

2 Efectivamente, del estructuralismo Derrida retiene la imposibilidad de concebir un centro o
un foco originario de sentido, pues éste siempre emerge en una red de relaciones intrasistémicas.
A su vez, situandose en el paradigma abierto por la fenomenologia husserliana, que reduce el ser
al sentido, Derrida se opondra a la idealidad del significado mantenida por Husserl, insistiendo en
la imposibilidad de un significado puro sin signo, o lo que es igual, poniendo de manifiesto la aporia
interna a esa reduccion: la fuerza (el sentido) no puede presentarse sin estabilizarse y, con ello,
sin ausentarse, sin verse diferido. Nos apoyamos en la densa exposicion del pensamiento de la
escritura que Luis Saez Rueda nos ofrece en su libro Movimientos filoséficos actuales. Madrid,
Trotta, 2003, pp. 435-446.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

Frente a la tendencia geometrizante del estructuralismo que neutraliza la
dimension de fuerza del lenguaje, también frente a la teoria del significado
como entidad prelinglistica y monadoldgica que sostiene la fenomenologia, y
sin quedarse en una defensa del caracter constituyente del habla en la forja del
significado, Derrida se propondra rehabilitar un nuevo concepto de “escritura”.
Ello implica que la critica a la fenomenologia y al estructuralismo estan intima-
mente relacionadas, pues son momentos entreverados de la critica derridiana al
fonologocentrismo occidental: el pensamiento como “logos”, al que se le atribuye
una conexion necesaria con la verdad y con el ser del ente como presencia —del
cual da razén—, sélo puede producirse como “auto-afeccion” a través de la voz.
Este sistema del oirse-hablar es lo que Derrida denomina fonocentrismo, que
privilegia la voz, el habla como relacion esencial e inmediata de la conciencia
—que es la voz, presente a si misma, que se oye hablar en un mondlogo in-
terior— con el sentido. Pero, puesto que la voz, por su relacién originaria con
el logos, aparece como Unica depositaria del sentido, dicho fonocentrismo es
solidario de un logocentrismo, base a su vez de todo idealismo, ya que alberga
la pretensién de que exista un sentido ya prefijado antes e independientemente
del lenguaje.?

Derrida, en cambio, al subrayar el valor originario de la escritura, sostendra
que ésta, lejos de reducirse al signo material externo al lenguaje, constituye
precisamente la condicion de posibilidad de todo lenguaje, el cual ha de enten-
derse como un tejido de huellas, un juego de diferencias, de reenvios signifi-
cantes permanentes en el que el sentido se halla constantemente diferido de
un elemento a otro. La escritura introduce un elemento de no-presencia, de no
identidad, ya que el signo, por su radical “iterabilidad”, no esta fijado a ningun
contexto y a ninguna intencion o hablante concretos. Por eso, si la escritura
es condicion del sentido, es también y simultdneamente la imposibilidad del
mismo, de ahi que sea indesligable del reconocimiento de la “diferencia” como
acontecimiento irrebasable.

Toda esta problematica en torno al lenguaje (y a la escritura como fondo del
mismo) estaba ya presente en los primeros textos de Derrida. De hecho, a esta
aporia en el interior del lenguaje, e incluso en el interior de toda experiencia,
ya aludié Derrida en Fuerza y significaciéon (1964), donde, por otro lado, se
distancia de Heidegger al comprender la diferencia entre uno y otro no como
un fenémeno histérico, sino como una “estructura originaria: la apertura de la
historia, la historicidad misma”. Todo ello suponia, ademas, reconocer “una

3 Nos ha sido de mucha utilidad el libro de C. de Peretti y P. Vidarte, Derrida (1930). Madrid,
Ediciones del Orto, 1998.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



ZS) Pablo Pérez Espigares

cierta impotencia del lenguaje de salir de si para decir su origen”,* cuestion que
centrara todo el dialogo con Lévinas, que es lo que aqui nos interesa.

La atenta lectura derridiana de Totalidad e infinito (1961)° en su articulo “Vio-
lencia y metafisica” (1964)¢ va a poner en cuestion la viabilidad de la alternati-
va levinasiana a la filosofia de la identidad y a la metafisica occidental precisa-
mente por el uso que hace del lenguaije filosdéfico. Derrida se preguntara hasta
qué punto es posible la pretendida dislocacion del logos griego, responsable
segun Lévinas de la opresidn ontoldgica de lo otro y del otro, si dicha solicitacion
tiene que formularse al fin y al cabo en griego, esto es, en el lenguaje filosofico
de la logica y de la identidad. Derrida sostiene que no es posible romper sin
mas con la tradicién de la historia de la metafisica. Se impone una “estrategia
econdémica”, o sea, de lo que se trata es de situandose en su interior “resistirle
desde lo mas lejos posible”.”

De ahi que en estos escritos pre-gramatoldgicos y en las motivaciones que
los impulsan se pueda entrever una “preparacion” de la desconstruccion, pues
si ésta se presenta en primer término como dislocamiento de las jerarquias
establecidas por la l6gica oposicional, lo hara siguiendo una estrategia interna
al lenguaje conceptual que pretende combatir, tematica que recorre el primer
acercamiento de Derrida al trabajo de Lévinas.

No obstante, la desconstruccion va mas alla del desplazamiento del logo-
centrismo propio de la tradicion filoséfica occidental, y, en cualquier caso, esta
claro que no implica un simple rechazo o un intento desesperado de transgredir
dicha tradicion, sino que en cierto modo la asume y la hereda.? Es una forma de
posicionarse en el interior de la historia de la filosofia, o mejor dicho entre los
discursos que la conforman, para determinar lo que esos esquemas de pensa-
miento vigentes desde hace siglos en nuestra civilizacién y los comportamientos
que ellos generan han venido disimulando, induciendo y prohibiendo.®

4 J. Derrida, “Fuerza vy significacion”, en La escritura y la diferencia. Barcelona, Anthropos,
1989, pp. 42-44.

5 E. Lévinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Salamanca, Sigueme, 1995.

6 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en La escritura y la diferencia, pp. 107-210.

7J. Derrida, “Fuerza y significacion”, ibid., p. 44.

8 Puede verse José Bernal Pastor, E/ desplazamiento de la filosofia de Jaques Derrida. Granada,
Universidad de Granada 2001. También nos apoyaremos en la clarificadora obra de P. Pefalver,
Desconstruccion. Escritura y filosofia. Barcelona, Montesinos, 1990.

9 Conviene sefialar que, al enmarcar el trabajo de Derrida bajo la etiqueta de “desconstruccién”,
parece que dicho término designara un método o un movimiento perfectamente identificable. Ahora
bien, el mismo Derrida sefiala en varios lugares que a la desconstruccién no se le puede atribuir una
significacién clara y univoca, ni se la puede equiparar a un método o a una critica, como tampoco

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

Con este trabajo pretendemos aclarar la distancia que separa a Derrida y
Lévinas en ese intento compartido por “hacer advenir lo Otro”. Las diferencias
entre una heterologia y otra se van modulando en las sucesivas lecturas que
hace Derrida de la obra levinasiana, de modo que, a medida que la descons-
truccion va siendo asumida conscientemente como estrategia, aumenta la
proximidad entre uno y otro, sin que se pierda, no obstante, la heterogeneidad
de sus respectivas propuestas.

La condicién ontolégica
del pensamiento heterolégico

Ya hemos dicho que la motivacion principal que lleva a Derrida a acercarse a
Lévinas es el analisis del lenguaje filosdfico, lo que puede ser leido como una
premisa histdrica de la desconstruccion.'® Desde el principio Derrida deja claro
que la suya sera inevitablemente una interpretacion parcial de la obra levinasiana,
aunque ello no sera obice para una lectura fiel y respetuosa con la historia, los
temas y la intencion del texto de Lévinas. En esa linea, anota que las interroga-
ciones que él va a plantear “en ningun caso seran objeciones: sino mas bien las
cuestiones que nos plantea Lévinas”." De ahi que las dos primeras partes de
su escrito se demoren en una exposicion del pensamiento del lituano-francés
en su sistematicidad y en su evolucién desde la fenomenologia husserliana al
pensamiento de la “exterioridad”.

La primacia de la cuestion ética
y la diferencia greco-judia

El pensamiento de Lévinas entrafia un cuestionamiento radical de la tradicién
filoséfica occidental, a la que acusa de ser una “filosofia de la potencia y del
ser”, por haber reprimido, desde su origen en el logos griego, la dimensién
irreductiblemente heterolégica y trascendente de la experiencia.'? Frente a una
concepcion asi, él va a poner en primer plano de la reflexion a la ética, como el
espacio en el que se explicita la moralidad inherente a la interrelacion entre los

puede ser reducida a una sospechosa operacién negativa o nihilista. Cf. C. Peretti y P. Vidarte,
op. cit., pp. 17-20.

0 P, Perialver, op. cit., pp. 34 y ss.

1 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., pp. 113-114.

2 Un buen acercamiento al pensamiento de Lévinas lo encontramos en el libro de G. Gonzalez
R. Arnaiz, E. Lévinas. Humanismo y ética. Madrid, Cincel, 1988.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



@ Pablo Pérez Espigares

hombres y en el que se da el sentido. Decir esta relacion Yo-Otro sera, segun
él, la primera tarea de la filosofia.

La alternativa levinasiana implica, por tanto, un reto que pone al lenguaje
frente a si mismo, en un intento de pasar a decir “lo indecible”.'® Se trata de decir
“lo otro”, pero desde la experiencia originaria de la proximidad del otro vivida
como cercania ética.'* Postular la primacia de la relacion ética, como lugar del
sentido mas alla del ser, permite descubrir la significacion de “lo humano” justo
alli donde el “yo” se fractura y se expone a los rigores de una responsabilidad
anarquica, la cual sera concebida como “principio de individuacion”.'® Frente a la
obra de la identificacidn, que es la totalidad, se propone una “situacién primera”
en la que la existencia se despierta ya como conciencia moral. Reconocerse
como “yo” implica, entonces, percatarse de que el sentido no es “cosa mia”, sino
que “viene de otra parte”, es la tarea de una relacion por hacer con los otros.'® La
posibilidad de ruptura, la opcién mantenida de “salir del ser”, es posible gracias
a la experiencia del “otro” que desborda el poder del “yo”, y que hace que su
libertad y autonomia sélo sean tales en la medida en que estan justificadas."” La
desproporcion que muestra esta relacion entre el yo y el otro, explicitada como
rostro, desarman al yo para intentar cualquier reduccion de lo “otro”.'®

'3 Este exceso de significacion que se da en la relacién ética, convierte la tarea de decirla en
una labor dificultosa, siempre pendiente de “inventar” un lenguaje alternativo al de los discursos
sobre el Ser. En este punto sefiala Derrida el principal obstaculo de este planteamiento, fisura por
la que se abrira paso la desconstruccién del texto levinasiano.

4 E. Lévinas, Totalidad e infinito, pp. 103 y ss.; asimismo Ensayo sobre la exterioridad. Sala-
manca, Sigueme, 1995, pp. 103 y ss.

S Ibid., pp. 228 y ss. y pp. 259 y ss.

'6 La rearticulacion de la idea de subjetividad a la que procede Lévinas preside toda su obra,
pero puede apreciarse nitidamente, por ejemplo, en ibid., pp. 104 y ss, donde, insistiendo en la
preeminencia de la responsabilidad sobre la libertad, sostiene que la subjetivizacion no acontece
tanto como interiorizacion, sino antes bien como sujecién o cuestionamiento, o dicho de otro modo,
el sujeto adviene hacia si en el mismo movimiento en el que acoge lo Absolutamente Otro. También
véanse pp. 128-140, 189 y ss., 228, 281 y ss., y, paradigmaticamente, 303 y ss., donde concluye
afirmando rotundamente: “el sujeto es un anfitrion”.

7 Dice Lévinas: “El otro me mide con una mirada incomparable a aquella por la que yo le
descubro. La dimension de altura en la que se coloca el otro es como la curvatura primera del ser
en la cual se sostiene el privilegio del otro, el desnivelamiento de la trascendencia. El otro es me-
tafisica [...] La relacion con el otro no se convierte, como el conocimiento, en gozo y posesion, en
libertad. El otro se impone como una exigencia que domina esta libertad, y a partir de aqui, como
mas original que todo lo que pasa en mi[...] La presencia del otro —heteronomia privilegiada— no
dificulta la libertad, la inviste”. (/bid., pp. 109-110.)

'8 La nocidn de rostro alude no sdlo a la anterioridad filosofica del ente sobre el ser, sino que
también apunta a ese caracter abierto del yo a lo otro. Respecto al rostro sostiene Lévinas que “nos

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

De ese modo, el sentido no se realiza, como sugiere el pensamiento occi-
dental, integrando lo “otro” en el “yo”/ lo “mismo” a través de la deduccién, la
comprensién o la identificacion, sino que se hace explicito en un encuentro
ético, en el que los dos términos se absuelven de la relacién en la que se dan,
sin permanecer in-diferentes uno del otro. La tensién mantenida entre ambos
supone la ruptura de la unidad del sistema-totalidad, desde el que no se puede
dar cuenta de una tarea que se sabe sin-fin, ya que “lo humano” es, literalmente
dicho, “infinito”.

Esto es justamente lo que, a juicio de Lévinas, se le escapa a una filosofia
como la surgida en Grecia, la cual trata de formular en conceptos y sistemas
el ser y el ser del hombre, con el objeto de controlar por anticipado lo que la
experiencia pudiera ofrecer. Esa “situacion primera” es previa al concepto y se
resiste a ser reducida al anonimato del ser. Y, a pesar de ello, debe ser dicha
en lo que tiene de imprevisible e inanticipable. De ahi el recurso de Lévinas
a lo mejor de la tradicion hebrea, pues el judaismo, frente a la filosofia de la
inmanencia que representa la ontologia, pone de relieve lo Absoluto de la tras-
cendencia de lo “Otro”, irreductible a cualquier determinacion, como aportacion
religiosa que es preciso contrastar, es decir, que ha de ser tematizada “hablando
griego”. Para Lévinas, entonces, la alternativa ética de la responsabilidad por el
otro puesta de manifiesto en la Biblia afade un plus de sentido que necesita ser
traducido filoséficamente.'® La apertura a la trascendencia como heteronomia
radical, a la exterioridad que se manifiesta en el rostro del otro, y que Lévinas
aborda desde una reelaboracion del concepto de Infinito cartesiano y del Bien
platénico, no debe hacernos dudar del talante filoséfico de su obra. De todo
ello es consciente Derrida:

Se trata, pues, de una potente voluntad de explicacion con la historia de la pa-
labra griega. Potente puesto que, si esta tentativa no es la primera en su
género, el caso es que alcanza en el didlogo una altura y una penetracién en
que los griegos —y en primer lugar esos dos griegos que son todavia Husserl
y Heidegger— son intimados a responder. La escatologia mesianica en la que
se inspira Lévinas [...] no se desarrolla, sin embargo, en su discurso como

conduce hacia una nocién de sentido anterior a mi Sinngebung y asi independiente de mi iniciativa y
de mi poder. Significa la anterioridad filoséfica del ente sobre el ser, una exterioridad que no recurre
al poder ni a la posesion, una exterioridad que no se reduce, como en Platén, a la interioridad del
recuerdo, y que, sin embargo, salvaguarda al yo que la acoge”. (Ibid., p. 75.)

19 Sobre este aspecto pueden consultarse las obras de una especialista en el tema, Catherine
Chalier, La huella del infinito. Lévinas y la fuente hebrea. Barcelona, Herder, 2004 y La utopia de
lo humano. Barcelona, Riopiedras, 1995, pp. 16-32.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



@ Pablo Pérez Espigares

una teologia ni como una mistica judias [...], ni como una dogmatica, ni co-
mo una religion, ni siquiera como una moral. Esta tentativa no se apoya nunca
en ultima instancia en la autoridad de tesis o textos hebreos. Quiere hacer-
se entender en un recurso a la experiencia misma. La experiencia misma,
y lo que hay de mas irreductible en la experiencia: paso y salida hacia lo otro,
lo otro mismo en lo que tiene de mas irreductiblemente otro: el otro”.2°

Es en esta paradoja de que el dialogo entre hebraismo y helenismo tenga
que apoyarse en el lenguaje de la filosofia donde penetra la reflexién de Derrida.
Al comentar el problema lingliistico inherente a la denuncia levinasiana del pen-
samiento occidental, Derrida anticipa el nucleo de una relacion interior-exterior
con el cuerpo textual de la filosofia:

Lévinas nos exhorta, pues, a un segundo parricidio. Hay que matar al padre
griego que nos mantiene todavia bajo su ley: a lo que un griego —Platén— no
pudo nunca resolverse sinceramente, difiriéndolo en un asesinato alucinato-
rio. Pero lo que un griego, en este caso, no pudo hacer, un no-griego ¢ podra
conseguirlo de otro modo que disfrazandose de griego, hablando griego,
fingiendo hablar griego para acercarse al rey? Y como se trata de matar una
palabra, ¢ se sabra alguna vez quién es la victima de esta ficcién? ¢ Se puede
fingir hablar un lenguaje??!

La resistencia del logos griego y la violencia originaria

Una vez dibujado el nucleo de su interés, Derrida pasa a confrontar la alternati-
va levinasiana con Hegel, Husserl y Heidegger, e intentara mostrar la resistencia
que el texto de esos autores ofrece a la interpretacion de Lévinas, el cual esta-
ria mas cerca de ellos de lo que parece. Para Lévinas esas tres grandes voces
habian “repetido” la necesidad de la tradicién filoséfica en su forma “dominante”
repeticion del origen griego, reduccion de la metafisica y subordinacion de la
ética.?? Su intento de resistir a la filosofia de lo “Mismo” a través del lenguaje

20 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., p. 113.

21 Ibid., 121. La misma paradoja subyace, a juicio de Derrida, a la critica de Lévinas a la “metafora
heliolégica” como reflejo de la identidad opresiva y luminosa de lo mismo en la que desembocarian
la fenomenologia y la ontologia: “De esas pocas metaforas fundamentales, la luz no es mas que
un ejemplo, pero jqué ejemplo! ;Quién podra dominarla, quién dira jamas su sentido sin dejarse
primero decir por éste? ;Qué lenguaje escapara jamas de ella? ;Cémo se liberara de ella, por
ejemplo, la metafisica del rostro como epifania del otro?” (/bid., p. 125.)

22 Recurrimos a la explicacion de P. Pefialver en su libro Argumento de alteridad. La hipérbole
metafisica de Emmanuel Lévinas. Madrid, Caparroés, 2001, especialmente la segunda parte: “Di-
gresiones. Entre Lévinas y Derrida”, pp. 171-244.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

de ésta va a ser puesto en cuestion por Derrida, para el que “ninguna filosofia
podria conmoverlos (los tres motivos mencionados) sin comenzar por someterse
a ellos o sin acabar por destruirse ella misma como lenguaje filosofico”.23

No hay que perder de vista, que ademas de sacar a la luz los supuestos que
encierra lafilosofia de Lévinas, Derrida pretende mostrar la tensa unidad del, por
un lado, programa metafisico y ético de una paz como respeto absoluto al otro,
y por otro lado, de una violencia necesaria e inerradicable como ley o sentido
de la historicidad. Se trata de una violencia pre-ética, pero que la ética ha de
afrontar. Una violencia originaria que, como veremos, tiene, segun el analisis
derridiano, tres dimensiones o se manifiesta en tres instancias: la “polémica ori-
ginaria” que aparece en la dialéctica hegeliana como ley de la experiencia de
la conciencia, la “violencia trascendental” en la base de la intersubjetividad
pensada por Husserl, y la “violencia ontolégica” a la que apunta el pensamiento
del ser heideggeriano. De nuevo, el hilo que permitira seguir la coherencia de
esa tematica de la violencia sera el motivo del lenguaje.?*

Hegel: negatividad dialéctica
y polémica originaria

Efectivamente, la propuesta de Lévinas se erige toda ella como un cuestiona-
miento radical de la filosofia hegeliana como pensamiento de la totalidad.?® La
escatologia profética que caracteriza la filosofia levinasiana se opone frontalmen-
te ala vision de la historia que defiende Hegel, el cual la concibe como totalidad
recuperada y afirmada en su sentido. En esa concepcion el logro de la plenitud
histérica alcanzado con la autoconciencia de la libertad acaba sacrificando a
todos los individuos. Para Lévinas dicha visién suponia una perversion de la es-
catologia mencionada, la cual no aludiria al final que cierra la totalidad de la
historia, sino al final que irrumpe en cada momento cuestionandola, y que
coincidiria con el fin que es cada individuo. En esta nueva comprension ni exis-
te historia unitaria como totalidad cerrada, ni el sentido se halla prefigurado de
antemano. “Lo humano”, abriéndose a lo infinito, se da en las rupturas de la

23 ). Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., p. 111.

24 Asi lo hacia explicito Derrida al empezar esta tercera parte: “Las cuestiones cuyo principio
vamos a intentar indicar ahora son todas ellas, en sentidos diversos, cuestiones de lenguaje:
cuestiones de lenguaje y la cuestion del lenguaje [...] Nos preguntamos acerca del sentido de una
necesidad: la de instalarse en la conceptualidad tradicional para destruirla”. (/bid., pp. 147-150.)

25 Puede consultarse el primer capitulo (“Metafisica y trascendencia”) de la primera seccion, E.
Lévinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, pp. 57-76.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



@ Pablo Pérez Espigares

historia que ponen de relieve las quiebras de significacién de cualquier totalidad
propuesta como sentido definitivo.2®

Ademas, la dinamica del reconocimiento tal y como la entiende Hegel se
plantea en términos de la dialéctica entre lo mismo y lo otro, de forma que este
ultimo queda subordinado en funcién del mismo que se reafirmay lo absorbe por
la preeminencia de la totalidad. La exterioridad del otro seria asi la exterioridad
ilusoria y provisional que se da uno con vistas a consumirla y consumarla. Para
Lévinas, en cambio, el reconocimiento no es solo ni principalmente reconoci-
miento de mi por el otro (en el que se ganaria la autoconciencia), sino que es
reconocimiento del otro por mi en una relacién en la que ambos quedariamos
absueltos, esto es separados, conservando cada uno su dignidad, y ello por-
que “lo humano” es infinito, y se resiste a toda totalizacion. La idea de infinito
es retomada por Lévinas como deseo de lo otro que yo, concepto que, como
sefiala Derrida,?” es claramente anti-hegeliano, pues no designa el movimien-
to de la asimilacién y la negacién de la alteridad necesarios para llegar a ser
conciencia de si, sino que alude al respeto y a la responsabilidad inaplazable
por el otro.28

De este modo, a juicio de Derrida, en el rechazo de la negatividad se con-
centra la critica de Lévinas a la idea hegeliana de una polémica originaria: el
trabajo de la negatividad impediria la trascendencia y el deseo de lo infinito,
pues supone una apropiacion violenta de lo otro por lo mismo. Sin embargo, esta
critica de la negatividad como violencia se viene abajo al tomar conciencia de
la irreductibilidad de la metafora en el lenguaje y la pertenencia de éste a una
praxis espacial finita. Buena prueba de ello es el recurso levinasiano al término
“exterioridad” para designar la alteridad del rostro como infinito positivo, sin
mezcla de negatividad dialéctica:

26 En palabras de Lévinas: “A diferencia de una filosofia de la trascendencia que sitlia en otra
parte la verdadera vida [...] —y a diferencia de una filosofia de la inmanencia en la que se apre-
henderia verdaderamente el ser cuando todo ‘otro’ (causa de guerra), englobado por el mismo, se
desvaneciera el término de la historia— nos proponemos, en cambio, describir en el desarrollo de
la existencia terrestre [...] una relacién con el otro que no acaba en una totalidad divina o humana,
una relaciéon que no es una totalizacion de la historia, sino la idea de lo infinito. Tal relacion es la
metafisica misma”. (Ibid., p. 76.)

27 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., p. 126.

28 En ese sentido, sostiene Lévinas que “plantear el ser como deseo es, a la vez, rechazar la
ontologia de la subjetividad aislada y la ontologia de la razén impersonal que se realiza en la his-
toria [...] El otro no es la negacién de lo mismo, como querria Hegel. El hecho fundamental de la
escision ontolégica en mismo y en otro es una relacién no alérgica del mismo hacia lo otro”. (E.
Lévinas. Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, pp. 309-310.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

Que haya que decir en el lenguaje de la totalidad el exceso de lo infinito sobre
la totalidad, que haya que decir lo Otro en el lenguaje de lo Mismo, que haya
que pensar la verdadera exterioridad como no-exterioridad, es decir, de nuevo
a través de la estructura Dentro-Fuera y la metafora espacial, que haya que
habitar todavia la metafora en ruina, vestirse con los jirones de la tradicion y
los harapos del diablo: todo esto significa, quiza, que no hay logos filoséfico que
no deba en primer término dejarse expatriar en la estructura Dentro-Fuera. Es-
ta deportacion fuera de su lugar hacia el Lugar, hacia la localidad espacial, esta
metafora seria congénita de tal logos. Antes de ser un procedimiento retérico
en el lenguaje, la metafora seria el surgimiento del lenguaje mismo”.?°

Parece, entonces, que Lévinas no puede evitar recurrir al lenguaje de lo
mismo y de la totalidad, el lenguaje de lo exterior en el mundo, para hablar de
la transcendencia, de lo infinito, de lo exterior al mundo. La finitud del lenguaje
(metaforicidad y espacialidad) cierra, pues, la posibilidad de exponer filosé-
ficamente la alteridad del otro como infinitud positiva previa reduccién de la
negatividad:

Si no puedo designar la alteridad irreductible (infinta) del otro mas que a tra-
vés de la negacion de la exterioridad espacial (finita), es quiza que su sentido
es finito, no es positivamente infinito. Lo infinitamente otro, la infinitud de lo
Otro no es lo Otro como infinitud positiva, Dios o semejanza con Dios. Lo in-
finitamente otro no seria lo que es, otro, si fuera infinitud positiva y si no guar-
dase en él la negatividad de lo in-definido, del dpeiron.®

Ante esa condicion del lenguaje, el propdsito trascendente de Lévinas seria
una apelacion a lo impensable y a lo indecible, y sélo tendria una solucién apo-
fatica, de ruptura con el lenguaje, recayendo en una especie de teologia negati-
va.®! Pero esa via ya no es transitable para Lévinas, quien, ademas de rechazar
cualquier forma de dualismo clasico, considera que el rostro, donde se concreta
la posibilidad de apertura al otro, es ante todo posibilidad de palabra. Y aunque la
palabra es sin duda la primera derrota de la violencia, paraddjicamente, ésta
no existia antes de la posibilidad de la palabra, ya que, “el lenguaje no puede
jamas sino tender indefinidamente hacia la justicia reconociendo y practicando
la guerra en si mismo. Violencia contra violencia. Economia de violencia”.3?

2% J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., p. 151.

30 Ibid., p. 153.

31 Ibid., pp. 154-156.

%2 Ibid., p. 157. Se puede decir que Derrida concluye —con Hegel— que la polémica es originaria
e irreductible. La negatividad dialéctica se impone, sobre todo, en la medida en que muestra la

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



@ Pablo Pérez Espigares

Husserl: intersubjetividad y violencia trascendental

Por otro lado, Derrida también cree percibir ciertas fisuras en la lectura levina-
siana de Husserl y Heidegger.3® Husserl, en su pretension de alcanzar las
“evidencias primarias” que hicieran de la filosofia un saber riguroso, puso en
juego una tematizacién de la conciencia que arruinaba la concepcion clasica
de la misma, en la que la relacion sujeto-objeto se entendia sobre la base de
la presencia, la idea de objetividad se reducia a adecuacion y el pensamien-
to a representacion. En el planteamiento husserliano la conciencia se define
por la intencionalidad como relacién con el objeto en la que se da el sentido,
cuyo caracter inmanente es la objetividad misma. Derrida va a sefnalar ciertas
lagunas en la comprension levinasiana del teoreticismo®* y la intencionalidad3®
tal y como las planteaba Husserl. Por lo que a este ultimo concepto se refiere,
reconoce la intencion de Lévinas de ampliarlo mas alla de su dimension repre-
sentativa y teorética para profundizarlo como deseo y trascendencia metafisica
hacia lo otro.3® Segun Lévinas, la intencionalidad que parecia conducir hacia
“lo otro”, termina siendo la via que utiliza la conciencia para absorber lo Otro en
el Mismo, o bien deducir lo Otro del Mismo.

Ahora bien, nadie como Husserl habria mostrado “que la visién era ori-
ginalmente y esencialmente inadecuacién de la interioridad y la exterioridad”
y nadie habria pensado con mas rigor el tema del “desbordamiento infinito de

complicidad entre violencia y paz en la experiencia histérica. Y al estar el pensamiento de lo infinito
sometido a las condiciones espaciales y finitas del lenguaje, y siendo éste, asi, originalemente vio-
lento —pues retiene esencialmente el espacio y lo Mismo en él—, la diferencia entre paz y guerra no
puede tampoco ser absoluta como pretendia el horizonte escatoldgico del discurso ético levinasiano.
Derrida aborda los puntos oscuros de la interpretacion levinasiana de Hegel en las paginas 126 y
ss., 138y ss., 148 y ss., 158 y 160 y ss. del articulo que estamos comentando.

33 Puede consultarse el analisis que ofrece Gonzalez R. Arnaiz en el capitulo 5 de su libro, E.
Lévinas. Humanismo y ética, pp. 105-121.

34 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., pp. 163-164.

35 Ibid., pp. 159-163. De forma tajante Lévinas dice que “una de las tesis principales sostenidas en
esta obra consiste en negar a la intencionalidad de la estructura noesis-noema el titulo de estructura
primordial (lo que no equivale a interpretar la intencionalidad como una relacion légica o como una
causalidad)’. (E. Lévinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, p. 299.)

36 Asi lo cree Lévinas cuando afirma que “el lenguaje condiciona el pensamiento: no el lenguaje
en su materialidad fisica, sino como actitud del Mismo frente al otro, irreductible a la representacion
del otro, irreductible a una intencién del pensamiento, irreductible a una conciencia de..., porque
se relaciona con lo que ninguna conciencia puede contener, se relaciona con lo infinito del Otro
[...] La significacion es lo infinito, es decir, el Otro [...] La significacion precede la Sinngebung e
indica el limite del idealismo en lugar de justificarlo”. (/bid., pp. 218-220.) También puede verse
ibid., pp. 298 y ss.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

los horizontes”.?” De ahi que haya que preguntarse, con Derrida, “si finalmente
Husserl ha resumido la inadecuacion y reducido a la condicién de objetos dis-
ponibles los horizontes infinitos de la experiencia”. En contra de la lectura de
Lévinas, parece que no. Es mas, sigue argumentando Derrida:

[...]1en lafenomenologia no hay jamas constitucion de horizontes, sino horizon-
tes de constitucion. Que la finitud del horizonte husserliano tenga la forma de
la abertura in-definida [...] ¢ no es eso lo que lo resguarda mas seguramente
frente a toda totalizacion, frente a la ilusion de la presencia inmediata de un
infinito de plenitud, donde lo otro, de repente, se hace inencontrable?[...] ;No
es la intencionalidad el respeto mismo? ¢ La irreductibilidad para siempre de
lo otro a lo mismo, pero de lo otro que aparece como otro a lo mismo?38

Eso nos deberia llevar a la conclusion de que “el fendmeno del respeto supone
el respeto de la fenomenalidad. Y la ética supone la fenomenologia”.®®

Con todo, la divergencia fundamental entre Lévinas y Husserl seria a pro-
posito del otro, pues al hacer de éste un fendmeno del ego constituido por apre-
sentacion analdgica —el otro como alter ego—, Husserl habria neutralizado la
alteridad infinita del otro y lo habria reducido a lo mismo.*° Si en este caso se
reconoce cierta apertura a lo infinito seria, segun Lévinas, una apertura a un
“falso-infinito”, un “infinito sin alteridad”, un “infinito-objeto”, pues el cogito hus-
serliano permanece autoclausurado en una soledad indiferente que “sabe” del
otro como otro-yo, sin percatarse de que la significacion se da en una relacién
en la que el Yo y el Otro mantienen, permaneciendo separados, una relacion de
no-indiferencia. Sin embargo, Derrida intentara mostrar hasta qué punto en el
planteamiento husserliano es respetada la alteridad del otro en su significacion.
Para Husserl “el otro en tanto que otro, en su alteridad irreductible, se me pre-
senta a mi [...] como no-presencia originaria”.*'

Para que el encuentro, tal y como lo entiende Lévinas, pudiera tener lugar
seria necesario, desde la perspectiva de Husserl, que el otro, en su alteridad,
aparezca a un ego.*? Solo por la via de la apresentacion analdgica, que es propia

37 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., p. 161.

38 Ibid., p. 162.

3 Ibid., p. 163.

40 Ibid., p. 165 y ss. Todo el capitulo Il (“Rostro y ética”) de la seccion tercera apunta en esa
direccion. E. Lévinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, pp. 218-225.

41J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., p. 165.

42 A ese respecto, Derrida sostiene que la “constitucion del alter ego” de la que habla Husserl,
y que Lévinas rechaza, no se opone a ningun encuentro, sobre todo si se atiende a la distincion

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



§8> Pablo Pérez Espigares

de toda percepcién y que es, ademas, lo contrario de la asimilacion victoriosa,
puede el yo ir hacia el otro sin que éste deje de ser el otro.*® Reconocer al otro
como otro es, en ese sentido, reconocerlo en su forma de ego, en su forma de
alteridad que no puede ser la de las cosas. El otro como otro es irreductible a mi
€go precisamente porque es ego, y ése es, como explica Derrida, el significado
del otro como alter ego:

Si el otro no fuera reconocido como alter ego trascendental, estaria todo él
dentro del mundo, y no seria, como yo, origen del mundo [...] Si el otro no
fuese reconocido como ego, toda su alteridad se vendria abajo [...] La egoi-
dad del otro le permite decir, como a mi, ‘ego’, y por eso es el otro, y no una
piedra o un ser sin palabra en mi economia real. Por eso, si se quiere, es
rostro, puede hablarme, oirme, y eventualmente mandarme. No seria posible
ninguna disimetria sin esta simetria que no forma parte de mundo, y que, al
no ser nada real, no impone ningun limite a la alteridad, a la disimetria, por
el contrario, la hace posible. Esta disimetria es una economia en un sentido
nuevo, que sin duda seria también intolerable para Lévinas.*

La postura de Husserl, por tanto, habria mostrado la necesidad de acceder
al sentido del otro en su alteridad irreductible a partir de una modificacién inten-
cional de mi ego. La argumentacion de Derrida se apoya aqui en una distincién
de niveles: si en el nivel ético se requiere la asimetria entre el yo y el otro, en el
nivel de la intersubjetividad trascendental (relacién del ego y el alter ego), que
es previo, se impone una relacion simétrica: “la simetria trascendental de dos
asimetrias empiricas”.

Esoimplica, a su vez, reconocer la necesidad de una violencia trascendental
pre-ética, congénita o inherente a la (no-)fenomenalidad del aparecer del otro
siempre y primeramente como alter ego, dado que el acceso a lo otro sélo es

husserliana de los momentos de pasividad y actividad en la intuicion. Ademas apunta ciertas difi-
cultades en la nocidn de encuentro porque da a entender que habria un tiempo y una experiencia
sin otro antes del mismo. (/bid., nota al pie, p. 166.)

43 Dado el inacabamiento indefinido de las percepciones originarias del cogito husserliano, la
alteridad de las cosas trascendentes y naturales, que son otras en general para mi conciencia, es
ya irreductible. Ahora bien, la alteridad también irreductible del otro no tiene nada que ver con esa
alteridad de las cosas, pues en el caso del otro, a esa dimension del inacabamiento se afiade una
dimension de no-originariedad mas profunda. Derrida matiza que para Husserl, sin la primera alte-
ridad, la de los cuerpos, no podria surgir la segunda, pues para él ‘otro’ quiere decir ya algo cuando
se trata de cosas, “lo cual es tomarse en serio la realidad del mundo exterior”, algo que Lévinas, a
juicio de Derrida, no sostendria. (/bid., p. 167.)

4 Ibid., p. 169.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

posible dentro del “juego de lo mismo”.*® Al pensar la infinitud del otro como
plenitud positiva, al poner en suspenso la diferencia entre lo mismo y lo otro,
Lévinas ignora que nos encontramos inmersos en una economia de violencia,
lo que supone que “la escatologia no es posible mas que a fravés de la violen-
cia”, o dicho con otras palabras, que el discurso es ya la violencia elegida como
la violencia menor frente al sin-sentido puro. De ahi la afirmacion rotunda de
Derrida: “Entre la tragedia originaria [violencia absoluta] y el triunfo mesianico
[paz absoluta] esta la filosofia, en que la violencia se vuelve contra si en el
saber, en que la finitud originaria se muestra y en que lo otro es respetado en
y por lo mismo”.46

Heidegger: diferencia éntico-
ontoldgica y violencia ontolbégica

Por otra parte, la obra levinasiana de la tematizacion del “compromiso con el
otro” quiere presentarse como una alternativa a la “gesta del ser” heideggeriana.
Asi pues, Lévinas tiene en Heidegger al principal interlocutor contra el que dirige
su propuesta. A su juicio, la transformacion hermenéutica de la fenomenologia
que él lleva a cabo no resuelve las deficiencias de Husserl.

Es cierto que en el planteamiento heideggeriano, que somete el interés por
el hombre a la pregunta por el ser en un intento de conjurar los abusos del “su-
jeto”, se acude al “mas alla” del Ser en general para comprender al ente, pero
en el camino se ha perdido la particularidad de ese ente sefialado —como ser
insustituible— que ahora alcanza su significacion gracias a su referencia al ser.
La subordinacion de la verdad éntica a la cuestion ontolégica que opera en la
“ontologia fundamental” heideggeriana acaba generando, segun Lévinas, la mis-
ma violencia e inhumanidad que pretendia evitar, pues sélo hay lugar para lo
anénimo y para lo neutro de la indiferencia absoluta:*” el hombre resulta ser
la “victima” ofrecida en el altar del ser para que la manifestacion se produzca

45 De nuevo se hace patente en este punto la indestructibilidad del logos griego, pues en E/
Sofista la alteridad se dice como negatividad, esto es, lo otro se piensa siempre como relativo,
como otro-que (pros eteron) y no infinitud positiva. (/bid., p. 171.) De ahi que Derrida sostenga
que “la expresién ‘infinitamente otro’ o ‘absolutamente otro’ no puede decirse y pensarse a la vez”,
(ibid., p. 170); o un poco antes, mas claramente: “Lo infinito no se entiende como Otro mas que
bajo la forma de lo in-finito [traicionandose mediante una palabra negativa]. Desde el momento en
gue se quiera pensar lo Infinito como plenitud positiva [...], lo Otro se hace impensable, imposible,
indecible”. (Ibid., p. 154.)

46 Ibid., p. 176.

47 Puede verse E. Lévinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, pp. 302-303.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



@ Pablo Pérez Espigares

e ilumine todos los rincones en los que el ser se halla disimulado. La historia
del ser no seria mas que la historia de una fotalizacién, de una reduccién de “lo
otro”, una historia de violencia y destruccion llevada a cabo en nombre de una
significacion concluida y pendiente de la voz del Ser.*8

Permanecer en el pensamiento del Mismo, como hace Heidegger, supone
la imposibilidad de poder pensar una subjetividad como responsabilidad por y
para el otro. Como dira Lévinas,*® en su caracter de invadido de/por el otro, el
Yo es sustitucién, con lo que se indica que mi unicidad de sujeto emerge en la
medida en que la significacién del sentido no la poseo yo, sino el otro. Frente a
Heidegger, se podria decir que este extrafiamiento radical del “Yo” es anterior
a la necesidad de “tener-que-ser” como esencia del Da-sein, e introduce al
“Yo” en la “intriga” de la relacién ética en la que me siento ya siempre rehén del
otro en una responsabilidad que me antecede. Habria, por tanto, que ir mas
lejos que el anti-humanismo —al que Lévinas reconoce su fondo de verdad—,
hasta llegar a la des-nucleacién del “Yo” por el otro, para que apareciese esa
“radical situacion humana”, en la que el sujeto ya no seria el “pastor del ser”,
sino mas bien el “guardian de su hermano”.

Frente a esas criticas de Lévinas, la estrategia de Derrida sera una vez mas
aclarar en qué medida la metafisica del rostro presupone el pensamiento del
ser.5° Empieza cuestionando que en el planteamiento de Heidegger se hable
de una “prioridad” del ser respecto al ente, prioridad que, a los ojos de Lévinas,
someteria la ética a la ontologia. Lo que ocurre, anota Derrida, es que en Hei-
degger ni siquiera hay “distincion”, en el sentido habitual de la palabra, entre

48 |as palabras de Lévinas son las siguientes: “Filosofia del poder, la ontologia, como filosofia
primera que no cuestiona el Mismo, es una filosofia de la injusticia. La ontologia heideggeriana, que
subordina la relacion con el Otro a la relacion con el ser en general —aun si se opone a la pasién
técnica, salida del olvido del ser oculto por el ente— permanece en la obediencia de lo anénimo y
lleva, fatalmente, a otra potencia, a la dominacién imperialista, a la tirania [...] El ser antes que el
ente, la ontologia antes que la metafisica, es la libertad (aunque de la teoria) antes que la justicia.
Es un movimiento en el Mismo antes que obligacion frente al Otro”. (Ibid., pp. 70-71.)

49 E. Lévinas, De otro modo que ser, o mas alla de la esencia, Salamanca, Sigame, 1987.

50 Para ello analiza las siguientes palabras de Lévinas: “Sein und Zeit no ha sostenido, tal vez,
mas que una sola tesis: el ser es inseparable de la comprension del ser (que se desarrolla como
tiempo), el ser es ya apelacion a la subjetividad. El primado de la ontologia heideggeriana no reposa
sobre el truismo: ‘para conocer el ente es necesario haber comprendido el ser del ente’. Afirmar la
prioridad del ser con respecto al ente, es ya pronunciarse sobre la esencia de la filosofia, subor-
dinar la relacion con alguno que es un ente (relacion ética) a una relacion con el ser del ente que,
impersonal, permite la aprehension, la dominacion del ente (en una relacién de saber) subordina
la justicia a la libertad”. (E. Lévinas, Totalidad e infinito, p. 69.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

ser y ente, lo que haria imposible cualquier relacion de dominacion éntica de
uno a otro.%!

El pensamiento del ser, continua Derrida, no tiene nada que ver con la po-
tencia, que es siempre una relaciéon entre entes y, por ello, tampoco puede ser
asociado a una violencia ética o equiparado a una contra-ética, sino todo lo con-
trario. Sin él ninguna ética podria abrirse. El pensamiento o la pre-comprension
del ser condiciona el reconocimiento de la esencia del ente, “el respeto del otro
como lo que es: otro”.52 Sin ese “dejar-ser” de un ente (el otro) como existien-
do fuera de mi en la esencia de lo que es (en su alteridad), no seria posible
ninguna ética. El “dejar-ser” no seria, como pensaba Lévinas, dejar-ser como
“objeto de comprension”, y en el caso del otro, como “interlocutor” con el que me-
ramente se coexiste, sino que, como dice Derrida, “dejar ser al otro en su exis-
tencia y en su esencia de otro significa que accede al pensamiento o (y) que el
pensamiento accede a lo que es esencia y lo que es existencia; y a lo que es
el ser que presuponen las dos. Sin lo cual, ningun dejar-ser seria posible, y en
primer lugar el del respeto y del mandamiento ético destinado a la libertad”.53

Tras lo dicho, Derrida concluye que, al no atender a la diferencia 6ntico-
ontoldgica, al afirmar la preexistencia del ente que se expresa respecto al des-
velamiento del ser, Lévinas estaria confirmando el planteamiento de Heidegger,
poniendo de manifiesto que la historia se abre con esa sustraccion del ser bajo
el ente o, dicho de otra manera, que “el lenguaje ilumina y oculta a la vez y al
mismo tiempo el ser mismo”.>* De ahi que llegue a sostener que “la metafisica
del rostro encierra el pensamiento del ser, presupone la diferencia entre el ser
y el ente al mismo tiempo que la silencia”.®®

Cabe afiadir que el pensamiento del ser, como reconoce el mismo Heideg-
ger, no es extrafio a una cierta violencia, pero no porque implique, como piensa
Lévinas, una violencia ética, una opresion ontologica del otro. De hecho, aclara

51 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., pp. 182-184.

52 Ibid., p. 185.

53 Ibid., p. 186. Derrida insiste, ademas, en que “la relacion con el ser del ente” no tiene nada
de relacién y mucho menos se puede considerar una “relacion de saber”. El pensamiento del ser
no es una teoria, puesto que el ser no es, como diria Lévinas, un concepto, lo que finalmente
ofreceria al otro, reduciéndolo a una especie del género ser, a nuestra comprension, esto es, a
nuestra violencia. El ser, para Heidegger, no es el concepto al que el ente estaria sometido, sino
que es, igual que el otro en Lévinas, “refractario a la categoria”, por eso el pensamiento del ser no
es nunca un comprender conceptual y totalitario, sino que, mas bien, en la medida en que implica
un dejar-ser, concierne siempre a la alteridad del otro con toda su originalidad.

5 Ibid., p. 187.

%5 Ibid., p. 195.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



@ Pablo Pérez Espigares

Derrida, “siendo el Unico que permite dejar ser a los otros en su verdad, libe-
rando el didlogo y el cara-a-cara, el pensamiento del ser esta tan proximo de
la no-violencia como es posible”.%¢ El hecho de que el pensamiento aparezca
siempre en la diferencia significa que el ser es historia, se disimula a si mismo
en su produccién y se hace originariamente violencia en el pensamiento para
decirse y mostrarse: “un ser sin violencia seria un ser que se produjera fuera del
ente: nada; no-historia; no-produccion; no-fenomenalidad. Una palabra que se
produjera sin la menor violencia no determinaria nada, no diria nada, no ofre-
ceria nada al otro; no seria historia y no mostraria nada; en todos los sentidos
de esta palabra [...] seria una palabra sin frase”.%’

Por eso la critica levinasiana a la violencia constitutiva ontolégica tendria
que imponer al lenguaje, y al mismo discurso, una renuncia del verbo ser.%8
Lo que ocurre, sin embargo, es que Lévinas no podria hacerse cargo de un
lenguaje sin frase y sin retérica desde el momento en que tenemos en cuenta lo
que le pide a la palabra: ensefianza, ofrecimiento del mundo como objetividad
comun:%® “En fin, si se mantiene uno dentro del proyecto de Lévinas, ;,qué ofrece-
ria al otro un lenguaje sin frase, un lenguaje que no dijera nada? El lenguaje
debe dar el mundo al otro nos dice en Totalidad e infinito. Un maestro que se
prohibiese la frase no daria nada; no tendria discipulos sino solo esclavos”.®°

Para evitar que la peor violencia cohabite en silencio con la idea de la paz,
el lenguaje tiene que articularse violentamente en una sintaxis conceptual que
abre la circulacion a lo mismo. La proximidad del lenguaje a la no-violencia no
se da, como sostiene Lévinas, en esa posibilidad originaria del ofrecimiento y
la donacion del mundo al otro como completamente otro, pues en ese caso,
reducido a su pura intencién, el lenguaje no diria nada. Este esta obligado a
articularse, la frase es inevitable, y ésa es la Unica posibilidad de la no-violencia,
gue nunca sera no-violencia pura, término siempre contradictorio: “Nunca es-
capamos a la economia de guerra” %!

56 Ibid., p. 200.

57 Ibid., p. 201.

58 |dem. Véanse las paginas de la obra de Lévinas a las que se refiere Derrida, cf. E. Lévinas,
Totalidad e infinito, pp. 93 y ss.

59 P, Pefialver, Desconstruccion. Escritura y filosofia, p. 42.

60 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., p. 201. Derrida afirma, entonces, que “sepa-
rar la posibilidad del lenguaje —como no-violencia y don— de la violencia necesaria en la efec-
tividad histdrica, es apoyar el pensamiento en una transhistoricidad”, punto en el que, segun él,
Lévinas y Heidegger se separan definitivamente. (E. Lévinas, Totalidad e infinito, pp. 99-122 y ss
y 191.)

61 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., p. 202.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

La proximidad de dos caminos heterogéneos

La critica a Lévinas esbozada en ese primer acercamiento de Derrida a To-
talidad e Infinito se centra en una cuestion de lenguaje, ya que denuncia una
incoherencia entre su intencién heteroldgica y su discurso filoséfico. La nece-
sidad de esa violencia pre-ética vendria a poner de manifiesto la imposibilidad
de traducir el pensamiento heteroldgico al lenguaje ontolégico en la forma en
que pretendia Lévinas. Subrayando ese aspecto, Derrida ha atribuido, como
acabamos de apreciar, un recurso indestructible al logos griego, el cual nunca
se vera “sorprendido” por la palabra judia.®? Queda por ver cual es la alternativa
derridiana a la heterologia levinasiana.

Heterologia impura vs. heterologia pura

Tal y como se desprende del analisis llevado a cabo en “Violencia y metafisica”,
el hecho de que la negatividad inscrita en el propio lenguaje sea irreductible,
de que la intersubjetividad sea anterior a la relacion ética, de que el ser sea lo
primero disimulado, no es sino afirmar que lo completamente Otro, no seria
lo que es, Otro, si no guardase en él la negatividad de lo indefinido, una cierta
relatividad a lo Mismo.%% De ahi que Derrida sefiale que:

Al convertir la relacion con lo infinitamente otro en el origen del lenguaje, del
sentido y de la diferencia, sin relaciéon con lo mismo, Lévinas se resuelve,
pues, a traicionar su intencién en su discurso filoséfico. Este no se entiende
y no ensefia mas que si deja primero circular en él lo mismoy el ser[...] Es el
suefio de un pensamiento puramente heterolégico en su fuente. Pensamiento
puro de la diferencia pura”.8*

62 Como remarca Pefialver, “la resistencia de la ontologia greco-europea a su traduccion o tras-
posicion en una metafisica de la alteridad de inspiracion judia (pero también la dificultad de traducir
el pensamiento heteroldgico al lenguaje ontoldgico) coincide con la necesidad de una violencia
irreductible en la historia de la experiencia y en el ser”. (P. Pefalver, Argumento de alteridad. La hi-
pérbole metafisica de Emmanuel Lévinas. Madrid, Caparrés, 2001, pp. 179-180.)

63 Dicho de otro modo, la tGnica oportunidad de la paz pasa por que la palabra guarde violen-
tamente el secreto, el silencio, la no-presencia; no podemos mas que arriesgarnos en una eco-
nomia: “Porque, si no se arranca violentamente el origen silencioso a él mismo, si se decide no
hablar, la peor violencia cohabitara en silencio con la idea de la paz. La paz sé6lo se hace en un
cierto silencio, determinado y protegido por la violencia de la palabra”. (J. Derrida, “Violencia y
metafisica”, en op. cit., p. 202.)

64 Ibid., p. 206.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



@ Pablo Pérez Espigares

Asi pues, frente a la propuesta levinasiana, Derrida va a insistir en que no hay
acceso a lo Otro sino a través de lo Mismo. Si Lévinas quiere evitar la contami-
nacién entre lo Otro y lo Mismo, Derrida, acogiendo la elaboracion levinasiana
de la huella en su literalidad, la reafirma como una negatividad fecunda, y no
tanto como una fatalidad que hay que asumir. Por eso, mediante esta critica a
Lévinas lo que pretende no es tanto un despertar del suefio heteroldgico, sino
precisamente “realizar” ese suefio en sus apropiados términos a través de una
estrategia mas lucida, esto es, mediante la desconstruccion del fonologocen-
trismo filoséfico, que ya aqui aparece prefigurada.

La desconstruccion camina en los limites de la metafisica: se trata de situarse
dentro de ella y, manteniendo un interés sistematico en su orden conceptual
y su corpus textual, pero sin dejarse atrapar por sus redes, hacer desbordar
dicha tradicion en una relectura y reescritura de sus textos, atendiendo a su
fondo de ilegibilidad o intraducibilidad, a las fisuras y a los deslizamientos que
ellos ya albergan.

Siendo esta dislocacion lo que recibe el nombre de desconstruccién, convie-
ne hacer hincapié con Derrida en que ésa no ha de entenderse como un acto
0 una operacion. Lo desconstruido o por desconstruir(se) no es sélo un orden
conceptual, sino una cierta organizacioén practica socio-histérica responsable
de determinadas formas de pensamiento,®® con lo que se pone de manifiesto,
por otro lado, que la presunta despolitizacion o el gesto antihistorico que le
achacan a Derrida algunos criticos reilustrados es mas que dudosa. Por eso,
la desconstruccion, mas alla de la inversion del fonologocentrismo propio de la
metafisica, debe pensarse como una “palanca de intervencion activa” que afecta
a todas las manifestaciones de la cultura occidental, y no ya como algo que in-
cidiese sobre ellas desde el exterior, sino como un acontecimiento que viene
trabajando desde siempre dentro de cada una.%®

Para propiciar dicho acontecimiento, como veiamos al principio, se requeria
una estrategia interna al lenguaje que implicaba, a su vez, la rehabilitacion de la
escritura como fondo del mismo, como condicion (e imposibilidad) del sentido.%”

85 P, Pefialver, Desconstruccion. Escritura y filosofia, p. 15: “el texto de la desconstruccion debe
configurarse también como un dispositivo capaz de intervenir en ese campo practico que rodea,
mas bien determina, la ‘situacién’ de la teoria o de las ‘ideas”. (Idem.).

66 C. de Perettiy P. Vidarte, Derrida (1930), p. 19. De ahi que, aunque se hable de “la” descons-
truccion, sea mas preciso referirse a las “desconstrucciones” en plural, ya que con ello se capta el
acontecimiento inédito e irrepetible de desconstruccién que tiene lugar en cada texto.

87 En cierto modo, a esto ya apuntaba Derrida cuando, ante el recurso levinasiano a la palabra
como expresion no-violenta de lo infinitamente otro, plantea lo siguiente: “; Es el ‘discurso oral’ ‘la

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

Cabe sefalar, en esa linea, que ya en su confrontacion con la teoria del signi-
ficado de Husserl en La voz y el fenébmeno, Derrida puso en cuestiéon el modelo
de comprensién de la “palabra” como “habla”, como unidad de un sonido y un
sentido. Eso le lleva a reconocer la centralidad y el caracter “ultratrascendental”
de la escritura, la cual introduce un elemento de no-presencia en el lenguaje,
pues el signo, con su iterabilidad, hace que el sentido esté constantemente
“diferido” de un elemento a otro.58

Este nuevo concepto de escritura desborda su sentido corriente y abarca a
la lengua escrita y a la oral; es también el pensamiento e, incluso, la forma de
toda experiencia. De hecho, en “Firma, acontecimiento, contexto”,%° extiende los
predicados grafematicos (iterabilidad, espaciamiento) a todo tipo de comunica-
cion: al usar signos/huellas ningun contexto (al que pertenecen el destinatario,
el referente, la intencion del emisor, y el pretendido sentido) puede cerrarse a
nuestras espaldas, dada la “fuerza de ruptura” de aquéllos. Siempre queda (reste)
un elemento indecidible que escapa al sujeto, un componente de secreto que
se sustrae a la intencién significante, y que es justamente lo que hace posible el
encuentro con el otro. Por eso la descontruccion afirma la dislocacion, la discon-
tinuidad en mi conciencia presente, el secreto del lenguaje, que imposibilitando
una significacion, una comunicacion puras, inaugura el movimiento de la huella:
el “yo” no domina ya su querer-decir y en su irreductible secundariedad, es un
puro lugar de paso hacia lo otro/el otro.”

plenitud del discurso’? ¢Es lo escrito solamente ‘lenguaje que vuelve a ser signo’? [...] La altura
y el magisterio de la ensefianza ¢ no estan del lado de la escritura? ; No pueden invertirse todas
las proposiciones de Lévinas en relacion con este punto?” (J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en
op. cit., p. 137.)

68 Es al hilo de la llamada “crisis del sentido” como Derrida piensa la “diferencia”. En una torsién
de la diferencia ontico-ontoldgica vislumbrada por Heidegger, Derrida ya no piensa dicho fenémeno
como una diferencia entre ser-ente, esto es, como el acontecimiento simultaneo de descubrimiento-
encubrimiento del sentido, sino como la “imposibilidad” del mismo. La diferencia seria el movimiento
—puesto en marcha por el signo como elemento indesligable del sentido— a través del cual este
ultimo (el sentido) se halla constante e inevitablemente desplazado y aplazado, introduciendo asi
una enigmatica “no-identidad” en el seno mismo de la presencia. La diferencia pone de manifiesto
que en el mismo movimiento de venir a presencia un sentido, acontece la despresencia, el sentido se
arruina. De ahi que el signo no sea, como tenderia a pensarse heideggerianamente, una presencia
que oculta un sentido, sino la huella de una “presencia-no-presente”, puesto que, dada su estructura
repetible, reenvia siempre a lo otro-de-si (différence) y, a su vez, supone un aplazamiento temporal
del sentido o “espaciamiento” (différance). En la iterabilidad reside, pues, la clave de todo este juego
y del paso a la alteridad. (Cf., L. Saez Rueda, Movimientos filoséficos actuales, pp. 454-459.)

69 Cf. J. Derrida, “Firma, acontecimiento, contexto”, en Margenes de la filosofia, Madrid, Catedra,
1988, pp. 352-362.

70 Cf. Natalio Morote Serrano, “El secreto”, en Archipiélago, 2007, pp. 49-54.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



@ Pablo Pérez Espigares

Sin ese sustraerse del sentido, sin esa reticencia del lenguaje a decir(se)
completamente, no habria lugar para el encuentro con lo otro, siempre impre-
visible e inanticipable. Todo ello se vuelve especialmente acuciante cuando lo
que esta en juego es el problema de la justicia y de la hospitalidad, tematicas
que aparecen de modo recurrente en los ultimos textos de Derrida, aquéllos en
los que la desconstruccion llama a la “diseminacion”,”! y en los que se mues-
tra menos respetuoso con la indestructibilidad del logos griego y marca mas
fuertemente la lejania con el discurso filosofico. Precisamente en este punto
creemos encontrar ciertas convergencias, con la postura de Lévinas, por mas
que la distancia entre ellos se mantenga, ya que para Derrida, como hemos
visto, sélo hay acceso al Otro a través de lo Mismo, de ahi que la violencia ori-
ginaria nos mantenga sumidos en una doble exigencia contradictoria o, como
él dice, en “la indecidibilidad de un double bind”’: hemos de ajustarnos, por un
lado, al calculo previsible de lo Mismo, a los codigos —linguisticos o legales—
y, por otro, debemos hacer advenir Io nuevo, el acontecimiento que es siempre
acontecimiento de lo otro y para el otro. No puede haber responsabilidad, no
se puede hacer justicia al otro, sin atravesar ese elemento de homogeneidad.
Pues bien, a pesar de todo, intentaremos mostrar en qué sentido la diferencia
que separa a ambos pensadores no es insalvable.

Conversacion infinita entre dos heterologias

Efectivamente, en sus ultimos trabajos Derrida se esfuerza en mostrar que la
desconstruccion se desenvuelve como un proyecto ético. En esos textos se puede
apreciar la necesidad de intervencion y la inquietud que acompafan a la des-
construccion cuando ésta hace operar la “diseminacion”, la cual ha de entender-
se como un operador de generalidad que insertandose en el horizonte semantico
de las palabras (sema), desentierra y pone en juego lo seminal de su sentido
(semen) en la practica sintactica en la que se hallan inmersas.”? Se trata entonces

71 Conviene apuntar que en el mismo texto derridiano la desconstruccion atraviesa distintas fases
o sufre un desplazamiento de su estrategia. En la apertura gramatoldgica la desconstruccion parece
ante todo la inversién del sistema de jerarquias que constituye la metafisica como logocentrismo.
Con ello se corria el riesgo de que la desconstruccion apareciera como negacion de la filosofia. La
nueva orientacion inscribe como su operador general la diseminacién y con ello se marcaba mas
fuertemente la distancia respecto al discurso filoséfico (ya no considerado una condicién necesaria
o una tradicién insuperable). Paraddjicamente, y planteando la cuestion del “margen”, la descons-
truccion como diseminacion despliega una relacion afirmativa con el texto de la filosofia, pues la
diferencia no es lo otro del discurso filoséfico, sino que se inscribe en el interior de su texto haciendo
reventar su sentido. (P. Pefalver, Desconstruccion. Escritura y filosofia, p. 107.)

72 C. de Peretti y P. Vidarte, Derrida (1930), p. 26.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

de buscar ciertas marcas de la lengua que, poniendo en cuestion a la verdad
como ley del lenguaje o al ser como presencia, provocan un desplazamiento del
sistema logocéntrico. Es lo que Derrida llama “indecidibles”,”® elementos cuya
pluralidad semantica, con frecuencia contradictoria e incompatible, germina en
el juego de la sintaxis a través de un paciente ejercicio de “paleonomia”. Esta
consiste en guardar un nombre viejo, en una reinscripcion activa en el texto de
términos corrientes, de forma que éstos, desbordando cualquier definicidn posible,
propicien la quiebra de la cadena de oposiciones binarias en la que se apoya
la légica discursiva y pongan de manifiesto que no hay un marco de aplicacion
acotable, un contexto originario de sentido para los conceptos: no hay concepto
“determinable” sin aporia.

Esta aporia de la indecidibilidad, que no es sino una forma de apuntar hacia lo
otro inanticipable, reside en el corazén mismo de la justicia y de la hospitalidad,
las cuales serian ejemplos paradigmaticos de lo que Derrida denomina “figuras
de lo imposible”. De este modo, él establece una distinciéon entre una hos-
pitalidad incondicionada o por venir, que consiste en dejar paso al radicalmen-
te otro y que supone el respeto escrupuloso hacia el que llega, el arribante, y
una hospitalidad condicionada, restringida y regulada que consiente la llegada
del extrafio previo acatamiento de las clausulas del anfitrion. Se trata de dos
formas antagoénicas aunque indisociables de entender la acogida, ambas en-
tremezcladas de forma inevitable en la experiencia de la hospitalidad, la cual
va, en tanto que experiencia aporética, acompafada siempre de una paradoja
inerradicable: la hospitalidad, que se pretende ilimitada y universal, tiene que
plasmarse, traducirse en unas leyes concretas para no quedar en un mero
sentimiento filantrépico, con el consiguiente riesgo de verse pervertida y redu-
cida a la positividad de esas leyes. Ahora bien, esa perversibilidad es esencial,
inexorable e, incluso, sostiene Derrida, necesaria, pues es la condicion misma
de la historia de la hospitalidad vy, asi, la unica oportunidad de que ésta pueda
llegar a darse sin condicion, si es que esto es posible.”

73 Como dice Derrida, los indecidibles son “unidades de simulacro, ‘falsas’ propiedades verbales,
nominales o semanticas, que ya no se dejan comprender en la oposicion filosoéfica filosofica (bina-
ria) y que no obstante la habitan, la desorganizan, pero sin constituir nunca un tercer término, sin
dar lugar nunca a una solucion en la forma de la dialéctica especulativa”, (J. Derrida, Posiciones.
Valencia, Pre-Textos, 1977, p. 56.) Algunos de esos indecidibles serian: “texto”, “escritura”, “hue-
lla”, “suplemento”, “margen”, “resto”, “ruina”, “espectro”. (P. Pefalver, Desconstruccién. Escritura
y filosofia, p. 112.)

74 De ahi que Derrida hable de “hostipitalidad”, ya que la antinomia insoluble y no dialectizable
que la hospitalidad porta en su interior, hace que lo hospitalario y lo hostil o inhospitalario estén
intrinsecamente vinculados. (J. Derrida, y A. Dufourmantelle, De la hospitalidad. Buenos Aires,
Ediciones de la Flor, 2000, pp. 31-63-83-135.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



§8> Pablo Pérez Espigares

A su vez dicha tension, tiene una cierta continuidad en la distincion compleja
y vacilante (nunca mera oposicidn) entre justicia/derecho.”® Se trata de dos am-
bitos separados por un abismo —la primera atiende a la singularidad del otro, el
segundo a la universalidad de la ley—, pero que se requieren mutuamente,
de modo que el propio imperativo que instituye la justicia la lleva a codificar-
se, a hacerse ley, aunque con ello se pervierta su intratable exigencia de respeto
absoluto. He aqui, pues, la indecidibilidad de la justicia:

Para que una decision sea justa y responsable es necesario que en su mo-
mento propio, si es que existe, sea regulada y sin regla, conservadora de la
ley y lo suficientemente destructiva o suspensiva de la ley como para deber
reinventarla, re-justificarla en cada caso [...] Cada caso es otro, cada decisién
es diferente y requiere una interpretacion absolutamente tnica [...] Si hubiera
una regla que la garantizase de una manera segura, entonces el juez seria una
maquina de calcular, lo que a veces ocurre [...] Aunque tampoco se dira de
él que es justo, libre y responsable, si el juez no se refiere a ningun derecho,
a ninguna regla [...] De esta paradoja se sigue que en ningun momento se
puede decir presentemente que una decision es justa, puramente justa [...]
En lugar de ‘justo’, se puede decir legal o legitimo, en conformidad con un
derecho, con reglas y convenciones que autorizan el calculo pero cuyo origen
fundante no hace mas que alejar el problema de la justicia.”®

Lajusticia incalculable, con la exigencia infinita que comporta, ordena calcular,
exige el derecho, de modo que, en el mismo momento en el que se hace presen-
te, al inscribirse en la decision que la justifica, se des-presenta.”” Sin ese hiato,
que remite a la urgencia y a la necesidad de un salto en el acto de la decision
—y no tanto a la ausencia de reglas—, sin ese punto de suspension o espacia-
miento, que simultaneamente posibilita y hace imposible la justicia, sélo habria

75 Nos topamos, como dice Derrida, con “una distincion dificil e inestable entre de un lado la
justicia (infinita, incalculable, rebelde a la regla, extrafia a la simetria, heterogénea y heterétropa), y
de otro, el ejercicio de de la justicia como derecho, legitimidad o legalidad, dispositivo estabilizante,
estatutorio y calculable”. (J. Derrida Fuerza de ley. El “fundamento mistico de la autoridad”. Madrid,
Técnos, 2008, p. 50.)

6 Ibid., pp. 53-54. Siguiendo a Derrida, conviene afiadir, que lo indecidible no reside en la
indecision o tension entre dos reglas o decisiones contradictorias, sino que la indecibilidad nos
sumerge en la experiencia aporética de aquello que excediendo el orden de toda regla (justicia),
tiene que ajustarse, someterse a la regla, a la decision imposible (derecho), de donde concluye que
“la prueba de lo indecidible [...] no se pasa o se deja atras nunca”. (/bid., p. 57.)

7 Derrida, en ese sentido, sostiene que “la justicia, en tanto que experiencia de la alteridad
absoluta, es no-presentable, pero es la ocasién del acontecimiento y la condicién de la historia”.
(Ibid., p. 64.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura @

espacio para un programa de actuacion que anularia toda responsabilidad.”®
Una responsabilidad que siempre es “sin limite, excesiva, incalculable” y con la
que, insiste Derrida, la desconstruccion “esta en prenda, esta comprometida”.
Lejos de abdicar de un modo nihilista ante la cuestion ético-politica-juridica de
la justicia, la desconstruccion apela a “una sobrepuja hiperbdlica en la exigen-
cia de justicia, una sensibilidad hacia una especie de desproporcién esencial que
debe inscribir el exceso y la inadecuacion en ella”, lo que la llevaria a “denunciar
no solo limites tedricos sino también injusticias concretas”.”®

Como el mismo Derrida ha reconocido, es esta inquietud o esta preocupa-
cion por la justicia, la que, de un modo u otro, ha presidido y motivado desde
el principio su acercamiento a Lévinas, y en torno a esta problematica podran
apreciarse ciertas modulaciones en su posicionamiento. Ya en “Violencia y
metafisica”, poniendo en entredicho la viabilidad de una alternativa a la filoso-
fia de lo Mismo que se apoya para ello en el lenguaje de la identidad, Derrida
cuestionaba también la legitimidad del proyecto levinasiano, en el que la ética
se entiende como “filosofia primera”;

No olvidemos que Lévinas no quiere proponernos leyes o reglas morales, no
quiere determinar una moral, sino la esencia de la relacion ética en general.
Pero en la medida en que esta determinacion no se da como teoria de la
ética, se trata de una ética de la ética. En este caso, es, quiza, grave, que no
pueda dar lugar a una ética determinada, a leyes determinadas, sin negarse
y olvidarse a si misma.®

En el mismo sentido se pronuncia Derrida en Altérités preguntandose si
es posible liberar una palabra —de nuevo cuestiones de lenguaje— de sus
determinaciones histéricas. Con todo, Derrida sostiene que la torsién seman-
tica de la palabra “ética” acometida por Lévinas no esta del todo injustificada
y, argumentando desde Heidegger, cree ver en ella una rearticulacién de las
posibilidades ocultas o disimuladas en el pensamiento ético griego y aleman.8’

8 Se puede decir, asi, que se da un momento de “diferencia”, de no-presencia o no-identidad
en el seno de la justicia y la responsabilidad, de ahi su indecibilidad. Asi lo mantiene Derrida en
su libro Espectros de Marx: el Estado de la deuda, el trabajo del duelo y la nueva Internacional.
Madrid, Trotta, 1995, pp. 44-45.

0 J. Derrida, Fuerza de ley, p. 46. Segun Derrida, la justicia es el lugar propio —si es que exis-
te— de la desconstruccién, que es el movimiento mismo de la desconstruccion, y llega a afirmar
incluso que “la desconstruccién es la justicia”. (Ibid., p. 35.)

80 J. Derrida, “Violencia y metafisica”, en op. cit., pp. 149-150.

81 Las palabras de Derrida son las siguientes: “Alors, bien sdr, on peut déplacer le sens du mot

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



100 Pablo Pérez Espigares

Por otro lado, y teniendo en cuenta la interpretacion que hizo de la filosofia de
Lévinas como “ética de la ética”, aqui la critica se agudiza cuando mantiene
qgue hacer depender la cuestion de la filosofia de la ética imposibilitaria abordar
adecuadamente la eticidad de la ética.??

¢, Hasta qué punto de la ética levinasiana podrian derivarse principios norma-
tivos y criterios morales concretos, teniendo en cuenta que tal empresa supon-
dria ceder ante la filosofia de lo Mismo? ;Hasta qué punto no se pervierte esa
responsabilidad an-arquica y originaria si se intenta deducir de ella una politica
o un derecho? ;A qué quedaria reducida si no estamos dispuestos a atravesar
ese momento de homogeneidad?

Qué duda cabe de que Lévinas se hizo eco de todas estas objeciones, y si
en Totalidad e infinito la tension entre el logos griego y la palabra judia perma-
necia en cierto modo impensada y la cuestion de la justicia apenas esbozada,
ya en De ofro modo que ser, o mas alla de la esencia el problema pasa a un
primer plano y adquiere una relevancia plena, hasta el punto de que la relaciéon
entre la légica griega y la escatologia profética es una cuestion indesligable de
las tesis fundamentales de la obra. Asi, se puede decir que esa obra, escrita
en 1974, es de alguna manera un intento de respuesta a los problemas de su
filosofia que tan finamente habian sido sefialados por Derrida. Como reconoce
el propio Lévinas, De ofro modo que ser deberia abrir paso a una lectura retros-
pectiva de toda su trayectoria, pues en ella hay ya un abandono del lenguaje

‘étique’. Je crois que quand Lévinas parle d’étique je ne dirais pas que cela n’a plus rien a voir avec
ce que ce mot a recouvert de la Grece a la philosophie allemande du Xix, I'étique est tout autre; mais
c’est le méme mot, en effet, es c’est des questions que je poserais a Lévinas: quelle est |a légitimité
de 'usage de mots qu’on soustrait a toutes ces déterminations historiques? Je suppose que la ré-
ponse de Lévinas serait celle-ci: cette transformation sémanthique de mot‘étique’ reconstitueou resti-
tue ce qui était la condition de possibilité cachée, dissimulée en quelque sorte par la pensée grecque
ou allemande, de I'étique”. (J. Derrida y P. Labarriére, Altérités. Paris, Osiris, 1986, p. 71.)

82 Ipid., p. 70. Podriamos seguir matizando la inestable linea divisoria entre ambas heterologias
investigando como cada una de ellas se enfrenta a la “crisis del sentido”, su respectiva posicion
respecto a la ontologia, la heterogénea recepcion de la filosofia heideggeriana o, incluso, la acogida
de la tradicidon hebrea, tematicas todas ellas interesantes, pero que desbordan las intenciones de
este trabajo. Baste aqui con matizar que cuando Lévinas concibe la ética como filosofia primera no
pretende que ésta se erija en condicién de posibilidad de toda la filosofia occidental. Su propuesta
filoséfica es la de una metafisica “a-tea” de la alteridad trascendente que intenta poner al descubierto
el sentido de lo humano, que no es otro que el sentido de la justicia al que accedemos Unicamente
en la responsabilidad constituyente de nuestra subjetividad en la apertura al otro que nos interpela,
y que excede lo que nos pueda ofrecer la teoria del conocimiento o la ontologia. A pesar de ello su
filosofia no se realiza de espaldas a la ontologia y, sin restarle legitimidad a la pregunta por el ser,
si antepone la pregunta de “por qué ser morales”, desde la cual esa otra se relativiza.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura 101

ontoldgico, y un replanteamiento de la trascendencia llevado a cabo desde una
nueva visién de la subjetividad como substitucién y desde la aparicién de “el EI”
como tercera persona, apariciéon que supone la ruptura del esquema intimista y
la instauracion de un discurso sobre la justicia. Se trata de una reflexién sobre
el “tercero”, a través de cuya irrupcion el rostro se hace publico y se pasa a lo
concreto de mi relacion con el otro, exigiendo, asi, la comparacion, el calculo,
la neutralidad e incluso la inteligibilidad del sistema.®

El tercero, “otro del otro”, con su exigencia de justicia, abre el ambito de la
politica, poniendo de manifiesto que la responsabilidad que nace en la relacion
en que somos interpelados no termina ni se agota en el cara-a-cara de la proxi-
midad.8* La responsabilidad a la que el otro nos convoca se hace ain mas
densa y compleja, pues el sentido que en ella se da se perderia si aquélla que-
dase circunscrita al ambito de nuestras relaciones personales. Con el tercero
la socialidad se amplia, pues la responsabilidad del uno-para-el-otro tiene que
articularse también politicamente para no volverse injusta. Sin este contrapun-
to, la violencia de la injusticia amenazaria constantemente la prioridad ética del
otro. La justicia comporta, entonces, una obligada reflexién sobre la igualdad
de las personas, una llamada a la prudencia —“sabiduria del amor”—, una in-
terrupcién de la responsabilidad infinita por el otro para que ésta no se pervier-
ta.85 Ahi reside para Lévinas la legitimidad de lo politico y del Estado, cuya tarea

83 El que Lévinas se decantase al final de su trayectoria por un término como el de santidad
en lugar del de “ética” —con sus connotaciones griegas y sus determinaciones histéricas— para
designar esa responsabilidad que nos es constituyente y que surge en la irreductible relacion con
el otro, también podria considerarse una respuesta a Derrida. (F. Poirié, Emmanuel Lévinas. Qui
étes-vous? Lyon, La Manufacture, 1996, p. 108.) La santidad sefala la disponibilidad para pensar
la inviolabilidad ética del otro y para acoger su precariedad y vulnerabilidad como una exigencia
propia. Dicho imperativo, con el que el sujeto adviene a su unicidad irreemplazable, no procede
de una decision propia, sino de la llamada inmemorial de la alteridad, la cual es indesligable de la
justicia, a la cual vivifica e inspira. (Cf. Catherine Chalier, Por una moral mas alla del saber. Kant y
Lévinas. Madrid, Caparros, 2002, pp. 208 y ss.)

84 |_évinas lo aclara asi: “Dentro de la proximidad del otro, me obsesionan todos los otros del
otro y la obsesién clama ya justicia [...] el otro es de golpe el hermano de todos los hombres. El pré-
jimo que me obsesiona es ya rostro, comparable e incomparable al mismo tiempo, rostro Unico y
en relacion con otros rostros, precisamente visible en la preocupacion por la justicia”. (E. Lévinas,
De otro modo que ser, pp. 236-237.)

85 Para Lévinas, “la relacion con el tercero es una correccion incesante de la asimetria de la
proximidad en la que el rostro se des-figura”. (Ibid., p. 237.) Apuntando hacia lo mismo, dira en otra
ocasién que “la justicia nace del amor”, sin olvidar que “el amor debe siempre vigilar a la justicia”.
(E. Lévinas, “Filosofia, justicia, amor”, en Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro. Valencia,
Pre-textos, 1993, p. 133.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



102 Pablo Pérez Espigares

es, en tanto que medio insustituible para organizar la pluralidad humana, ga-
rantizar la justicia sin erigirse nunca en un fin en si mismo.%

Dicho esto, es posible vislumbrar una aguda tensién también en el corazén de
la reflexion de Lévinas. Una tension que podria calificarse como aporia —dicho
derridianamente— y que, siendo tan profunda como la anteriormente sefialada
entre la justicia y el derecho, vendria a desplazar sin cesar el limite entre la
ética y la justicia.?” Diriamos que la primera alude al cara-a-cara con el otro y
que la segunda se refiere a la relacion con el tercero, lo cual no es del todo
errado, pero Lévinas no simplifica la situaciéon hasta ese extremo, sino que en
mas de una ocasion ha remarcado que tales relaciones no se diferencian:® el
tercero, con el que irrumpe la cuestion de la justicia, esta ahi desde el principio,
y significa tanto la interrupcién del cara-a-cara como la trascendencia del rostro
en el mismo cara-a-cara. Para Lévinas, no hay justicia sin ética, pero tampoco
ética sin justicia.®

Si bien es cierto que en Totalidad e infinito la problematica de la justicia no esta
tan desarrollada, también lo es que no estaba ni mucho menos ausente y que
la aporia apuntada ya se abre camino entre sus paginas.® Ello invita a pensar
que Derrida en un principio no le prestd a este aspecto la suficiente atencion,
lo que se veria confirmado a la vista de sus posteriores escritos dedicados a
Lévinas en los que si remarca esa tension y lo hace ademas recurriendo a la
primera gran obra de su maestro.

Ya en su articulo En este momento mismo en este trabajo heme aqui, donde
apunta la cercania de la ética levinasiana a la ética del don,®' se demora en

86 Cf. E. Lévinas, “De la unicidad” (1986), en Entre nosotros, pp. 227 y ss.

87 Asi lo cree también Robert Bernasconi. Véase su interesante articulo “Ni la condicion, ni el
cumplimiento de la ética: Derrida, Lévinas y la deduccién de una politica desde la ética”, en Barro-
so Ramos y Pérez Chico, ed., Un libro de huellas. Aproximaciones al pensamiento de Emmanuel
Lévinas. Madrid, Trotta, 2004, pp. 43-58.

88 E. Lévinas, De ofro modo que ser, p. 236, y también De Dios que viene a la Idea. Madrid,
Caparrods, 1995, p. 143.

89 Bernasconi afirma que “Lévinas no se limité a presentar la justicia como una modificacién o
como una forma imperfecta de lo ético, a la que se llegaria negociando todos los requerimientos
éticos individuales. La justicia también tiene pretensiones legitimas contra lo ético [...] Es éste un
punto importante, pues la vision narrativa a la que aqui se renuncia [supuesta aparicion del tercero
después del Otro] [...] es la que sustenta la creencia de que lo ético, cuando se afiade el tercero,
proporciona la base de la que la justicia se deriva”. (Ibid., p. 52.)

% Asi, por ejemplo: “El tercero me mira en los ojos del otro: el lenguaje es justicia” o “La reve-
lacién del tercero, ineluctable en el rostro, no se produce mas que a través del rostro”. (E. Lévinas,
Totalidad e infinito, pp. 226-309.)

91 Las aportaciones de Derrida a este respecto pueden encontrarse en su libro Dar (el) tiem-
po. I. La moneda falsa. (Barcelona, Paidés, 1995.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura 103

esa paradoja no dialectizable e insuperable entre una respuesta que quiere
ser un si incondicional al otro (*heme aqui”) y la necesidad de justificar dicha
respuesta ante las exigencias igualmente absolutas de ese otro —u otra, in-
siste Derrida— que es el tercero y que ya siempre esta ahi sin ser un mero
afiadido, “interrumpiendo” y obligando a cada paso a la negociacién (“El habra
obligado”).?? Por eso, sostiene Derrida una vez mas, afirmar la contaminacion
de lo mismo y lo otro es la Unica oportunidad “para dejarle su oportunidad a la
no-contaminacion de lo otro por la regla de lo mismo”, contaminacién que él
concibe como una negatividad fecunda y productiva y no tanto, en la linea de
Lévinas, como una fatalidad necesaria.?

En el mismo sentido se pronuncia en Palabra de acogida, donde a partir de
una relectura de Totalidad e infinito, interpreta la ética levinasiana como una ética
de la hospitalidad. La complicidad entre la desconstruccion y la metafisica de
la alteridad es en este punto mas que evidente y buena prueba de ello es que
Derrida, al preguntarse por la posibilidad de deducir una politica o un derecho
de la ética en Lévinas, descubre en el planteamiento de éste una tension entre
ambos aspectos similar a la indecidibilidad del double bind, que haria imposible
determinar un limite entre ética y justicia y que deja ver la perversibilidad con
la que esta ultima esta vinculada.® Ello, ademas, lleva a Derrida a matizar su
opinién respecto al pacifismo propio de la escatologia profética que caracteriza
la filosofia de Lévinas.%

Ahora bien, mas alla de las convergencias sefaladas, la diferencia que sutil-
mente separa el planteamiento de ambos autores no se extingue, y las aporias
que uno y otro nos muestran no pueden ser equiparadas sin mas, de modo

92 J. Derrida, “En este momento en este trabajo heme aqui”, en Cémo no hablar y otros textos.
Barcelona, Proyecto A, 1997, pp. 81-116. Para Lévinas, el “heme aqui” es la respuesta del yo, que
sintiéndose interpelado por el otro, sintiéndose su rehén (responsabilidad no elegida ni calculada) y
deponiendo su soberania, esta dispuesto a ponerse en su lugar —substitucion—, a darse, prefiriendo
la injusticia sufrida a la injusticia cometida y adquiriendo con ello, paradéjicamente, su unicidad —su
caracter insustituible—. El sujeto asi obsesionado y afectado por el cuidado del otro, no se para a
pensar en una eventual reciprocidad por parte del otro que pudiera aliviar su responsabilidad, de
ahi que Derrida lo asocie con el fenémeno del don, que aspira a salirse de la I6gica econémica del
intercambio. Ahora bien, igual que el don se despresenta en el mismo momento en que tiene lugar,
el si incondicional al otro, necesita compaginarse con las exigencias de justicia.

9 Ibid., pp. 96-99.

94 J. Derrida, “Palabra de acogida”, en Adiés a Emmanuel Lévinas. Madrid, Trotta, 1998, pp.
48-54. Derrida, por otro lado, extiende esa complicidad cuando mas adelante sostiene que el
pensamiento de la substitucion levinasiano llevaria hacia la I6gica de la iterabilidad (/bid., p. 96), o
cuando describe el rostro del otro como un “espectro”. (/bid., p. 141).

9 Ibid., pp. 105-130, y, explicitamente en 148.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



104 Pablo Pérez Espigares

que lo que Lévinas considera como ética seria lo que Derrida llama justicia, y
lo que éste denomina derecho equivaldria a |a justicia levinasiana.% Si es cierto,
como dice Derrida, que la frontera entre la ética y la politica en Lévinas no es
un simple limite y que la relacion entre ambas es necesaria, que la hipocresia
de la civilizacion politica es preferible a la barbarie, también hay que tener muy
presente, por otro lado, que para Lévinas la necesidad de la politica no implica
una limitacion de la responsabilidad an-arquica, pues en su caso sigue priman-
do la relacién y el encuentro, la ética sobre la ontologia, algo que dificilmente
sostendria Derrida.

Segun Lévinas, si la responsabilidad puede ser dicha, es gracias a la hue-
lla que deja esa “intriga” del compromiso con el otro, que no coincide con el
discurso que la dice. La ética, entonces, como significacidon del encuentro con
el otro, pone de relieve la “desmesura” en la que se da esa relacion “inefable”,
que tal vez sélo puede sugerirse, pero que tiene que ser sugerida. De ahi que
existan dos momentos en el lenguaje de la ética que no pueden perderse de
vista, como polos entre los que se sostiene el sentido de “lo humano”: el momen-
to del Decir el uno-para-el-otro como momento de la asimetria y de la relacidon
ética, y el momento del Dicho en el que se encarna el Decir como discurso de
la igualdad, de la equidad y de la justicia, nunca suficiente y siempre por hacer,
pues sefiala en la huella un “mas alla” de lo que efectivamente se da.

Sila organizacion politica exige, efectivamente, la tematizacion, el calculo, la
“comparacion entre los incomparables”, la igualdad que con ello se persigue, a
juicio de Lévinas, no deja abolida la asimetria, antes bien, dicha igualdad solo es
posible desde el momento en que se anteponen los derechos del otro a los de-
rechos propios.®” La ética, por tanto, obliga a ir mas alla del terreno marca-
do por la dinamica del reconocimiento reciproco, pues el espacio politico abierto
para la justicia adquiere su sentido a un nivel mas profundo: el respeto al otro

9% Con todo, no seria desatinado afirmar —como hace Bernasconi— que la idea derridiana de
justicia se aviene mucho mas con la idea de levinasiana de ética que con la propia idea de justicia
de Lévinas. (R. Bernasconi, “Ni la condicién ni el cumplimiento de la ética”, p. 50.) En ese sentido,
es curioso —y vendria a poner de relieve los sucesivos matices que se afiaden a la lectura derri-
diana de Lévinas—, que en Fuerza de ley al perfilar lo que entiende por justicia, Derrida evoque
el concepto levinasiano, asociandolo ademas a la santidad. (J. Derrida, Fuerza de ley, pp. 50-51.)
Posteriormente, en cambio, interpretara la justicia levinasiana como derecho y vinculara la ética
con la santidad tal y como aparece en el texto de Lévinas. (J. Derrida, “Palabra de acogida”, en
op. cit., pp. 52y 85.)

97 Lo deja claro Lévinas: “la igualdad de todos esta sostenida por mi desigualdad, por el exceso
de mis deberes sobre mis derechos. El olvido de si mueve la justicia”. (E. Lévinas, De otro modo
que ser, p. 239.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



El “suefio” de la heterologia pura 105

significa un reconocimiento mas radical, antes que nada reconocimiento des-
interesado del otro por mi. Es la responsabilidad originaria que emerge en el
cara-a-cara con el otro la que vivifica e inspira el orden de la justicia.%®

Tras este recorrido quedan perfiladas las convergencias y divergencias entre
ambas heterologias, dos caminos muy préximos que, empefiados en que la
violencia de la injusticia no tenga la ultima palabra, se esfuerzan por abrir un
espacio para la alteridad de maneras diferentes. Desde la pureza de la metafi-
sica de la alteridad, podria decirse derridianamente, que para Lévinas la justicia
es impresentable o imposible por Infinita. Desde la impureza del pensamiento
de la escritura, en cambio, se diria que la justicia es in-finita por impresentable
o imposible. Con el lenguaje de Lévinas podriamos decir que la “separacion”
entre ambos planteamientos es lo que los une en una “relacion sin relacion”.
Dicho al modo derridiano, se trataria de una “repeticion diferida” de una misma
estrategia. En cualquier caso, la conversacion entre ambos es infinita y perma-
necera siempre abierta.

Fecha de recepcion: 27/10/2009
Fecha de aceptacion: 09/04/2010

% Si la igualdad transforma al sujeto ético en ciudadano, este titulo no hace desaparecer al sujeto
ético, cuya responsabilidad no se ve rebajada por el hecho de que existan leyes e instituciones que
velen por la justicia. Defendiendo la necesidad de la politica y la legitimidad de las instituciones,
Lévinas alerta contra la amenaza que sobre ésas se cierne si de ellas se ausenta esa dimension
humana. Asi lo explica Catherine Chalier, quien, ademas, sostiene que “lo politico no puede darle la
espalda a lo ético sin estar fomentando la injusticia, lo que viene a ser lo mismo que decir: sin perder
su legitimidad”, (C. Chalier, Lévinas. La utopia de lo humano, p. 102.) Este aspecto de la filosofia
de Lévinas también ha sido analizado. (J. A. Pérez Tapias, Del bienestar a la justicia. Aportaciones
para una filosofia intercultural. Madrid, Trotta, 2007.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 75-105.



