
En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.61

Resumen

¿Podemos captar al ser ahí como una totalidad? Para ensayar esta cap-
tación Heidegger vincula el tema con el de la “propiedad” y el “ser para 

la muerte”. Con ello, nos conduce a la reflexión sobre la muerte, y a través de 
ésta, a la comprensión de la finitud del “ser ahí”. Nuestro ser es un ser posible, 
que siempre es no siendo aún algo. Pero esta posibilidad que siempre somos 
se proyecta como totalidad cuando nuestra existencia es asumida propiamente. 
Esto es, cuando comprendemos que nuestro ser total no acontece en un pre-
tendido acabamiento en la muerte, sino que la muerte como posibilidad última 
nos hace asumir nuestra existencia inacabada e inacabable como propia. A 
partir de esta conciencia somos seres relativamente a la muerte, a la que en 
cada caso es la de el ser ahí que toma conciencia de su finitud estructural. 
Sólo por la muerte cada “ser ahí ”es una existencia, esto es, abierto siempre a 
la posibilidad. El análisis estructural del “ser ahí” como totalidad nos conduce 
a la comprensión del ser ahí propio como aquel que, tomando prestadas las 
palabras de Bataille, hace de su muerte lo imposible.

APROPIACIÓN DE LA FINITUD:
HEIDEGGER Y EL SER PARA LA MUERTE

Greta Rivara*

* Profesora titular de tiempo completo. Colegio de Filosofía, Facultad de Filosofía y Letras, 
unam, México, gretarivara@yahoo.com.mx



62	 Greta Rivara

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

Palabras clave: Ser ahí, finitud, propiedad, uno, ser para la muerte, existencia.

Abstract

Is it poossible to aprehend the being-there as a whole? Trying to get to this 
comprehension, Heidegger binds the theme with that of the authenticity and 
being-towards-death. In this way, he leads us to the reflection over death and, 
through this one, to the comprehension of the finite character of the being- the-
re. Our bieng is a possible being, wich is always in the way of not being already 
something. But this possibility that we always are is proyected as a whole when 
our existence is authentically assumed. That is, when we comprehend that our 
total being of our existence does not takes place in a pretended finish at death, 
but death as the ultimate possibility leads us to embrace in an authentic way our 
existence as unfinished and uncapable of coming to an end. From this cons-
ciousness we are beings wich are relatives to their death, to that death wich is 
in each case that of the being-there that takes conscience of  his structural fini-
tude. Only because of death is every-being there an existence, that is, always 
opened to possibility. The structural analysis of the being-there as a whole leads 
us to the comprehension of the authentic being-there as that wich, borrowing 
Bataille’s expresion, makes the impossible out of his dead. 

Key words: Being-there, finitude, authenticity, one, being-towards-death, exis-
tence.

Al inicio de la segunda sección de El ser y el tiempo, Heidegger se pregunta 
si es posible hablar, mediante la analítica existenciaria, del “ser ahí” como una 
totalidad. De hecho, parece que en esta sección la búsqueda fundamental es 
ese todo: ¿Podemos captar al “ser ahí” como una totalidad? ¿Qué significa es- 
to? ¿Cuál es la relación entre dicha búsqueda y la primera sección de El ser y 
el tiempo?1 En toda la primera sección, Heidegger ha explicitado el sentido de 

1 Recordemos que la “totalidad” del “todo” estructural que es el “ser ahí” se desembozó como 
cura en la primera sección. Sin embargo, Heidegger anota que: “Si con la cura se ganó la consti-
tución original del ser del ‘ser ahí’, ha de ser posible sobre esta base traducir en conceptos la 
comprensión del ser entrañada en la cura o acotar el sentido del ser. Pero ¿es que con el fenóme-
no de la cura es abierta la constitución ontológico existenciaria más original del ‘ser ahí’? ¿Es que 
el complejo de elementos encerrado en el fenómeno de la cura da la totalidad más original del ‘ser 
ahí’ fáctico?”. (Martin Heidegger, El ser y el tiempo. México, fce, 1988, §44, pp. 252-253.)



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

Apropiación de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte	 63

su obra, ha delimitado el proyecto ontológico que le da el punto de partida, ha 
explicado el significado de la analítica existenciaria y, dentro de ella, el sentido 
de la pregunta que interroga por el ser. La descripción del  modo de ser del “ser 
ahí” ha arrojado existenciarios fundamentales como la comprensión del ser, el 
“encontrarse”, el lenguaje, el “estado de yecto”, la “caída”, el “uno”, etcétera. 
Sin embargo, estos existenciarios no representan el despliegue y la exposición 
de todos los modos de ser del ente en cuestión. La segunda sección aguarda 
la continuación del despliegue de los existenciarios, y con ello aguarda tam-
bién el tratamiento del que considero uno de los temas centrales del proyecto 
heideggeriano como destrucción de la metafísica: la temporalidad del ser. Es 
a partir de éste que se logrará entender el sentido último de la pregunta por el 
sentido del ser, y que podrá pensarse, después de la ontología fundamental, la 
pregunta por la verdad del ser. El trato del tema es, en la sección mencionada, 
preparatorio. No llegará Heidegger en El ser y el tiempo a elaborar la pregunta 
tal, ni, lo que vendría a ser lo mismo, a desarrollar con profundidad la verdad del 
ser como tiempo. No obstante, los pasos preparatorios que se dan son esen- 
ciales. El paso necesario, según el plan y objetivo de la obra mencionada, es 
pensar el ser como tiempo, pero centrándonos en la temporalidad del ser del 
“ser ahí“. ¿Cómo llega Heidegger a ello?, ¿cómo se vincula la temporalidad de 
este ente con la pregunta por la totalidad del mismo? 

Recordemos que al finalizar la primera sección el filósofo se plantea la pre-
gunta siguiente: “¿Es que las investigaciones hechas hasta aquí han puesto 
ante nuestra mirada el ‘ser ahí’ como un todo?”2 A primera vista, ésta podría ser 
una pregunta muy problemática, puesto que si partimos de la consideración de 
que el “ser ahí”, mientras es, es incompleto e inacabado, entonces parece- 
ría que hablar de su “ser total” es una contradicción, pues parece que su ser 
consiste en no ser nunca total. Aparentemente, no podemos captarlo como tal 
totalidad en su ser fáctico; sin embargo, es una totalidad estructural. Lo que 
Heidegger hace en la segunda sección es vincular el tema del “ser total” del 
“ser ahí” con el tema de la “propiedad” y con el del “ser relativamente a la muer-
te”. Para tejer este entramado, parte de un problema: el “ser ahí”, mientras es, 
es inacabado, es decir, aparentemente no total; si predicamos su totalidad, 
entonces parece que justo lo que ya no tenemos es “ser ahí”. 

En lo que sigue, pretendo exponer cómo Heidegger aborda y resuelve este 
problema. Esto no sólo es relevante para la comprensión del proyecto de El 
ser y el tiempo, en tanto que ontología fundamental, así como para el proyecto 
más amplio de la destrucción de la metafísica y planteo del otro comienzo, 

2 Idem.



64	 Greta Rivara

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

sino que con él Heidegger nos conduce a la reflexión sobre uno de los temas 
a mi parecer más importantes para el pensar, si es que la filosofía ha de ser 
importante para la vida: Se trata, justamente, de la reflexión sobre la muerte, 
esto es, sobre la finitud de nuestro “ser ahí“ y, a través de ésta, sobre la finitud 
del ser. Es Heidegger quien abre este horizonte de reflexión, que será crucial 
para el pensamiento contemporáneo. Varios pensadores a lo largo del siglo 
xx explorarán a partir de este pensamiento las vetas de la reflexión sobre la 
muerte, bien desde la filosofía, la antropología, el psicoanálisis o la literatura.3 
Pero queremos aquí centrarnos solamente en la apertura de este horizonte a 
partir de la segunda sección de El ser y el tiempo. 

Ya en la primera sección de la “ontología fundamental” ha quedado expuesto 
un modo de darse el “ser ahí” en la facticidad de su existencia: la “impropiedad” 
o inautenticidad, y Heidegger la ha explicado claramente no sólo a partir del 
“uno”, sino también a partir de la “caída”, del “estado de yecto”, de las “habla-
durías”, del “estado público de interpretado”, etcétera. Pero si el análisis quiere 
ser originario, no puede conformarse con la comprensión del “ser ahí” en su 
inautenticidad. Si ha quedado formulada la “impropiedad”, el carácter “impropio” 
en el que inmediata y regularmente se da la existencia cotidiana del “ser ahí”, 
debe ser posible que el análisis arroje por contraste el dato de la “propiedad” 
o autenticidad. Esto es lo que busca la segunda sección de El ser y el tiempo. 
En primer lugar, hay que señalar que, en efecto, es posible afirmar la propiedad 
o, por lo menos, señalar su viabilidad. Dado que a lo largo de toda la primera 
sección el análisis no ha logrado abordar al “ser ahí” como totalidad, esto es, 
que la totalidad de sus estructuras no ha sido develada en la analítica existen-
ciaria, y puesto que, no obstante, el “ser ahí” es una totalidad estructural, debe 
ser posible el desvelamiento de todas sus estructuras. Esto es, debe poder 
desvelarse justo la estructura que ha faltado: la del “ser ahí” propio. En segundo 
lugar, debe señalarse,  que la propiedad encontrará, a su vez, su posibilidad 
de tratamiento entre dos grandes temas: la temporalidad y la finitud, con éstos 
adquiere su pleno sentido.  Podemos decir que el fundamento que sostiene la 
idea del “ser ahí” como totalidad y su posibilidad como propiedad o autenticidad, 
como existencia “propia”, será el modo en que se traten la temporalidad y la 
finitud. Más aún, hay un elemento previo al trabajo de la temporalidad al cual 
se orienta la base del tratamiento de la propiedad y la totalidad: el “ser para la 
muerte”. Así, la propiedad nos conduce al tema de la totalidad, pero ésta, a su 
vez, nos conduce al problema de la temporalidad del ‘ser ahí’, y muy concre-

3 Para una reflexión propia, en diálogo con diversos autores desde estas zonas del pensar, véase 
mi libro: El ser para la muerte. Una ontología de la finitud. México, ffyl, unam/Ítaca, 2003.  



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

Apropiación de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte	 65

tamente a su relación con el fin. La pregunta que entreteje la relación entre los 
tres conceptos puede plantearse de la manera siguiente: ¿llega el “ser ahí” a su 
propiedad sólo cuando se consuma su totalidad y deja de ser un ente posible, 
esto es, sólo cuando llega a su fin? Lo que es lo mismo que preguntar: ¿otorga 
la muerte, como fin de la existencia, la propiedad al “ser ahí”?

El problema del cual surge esta pregunta puede ser expresado, a su vez, del 
modo siguiente: con respecto a los entes que no tienen el modo de ser del “ser 
ahí” podemos hablar eventualmente de su principio y su fin, pero ¿podemos 
encontrar la totalidad de un ente que al dejar de ser simplemente ya no es, 
por lo que ya no puede predicársele un fin y, por tanto, tampoco puede decirse 
de él que sea un ser total? Al respecto, Heidegger señala: “y si la existen- 
cia define el ser del ‘ser ahí’, y su esencia está constituida también por el ‘poder 
ser’, entonces el ‘ser ahí’, mientras existe, tiene que, ‘pudiendo ser’, no ser aún 
en cada caso algo. El ente cuya esencia está constituida por la existencia se 
reviste esencialmente a la posibilidad de que se lo aprehenda como un todo”.4 
El problema es, entonces, poder captar al “ser ahí” como un todo mientras es. 
Por ello, debe poder develarse su “propiedad“, pues es en ésta en la que el 
“ser ahí” se proyecta como un todo. Y esto porque el “ser ahí” sólo puede ser 
un todo llegando a ser lo que aún no es.5 El problema de la totalidad, pues, nos 
conduce inmediatamente al tema de la propiedad. Pero antes de llegar a éste, 
debemos decir unas palabras respecto de aquél. 

El “ser ahí” es siempre inacabado e incompleto, pero justamente por ello es 
posibilidad, apertura y proyecto. Su inacabamiento es lo que constituye su ser. 
¿Cómo hablar de la totalidad de un ente en cuyo ser radica ser inacabado? 
¿Implica esto señalar que el “ser ahí” sólo logra su acabamiento al morir? No. 
La muerte no es, para Heidegger, el acabamiento del “ser ahí”, simple y senci-
llamente porque la muerte no es algo que llega al “ser ahí” después, al final de 
su vida. De hecho, la muerte no es un fenómeno que el “ser ahí” pueda llegar 
a experimentar. Esto ni siquiera a través de la muerte de los otros, pues, vista 
como un fenómeno que le sucede a los otros, no necesariamente me remite a 
asumir que la muerte es siempre mi posibilidad. Por el contrario, el análisis tra- 
ta de una exégesis ontológica de la muerte en donde ésta aparece, no como el fin 
que llega al “ser ahí”, ya sea al uno mismo o a un otro, sino como la posibilidad 
más “propia” de cada “ser ahí”. Ver la muerte como algo que sucede fuera de 
mí constituye en realidad la visión que el “uno” tiene de la muerte. El morir, “es 

4 M. Heidegger, op. cit., § 45, p. 255.
5  Dice Heidegger: “El ‘ser ahí’ tiene que ‘llegar a ser’ él mismo lo que aún no es”. (Ibid., § 48, 

p. 266.) 



66	 Greta Rivara

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

algo que cada ‘ser ahí’ tiene que tomar en su caso sobre sí mismo. La muerte 
es, en la medida en que ‘es’, esencialmente en cada caso la mía”.6 Resumien- 
do, aunque parecería que no se puede plantear el problema de la totalidad del 
“ser ahí” porque al morir éste ya no es, no obstante, es justamente la muerte 
como estructura del ser lo que nos puede llevar a hablar de la totalidad del “ser 
ahí” y aun explicarla. En este sentido, no podemos comprender la muerte como 
un fenómeno que el “ser ahí” no posee mientras vive y que en un momento dado 
se le inserta en su ser, como si algo le hubiese faltado y viniese a completarle. 
Cuando Heidegger habla de totalidad no se refiere a que al “ser ahí” le falte algo 
y al ser agregado lo que le falta pueda ser entonces una totalidad.

Es necesario, pues, precisar en qué sentido es el “ser ahí”siempre algo 
inacabado, aún cuando su existencia fine. Su inacabamiento no es empírico 
sino estructural, esto es, que no es inacabado porque le “falten” partes que bien 
podrían en algún momento encontrarse. No, puesto que el “ser ahí” no es la suma 
de sus partes, sino que es una totalidad estructural. A ésta pertenece que él sea 
siempre inacabado, siempre un ser posible. Es por esto que la muerte no debe 
comprenderse como una parte que viene a agregarse al “ser ahí” al final de su 
vida. Por el contrario, ésta es en el “ser ahí” desde que éste es, puesto que es 
finito. De este modo, la muerte no es un agregado, de manera que podríamos 
decir que en ese momento tendríamos el cumplimiento o realización del “ser 
ahí” del caso. Esto no es así porque la muerte no es, vista ontológicamente, el 
cesar del “ser ahí”, no es algo externo que cae sobre nuestra existencia, no es 
algo impuesto desde fuera, algo que no tenemos y luego se nos impone; tam-
poco implica llegar a una especie de plenitud, puesto que el “ser ahí” no es, en 
palabras de Heidegger, como un fruto que madura y al hacerlo parece que se 
ha cumplido, que ha realizado lo que le faltaba. Esto no es así, pues la muerte 
no es una posibilidad ajena sino definitoria del “ser ahí” como proyecto, como 
ser posible. El “ser ahí” no es nunca un ente dado y, por tanto, no puede ser 
nunca acabado. La muerte del “ser ahí” no es un final ni un mero cesar, como 
sí podría decirse de entes que no tienen la estructura del “ser ahí”. Tampoco 
es algo que pertenece a un futuro que aún no llega y que, como lo enseña el 
“uno”, “algún día llegará”. En este sentido, no hay algo así como el final o el fin 
de la vida del “ser ahí” —fin en el cual se cumpliría su finitud—, puesto que la 
finitud no se cumple. Por el contrario, el “ser ahí”, desde que es, es finito, es 
“relativamente a su fin”. 

No obstante, el “uno” no nos enseña a ver la muerte como una posibilidad 
“propia”, sino que más bien oculta que cada uno es un “ser para la muerte”; 

6 Ibid., § 47, p. 262.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

Apropiación de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte	 67

nos hace huir ante ella y concebirla impropiamente. El “uno” sólo comprende 
impropiamente la muerte, como algo que les sucede a los otros y que por lo 
pronto a “mí” no me toca; la desplaza, nos dice que efectivamente moriremos, 
pero nos oculta lo fundamental: que somos relativamente a nuestra muerte. En 
la cotidianidad del “uno” se nos ofrece una concepción de la muerte en la cual 
“parece” que todos sabemos de nuestra condición mortal, sin embargo, y a 
partir de lo que Heidegger denomina la interpretación “pública” del “uno”, lo que 
sucede es lo contrario: se encubre la finitud, aparece como mero accidente. El 
público estado de interpretación de nuestro “ser para la muerte” determina una 
relación con el mundo que incluye “la presunción que tiene el ‘uno’ de alimentar 
y dirigir la plena y auténtica vida [...] y que aporta al ‘ser ahí’ un ‘aquietamien-
to’ para el que todo es ‘de la mejor manera’ y al que le están francas todas 
las puertas”.7 

Lo que es esencial y que queda oculto en el modo de ser del “uno” es que la 
muerte es precisamente una posibilidad de la existencia, una posibilidad que 
cada “ser ahí” puede asumir y que es, de hecho, la posibilidad más auténtica, 
porque es irreductible. Es decir, que la muerte es la posibilidad “propia” de cada 
“ser ahí”, que no puede ser experimentada como algo “ante los ojos”, como si 
fuera posible vivir la muerte a partir de la muerte de un otro. Es “propia” porque 
pertenece siempre al “ser ahí” del caso, y sólo él puede vivir su muerte. Esto 
tiene una consecuencia esencial, que queda igualmente oculta en el “uno”: 
asumir la muerte de este modo propio es, contrario a la actitud de la huida, 
“precursarla”, vivir relativamente a ella. Sólo de este modo anticipatorio puede 
el “ser ahí” experimentar su muerte, porque en el momento en que “llega” él ya 
no es más y, en sentido estricto, no puede vivirla. Puesto que le es imposible 
coincidir con su muerte, sólo puede vivirla como suya, esto es, propiamente, 
precursándola en el proyecto que es su “ser ahí”. Otra cosa que también queda 
oculta en la cotidianidad media del “uno” es que la muerte es la posibilidad más 
extrema, porque es la única posibilidad que cuestiona radicalmente el ser del 
“ser ahí”, su “ser en el mundo”. Esto se debe a que la posibilidad de la muer- 
te, de mi muerte, indica a su vez que ella es justa y precisamente la imposibilidad 
de mis posibilidades. Heidegger señala que es la posibilidad más insuperable e 
irrebasable, es, entre todas las posibilidades del “ser ahí”, la más radical. Y lo 
terrible de que esto quede oculto es que con ello se oculta simultáneamente que 
la muerte, al ser lo que cierra al “ser ahí” sus posibilidades, es, a la vez, lo que lo 
abre como un ser posible y no como una cosa dada y acabada. Pues, si bien 

7 Ibid., § 38, p. 197.  Sobre la visión que el “uno” constituye sobre nuestra propia muerte véase 
Greta Rivara, El ser para la muerte. Una ontología de la finitud.



68	 Greta Rivara

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

la posibilidad de la muerte, cuando se hace posible, cierra al “ser ahí” su ser 
posible, y por tanto todas sus posibilidades, pues ya no hay “ser ahí”, esto debe 
entenderse en el siguiente sentido: la muerte es una posibilidad, pero no es una 
posibilidad añadida, como señalábamos en líneas anteriores, sino que constitu-
ye su existencia, pertenece a su “ser en el mundo”; entonces, si esto es así, si 
la muerte es un existenciario que constituye la estructura del “ser ahí“, la muer-
te no puede ser reducida a algo contingente, no puede ser propia la interpretación 
del “uno”, según la cual el “ser ahí” sólo tiene un fin, en algún momento deja de 
estar en el mundo, finaliza; y si no puede ser reducida de esta manera a lo con-
tingente, sino que ha de comprenderse dentro de la estructura, entonces  es 
aquello en virtud  de lo cual el “ser ahí“ es lo que es, es decir, existencia. 

Según lo dicho hasta ahora, podemos ver que el carácter de inacabado del 
“ser ahí” no niega o impide ver nuestra existencia como una totalidad; por el con- 
trario, esa totalidad es la existencia misma del “ser ahí” que se da siempre 
como inacabamiento. El “ser ahí”, en tanto que es siempre inacabado, es efec-
tivamente posibilidad, pero lo es porque entre sus posibilidades ya está la de 
la muerte, que posibilita que él empuñe propiamente sus posibilidades y que 
haga de aquélla no el mero cesar de su existencia, sino aquello que evoca a la 
existencia fuera del “uno”. 

De este modo, haber abordado el tema del fin y el ser relativamente a la 
muerte, nos pone en el camino que hace posible, ahora sí, acercarnos al tema 
de la existencia “propia”. Ya hemos dicho que en su vida cotidiana el “ser ahí”, 
bajo el imperio del “uno”, evade su finitud, no la empuña como tal, sino que la 
vislumbra impropiamente. Así, también impropiamente empuña su existencia, 
puesto que la perspectiva que de ella tiene está mediada por los modos esta-
blecidos de vivir en la cotidianidad de término medio incuestionada. Este “uno” 
elude la muerte, como elude toda tarea difícil, como habla a la ligera, como 
rehuye de todo lo que pueda revelarle el fondo inhóspito de la angustia. Si esto 
define, entre otras cosas, la “impropiedad”, entonces la “propiedad”, por contra, 
tendrá que ver con una asunción de la finitud, con la posibilidad de no com- 
portarse hacia ella eludiéndola. Según el análisis de Heidegger, esto tiene que 
ver con la conciencia (no teórico-discursiva, sino práctica) de que la muerte no 
es un agregado accidental, sino que constituye mi existencia. La “propiedad” 
consiste en una actitud crítica frente al “uno”.

¿Está hablando Heidegger de un comportamiento “positivo” frente a la 
muerte?, ¿de que la “propiedad” significa, entre otras cosas, aceptar el sentido 
finito de nuestra existencia? A esto podemos responder afirmativamente. Mas es 
importante aclarar que Heidegger no está hablando nunca de desear la muerte, 
tampoco de generar un comportamiento resignado frente a ella. Se trata de una 



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

Apropiación de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte	 69

actitud a partir de la cual podemos voltear nuestro rostro precisamente hacia 
la vida, puesto que la muerte, nos dice Heidegger de la manera más contun-
dente, es un fenómeno de la vida y no su negación. Por lo tanto, se trata de 
asumir que la muerte es en nosotros desde que somos, mientras que no es lo 
que amenaza nuestra existencia, sino que, dada la finitud, aquélla se abre a 
lo posible. Como bien supo ver Bataille “el hombre es el único animal que de su 
muerte ha sabido hacer exactamente, pesadamente, lo imposible”.8 Heidegger, 
por su parte, nos invita a ver que “la muerte en su más amplio sentido es un 
fenómeno de la vida. La vida debe comprenderse como una forma de ser a la 
que es inherente un ‘ser en el mundo’ ”.9 Así, la “propiedad” viene al “ser ahí” 
por esta actitud ante la muerte, puesto que asumir la muerte significa siempre 
asumir mi muerte, esto es, mi vida finita. 

Para Heidegger, llegar a esta comprensión implica todavía más que la asun-
ción propia de la existencia del “ser ahí” del caso. Implica asumir la finitud de 
la existencia misma, puesto que es ésta la que es finita y, como tal, determina 
y acentúa toda la existencia del particular y lo que en ella sucede. Porque la 
existencia es finita, es posible “precursar” la muerte. De manera que está im-
plicada la comprensión profunda del fondo finito sobre el cual se abre la finitud 
del “ser ahí”.

La comprensión propia de su ser temporal, abre al “ser ahí” lo que, como 
decíamos en líneas anteriores, queda oculto en el “uno”: que él es proyecto 
abierto, es decir, libertad en la cual ninguna de las posibilidades de su existencia 
es absoluta, definitiva o acabada. Así, la conciencia de la finitud implica lo que 
podemos llamar la libertad ante la muerte, que consiste en dar respuesta a las 
interrogantes que se dirigen a su existencia: ¿qué hacer con su muerte, con qué 
profundidad ha de vivirla?, y esto es, a la vez, preguntar: ¿qué hacer con su 
vida, con qué profundidad ha de vivirla? Es, pues, a partir de la conciencia de 
la finitud, del paso del modo de ser impropio a la asunción propia del ser en el 
mundo, que el “ser ahí” hace de su existencia la concreción de sus posibilidades 
más íntimas, tejiendo dicha concreción a partir de hacer, como dice Bataille, de 
la muerte lo imposible. 

Ahora bien, todavía se introduce otro tema importante al pensar la asun-
ción propia de la finitud. Se trata de la verdad ríspida que nos dice que asumir 
auténticamente la muerte no cancela la angustia del “ser ahí” por su finitud. La 
angustia tiene, al igual que la muerte, un carácter ontológico. El “ser ahí” nunca 
puede ser el ente que no se angustie frente a su ser finito. Sin embargo, sí puede 

8 Georges Bataille, El erotismo. Barcelona, Tusquets, 1990, p. 3.
9 M. Heidegger, El ser y el tiempo, § 49, p. 269.



70	 Greta Rivara

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

empuñar esa angustia de distintas maneras. Una de ellas es huir ante la finitud, 
tal y como ante ella actúa el “uno” impropio, otra es asumirla para apropiarse 
del sentido finito de su existencia y de su libertad.

A partir de lo hasta aquí expuesto, se deja ver  que la “propiedad”, aun cuando 
es una posibilidad de nuestra existencia, como lo es también la “impropiedad” 
(en ella se encuentra el “ser ahí” inmediata y regularmente en la cotidianidad 
de su existencia), implica una actitud, un esfuerzo. Aquí el análisis ontológico de 
Heidegger tiene, como podemos ver, fuertes resonancias existenciales. Como 
esfuerzo, como actitud incluso crítica, de asumir la finitud, Heidegger nos habla 
también de la “vocación de la conciencia”. Ésta se contrapone al “uno”, en la me- 
dida en que a través de ella el “ser ahí” vuelve sobre sí mismo, más allá de las 
seguridades y del diseño de vida que aquél realiza. Esta vocación es una interpe-
lación, un llamado de la existencia a la existencia, con el cual el “ser ahí” puede 
volver a empuñar su propio proyecto, su propia libertad, sus propias decisiones. 
Esta voz que llama es silenciosa, no habla al modo ordinario de un discurso, no 
dice algo; más bien da que pensar y puede ser incluso una especie de sentir 
comprensor, aquel que implica fundamentalmente la conciencia de la finitud. 
Esa conciencia no es teórica, analítica, sino más bien práctica. “La vocación 
no da noticia de acaecimiento alguno y evoca sin fonación alguna”.10 Parece 
tener un carácter crítico, pues nos conduce a advertir, al margen del “uno”, el 
carácter originariamente contingente de nuestra existencia; es un llamado que 
no viene de fuera, sino que proviene de cada “ser ahí”, desde sí mismo; es el 
descubrimiento de su condición finita, frágil, carente: el descubrimiento, en úl- 
tima instancia, de la finitud del ser. “La conciencia avoca al ‘sí mismo’ del ‘ser 
ahí’ a salir del ‘estado de perdido’ en el ‘uno’ ”.11 Se trata del hallarse a sí mismo 
el “ser ahí” en su unicidad. 

La misión de la conciencia coincide con el modo de ser del fenómeno de la 
angustia. Pues el “ser ahí” puede enfrentarse con su finitud tanto a partir de 
la experiencia de la última como a partir de la vocación de la conciencia. Esto 
parece ser justamente la posibilidad de que el “ser ahí” pueda empuñar su 
libertad, en la medida en la que esto puede hacerle ver que su incompletud 
no proviene de una calamidad exterior, sino que es un modo de ser que le es 
inherente y que, lejos de condenar su existencia, la fundamenta como apertura. 
No es casual que estos dos fenómenos coincidan, pues es desde la experien-
cia de la angustia desde la cual el “ser ahí” se invoca a sí mismo a devenir su 
ser propio y salir de su inmersión en el estado del “uno”. Dice Heidegger: “el 

10 Ibid., § 56, p. 301.
11 Ibid., § 56, p. 298.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

Apropiación de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte	 71

vocador es el ‘ser ahí’ que se angustia, en el ‘estado de yecto’ (‘ser-ya-en...’), 
por su ‘poder ser’. El invocado es justamente este ‘ser ahí’, avocado a volverse 
hacia su más peculiar ‘poder ser’ (‘pre-ser-se...’). Y avocado es el ‘ser ahí’ por 
la invocación a salir de la caída en el uno (‘ser-ya-cabe’ el mundo de que se 
cura)”.12 Al coincidir con el fenómeno de la angustia, la vocación de la conciencia 
nos conecta al mismo tiempo con el ser relativamente a la muerte. Veamos es- 
ta relación con un poco más de detenimiento.

Así como en cada caso el sí mismo que voca y es invocado por la concien-
cia es el “ser ahí” particular del caso, así también la muerte respecto de la cual 
se está siendo, la muerte que se precursa, es en cada caso la mía. Y sólo pue-
de ser experienciada como tal cuando el fondo de la cotidianidad media se di-
fumina y aparece la nulidad que angustia. Por tanto, son ambos fenómenos por 
los cuales el “ser ahí” se retrotrae a su ser más propio y que lo ponen ante una 
decisión respecto de sí mismo: hemos de decir, por ello, que la angustia es el 
importantísimo fenómeno sumergido en el cual el “ser ahí” se invoca, para 
hallarse a sí mismo y a su finitud. Por lo tanto, el ser relativamente a la muerte, 
la vocación de la conciencia y la angustia como el estado en el cual el “ser ahí” 
viene a existir de estos modos son los fenómenos constitutivos de eso que 
hemos venido mentando “propiedad”.

La “propiedad” frente a la muerte implica asumir que el “ser ahí” puede ser 
libre precisamente porque su existencia no es una cosa que puede dominar y 
controlar de manera absoluta o definitiva, sino que está marcada por la fragilidad 
y la contingencia, que la angustia pone de manifiesto sobre el fondo asegurador 
de la existencia del “uno”. La “propiedad” está vinculada a la voz de la concien-
cia y ambas sugieren una aceptación por parte del “ser ahí” de que sólo existe 
finitamente, pero que justo por eso también puede hacerse responsable de su 
finitud. Es precisamente la conciencia de la finitud, la asunción del carácter finito 
de la existencia que puede emerger desde el fenómeno de la vocación, la que 
puede resultar en que el “ser ahí” experimente la “propiedad”, esto es, su estar 
siempre arrojado a la tarea de su ser. Así, puede experimentarse a su vez como 
un “ser total” en el siguiente sentido: 

[…] en el precursar la muerte es el ‘ser ahí’ en cada caso “total”, si bien “total” 
no en el sentido de ser-total de algo presente. En este precursar se muestra 
más agudamente de qué manera es el estar la existencia fáctica: en cuanto 
entender o poder ser, el estar es posibilidad, pero únicamente es esta posi-

12 Ibid., § 57, p. 302.



72	 Greta Rivara

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

bilidad de propio si se precursa continuamente en la posibilidad extrema e 
insuperable. Esta posibilidad extrema es la muerte.13

Aunque el tema de la angustia parece ya no ocupar un lugar central en la 
segunda sección de El ser y el tiempo, he considerado fundamental reinsertar-
lo en la temática que nos ocupa. Según mi modo de ver, la experiencia de la 
angustia es una vía para desvelar la totalidad del “ser ahí”, puesto que aparece 
como una experiencia que le muestra su finitud. Más aún, la relevancia de tal 
experiencia radica en que también puede hacer volver al “ser ahí” hacia su 
propio proyecto. Es decir, que a través de ella puede descubrirse como “ser 
para la muerte”. 

Además, en esta experiencia no sólo puede descubrir su propia finitud sino 
la finitud del ser. ¿Cómo se da este descubrimiento? En la cotidianidad, el “ser 
ahí” existe en medio de entes,  debido a que el ser se oculta y son los entes los 
que se manifiestan. Pues bien, en la experiencia de la angustia, que represen-
ta una ruptura en la cotidianidad, sucede que los entes se ocultan y es el ser lo 
que se manifiesta. La totalidad del ente pierde sentido, se hunde en la insigni-
ficancia, el mundo “tiene el carácter de una absoluta insignificatividad, [...] lo 
que caracteriza el ‘ante qué’ de la angustia es que lo amenazador no es en 
ninguna parte”.14 En esta experiencia de vacío, de ruptura, lo que aparece es 
el “ser”, pues lo “en el mundo” se retira, pierde sentido. Pero,  al mostrarse el 
ser en esta experiencia que pone al “ser ahí” frente a la nada, lo que se mues-
tra es la temporalidad, la contingencia, esto es la finitud. Es decir, la angustia 
no surge frente a algo en específico, sino frente a la nada que devela el ser; 
que devela que hay ser, pero que lo hay en el modo de la finitud. Esta experien-
cia retrotrae al “ser ahí” a su propia existencia en cuanto finita. 

En este sentido hemos dicho que es por la experiencia de la angustia por 
la que el “ser ahí” puede tener experiencia de su finitud y enfrentarla, esto es, 
apropiarse su “ser” y su “ahí”, pues es en dicha experiencia en la que el “ser 
ahí” se siente amenazado, en la que se pone de manifiesto el carácter siempre 
cuestionable de su existencia; esto es, que aunque de hecho la existencia del 
“ser ahí” está siempre puesta en cuestión —aun cuando en el “uno” tranquilizador 
pueda evadir ese cuestionamiento—, y justo porque siempre lo está, la angustia 
sólo trae a la claridad de la evidencia esto tal y como siempre es. Pero debe 
añadirse que la experiencia de la angustia se vincula también con la “propiedad” 
en otro sentido: dicha experiencia le señala al “ser ahí” su propia trascendencia 

13 O. Pöggeler, El camino del pensar de Martin Heidegger. Madrid, Alianza, 1993, p. 71.
14 M. Heidegger, El ser y el tiempo, § 40, p. 206.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

Apropiación de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte	 73

con respecto a los entes que no tienen su modo de ser. Le señala su diferencia 
ontológica, que, por cierto, también se oculta en el “uno”, pues en éste el “ser 
ahí” se vive como ente entre los entes. Lo que se le hace presente al “ser ahí” 
en su angustia es justamente que él es un ente abierto al cual los entes y él 
mismo entre los entes pueden hacer frente y ser comprendidos dentro de una 
existencia tanto sida, como siendo y como advenidera. Que, si bien el mundo es 
trascendente en tanto que es el “ahí” que constituye el fondo sobre el cual todo 
ente puede tener su existencia intramundana, independientemente de toda vo-
luntad y capricho del “ser ahí”, éste es a su vez trascendente en tanto que “cosa 
de la libertad del ser ahí”, aunque siempre dentro de los límites de su “estado de 
yecto”, es tan sólo lo que él descubre y abre en cada caso, la dirección en que 
lo hace, la amplitud con que lo hace, la forma de que lo hace”,15 lo cual no es 
poca cosa. 

Al enfrentarse con su trascendencia se enfrenta, a su vez, con su propia 
libertad y es aquí, entonces, donde encontramos un vínculo puntual entre el 
fenómeno de la angustia, la existencia propia y el “precursar” la muerte. Pues 
precursarla implica la conciencia de la finitud, misma que también puede bro- 
tar, precisamente, mediante la angustia. En otras palabras, es el sentido tem- 
poral del ser lo que se muestra en esta experiencia, y ello conduce a señalar que 
el ser sólo puede ser comprendido temporalmente. Lo cual remite al carácter 
temporal del “ser ahí”, de modo que la totalidad buscada del “ser ahí” sólo po-
drá ser temporal. Hablar de un ser acabado, de una totalidad sin temporalidad, 
implica hacer válido el discurso (metafísico) que ve al “ser ahí” como algo que 
sucede entre el nacimiento y la muerte. Es decir, desde una perspectiva óntica. 
Por esto, Heidegger ha buscado el fundamento ontológico de la muerte antes 
que cualquier determinación óntica de la misma. La totalidad, entonces, no es al- 
go que se explica desde fuera del “ser ahí”, sino que éste la descubre en sí 
mismo y tiene que ver con la conciencia de la finitud y su asunción “propia”. 
Cuando el “ser ahí” se proyecta como “propio”, se proyecta como un “ser to- 
tal”, la muerte ya no es algo que simplemente sucede fuera de él.

De esta manera, el “ser para la muerte” es esa estructura ontológica a partir 
de la cual el “ser ahí” puede advertir su finitud, puede advertir que ésta es el 

15 Ibid., § 69c, p. 395.
16 Al respecto, Heidegger es categórico: “Un ‘ser relativamente a la muerte’ propio no puede 

esquivarse ante la posibilidad más peculiar, irreverente, encubriéndola en ésta fuga e interpretándola 
torcidamente o al alcance de la ‘comprensividad’ del uno. La proyección existenciaria de un ‘ser 
relativamente a la muerte’ ‘propio’ ha de poner de manifiesto, por ende, los elementos de semejante 
ser, que lo constituyen como un comprender la muerte en el sentido de un ‘ser relativamente a la 
posibilidad caracterizada’ no fugitivo ni encubridor”. (Ibid § 53, p. 284.)



74	 Greta Rivara

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.

fundamento de su muerte, y que su morir no es un agregado que viene a com-
pletarle, aun cuando esto sea lo que le indique el “uno” tranquilizador.16 En bre- 
ve, podemos decir que el “ser ahí” se constituye como un “todo” “propio”, en el 
cual puede comprenderse como posibilidad, al cobijo de estas tres experiencias: 
la angustia como fenómeno que anticipa la finitud,  la muerte como mi muerte, 
esto es, precursada, y el proyecto arrojado a su propia responsabilidad. El tema 
de la “propiedad” aparece perfilado, pues, como una angustia que ante la nada 
no retrocede, sino que en ella “precursa” la muerte, que remite al “ser ahí” a su 
carácter “de yecto”, “caído” de manera también propia. 

Finalmente, cabe apuntar que la impronta implícita en la posibilidad “propia” 
de la existencia de asumir el “ser para la muerte” no cambia en nada la estructura 
finita de nuestro ser, sino la manera como el “ser ahí” se vincula con su finitud y 
la asume. En todo caso, esa asunción tiene que ver con el modo en que el “ser 
ahí” puede proyectar su existencia en función de la conciencia de la muerte y 
deja de entenderla como un accidente que viene de fuera, para verla como algo 
que viene de su ser mismo. 

Fecha de recepción: 10/06/2008
Fecha de aceptación: 07/06/2010


