APROPIACION DE LA FINITUD:
HEIDEGGER'Y EL SER PARA LA MUERTE

GRETA RIVARA*

Resumen

u odemos captar al ser ahi como una totalidad? Para ensayar esta cap-
tacion Heidegger vincula el tema con el de la “propiedad” y el “ser para
la muerte”. Con ello, nos conduce a la reflexion sobre la muerte, y a través de
ésta, a la comprension de la finitud del “ser ahi”. Nuestro ser es un ser posible,
que siempre es no siendo aun algo. Pero esta posibilidad que siempre somos
se proyecta como totalidad cuando nuestra existencia es asumida propiamente.
Esto es, cuando comprendemos que nuestro ser total no acontece en un pre-
tendido acabamiento en la muerte, sino que la muerte como posibilidad Gltima
nos hace asumir nuestra existencia inacabada e inacabable como propia. A
partir de esta conciencia somos seres relativamente a la muerte, a la que en
cada caso es la de el ser ahi que toma conciencia de su finitud estructural.
Sélo por la muerte cada “ser ahi "es una existencia, esto es, abierto siempre a
la posibilidad. El analisis estructural del “ser ahi” como totalidad nos conduce
a la comprension del ser ahi propio como aquel que, tomando prestadas las
palabras de Bataille, hace de su muerte lo imposible.

* Profesora titular de tiempo completo. Colegio de Filosofia, Facultad de Filosofia y Letras,
UNAM, México, gretarivara@yahoo.com.mx

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



@ Greta Rivara

Palabras clave: Ser ahi, finitud, propiedad, uno, ser para la muerte, existencia.
Abstract

Is it poossible to aprehend the being-there as a whole? Trying to get to this
comprehension, Heidegger binds the theme with that of the authenticity and
being-towards-death. In this way, he leads us to the reflection over death and,
through this one, to the comprehension of the finite character of the being- the-
re. Our bieng is a possible being, wich is always in the way of not being already
something. But this possibility that we always are is proyected as a whole when
our existence is authentically assumed. That is, when we comprehend that our
total being of our existence does not takes place in a pretended finish at death,
but death as the ultimate possibility leads us to embrace in an authentic way our
existence as unfinished and uncapable of coming to an end. From this cons-
ciousness we are beings wich are relatives to their death, to that death wich is
in each case that of the being-there that takes conscience of his structural fini-
tude. Only because of death is every-being there an existence, that is, always
opened to possibility. The structural analysis of the being-there as a whole leads
us to the comprehension of the authentic being-there as that wich, borrowing
Bataille’s expresion, makes the impossible out of his dead.

Key words: Being-there, finitude, authenticity, one, being-towards-death, exis-
tence.

Al inicio de la segunda seccion de El ser y el tiempo, Heidegger se pregunta
si es posible hablar, mediante la analitica existenciaria, del “ser ahi” como una
totalidad. De hecho, parece que en esta seccién la busqueda fundamental es
ese todo: ¢ Podemos captar al “ser ahi” como una totalidad? ¢ Qué significa es-
to? ¢ Cual es la relacion entre dicha busqueda y la primera seccion de El ser y
el tiempo?! En toda la primera seccion, Heidegger ha explicitado el sentido de

" Recordemos que la “totalidad” del “todo” estructural que es el “ser ahi” se desemboz6 como
cura en la primera seccion. Sin embargo, Heidegger anota que: “Si con la cura se gané la consti-
tucién original del ser del ‘ser ahi’, ha de ser posible sobre esta base traducir en conceptos la
comprension del ser entrafiada en la cura o acotar el sentido del ser. Pero ¢ es que con el fenéme-
no de la cura es abierta la constitucion ontolégico existenciaria mas original del ‘ser ahi’? ¢ Es que
el complejo de elementos encerrado en el fendomeno de la cura da la totalidad mas original del ‘ser
ahi’ factico?”. (Martin Heidegger, El ser y el tiempo. México, FCE, 1988, §44, pp. 252-253.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



Apropiacion de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte @

su obra, ha delimitado el proyecto ontolégico que le da el punto de partida, ha
explicado el significado de la analitica existenciaria y, dentro de ella, el sentido
de la pregunta que interroga por el ser. La descripcion del modo de ser del “ser
ahi” ha arrojado existenciarios fundamentales como la comprension del ser, el
“encontrarse”, el lenguaje, el “estado de yecto”, la “caida”, el “uno”, etcétera.
Sin embargo, estos existenciarios no representan el despliegue y la exposicién
de todos los modos de ser del ente en cuestion. La segunda seccion aguarda
la continuacién del despliegue de los existenciarios, y con ello aguarda tam-
bién el tratamiento del que considero uno de los temas centrales del proyecto
heideggeriano como destruccion de la metafisica: la temporalidad del ser. Es
a partir de éste que se lograra entender el sentido ultimo de la pregunta por el
sentido del ser, y que podra pensarse, después de la ontologia fundamental, la
pregunta por la verdad del ser. El trato del tema es, en la seccidon mencionada,
preparatorio. No llegara Heidegger en El ser y el tiempo a elaborar |la pregunta
tal, ni, lo que vendria a ser lo mismo, a desarrollar con profundidad la verdad del
ser como tiempo. No obstante, los pasos preparatorios que se dan son esen-
ciales. El paso necesario, segun el plan y objetivo de la obra mencionada, es
pensar el ser como tiempo, pero centrandonos en la temporalidad del ser del
“ser ahi“. ; Cémo llega Heidegger a ello?, s cémo se vincula la temporalidad de
este ente con la pregunta por la totalidad del mismo?

Recordemos que al finalizar la primera seccion el fildsofo se plantea la pre-
gunta siguiente: “4Es que las investigaciones hechas hasta aqui han puesto
ante nuestra mirada el ‘ser ahi’ como un todo?"? A primera vista, ésta podria ser
una pregunta muy problematica, puesto que si partimos de la consideracion de
que el “ser ahi”, mientras es, es incompleto e inacabado, entonces parece-
ria que hablar de su “ser total” es una contradiccion, pues parece que su ser
consiste en no ser nunca total. Aparentemente, no podemos captarlo como tal
totalidad en su ser factico; sin embargo, es una totalidad estructural. Lo que
Heidegger hace en la segunda seccion es vincular el tema del “ser total” del
“ser ahi” con el tema de la “propiedad” y con el del “ser relativamente a la muer-
te”. Para tejer este entramado, parte de un problema: el “ser ahi”, mientras es,
es inacabado, es decir, aparentemente no total; si predicamos su totalidad,
entonces parece que justo lo que ya no tenemos es “ser ahi”.

En lo que sigue, pretendo exponer como Heidegger aborda y resuelve este
problema. Esto no sélo es relevante para la comprension del proyecto de E/
ser y el tiempo, en tanto que ontologia fundamental, asi como para el proyecto
mas amplio de la destruccion de la metafisica y planteo del ofro comienzo,

2 [dem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



@ Greta Rivara

sino que con él Heidegger nos conduce a la reflexiéon sobre uno de los temas
a mi parecer mas importantes para el pensar, si es que la filosofia ha de ser
importante para la vida: Se trata, justamente, de la reflexion sobre la muerte,
esto es, sobre la finitud de nuestro “ser ahi“y, a través de ésta, sobre la finitud
del ser. Es Heidegger quien abre este horizonte de reflexion, que sera crucial
para el pensamiento contemporaneo. Varios pensadores a lo largo del siglo
XX exploraran a partir de este pensamiento las vetas de la reflexion sobre la
muerte, bien desde la filosofia, la antropologia, el psicoanalisis o la literatura.’
Pero queremos aqui centrarnos solamente en la apertura de este horizonte a
partir de la segunda seccion de El ser y el tiempo.

Ya en la primera seccién de la “ontologia fundamental” ha quedado expuesto
un modo de darse el “ser ahi” en la facticidad de su existencia: la “impropiedad”
o inautenticidad, y Heidegger la ha explicado claramente no sélo a partir del
“uno”, sino también a partir de la “caida”, del “estado de yecto”, de las “habla-
durias”, del “estado publico de interpretado”, etcétera. Pero si el analisis quiere
ser originario, no puede conformarse con la comprensién del “ser ahi” en su
inautenticidad. Si ha quedado formulada la “impropiedad”, el caracter “impropio”
en el que inmediata y regularmente se da la existencia cotidiana del “ser ahi”,
debe ser posible que el analisis arroje por contraste el dato de la “propiedad”
o autenticidad. Esto es lo que busca la segunda seccion de El ser y el tiempo.
En primer lugar, hay que sefalar que, en efecto, es posible afirmar la propiedad
0, por lo menos, sefialar su viabilidad. Dado que a lo largo de toda la primera
seccion el analisis no ha logrado abordar al “ser ahi” como totalidad, esto es,
que la totalidad de sus estructuras no ha sido develada en la analitica existen-
ciaria, y puesto que, no obstante, el “ser ahi” es una totalidad estructural, debe
ser posible el desvelamiento de todas sus estructuras. Esto es, debe poder
desvelarse justo la estructura que ha faltado: la del “ser ahi” propio. En segundo
lugar, debe sefalarse, que la propiedad encontrara, a su vez, su posibilidad
de tratamiento entre dos grandes temas: la temporalidad y la finitud, con éstos
adquiere su pleno sentido. Podemos decir que el fundamento que sostiene la
idea del “ser ahi” como totalidad y su posibilidad como propiedad o autenticidad,
como existencia “propia”, sera el modo en que se traten la temporalidad y la
finitud. Mas aun, hay un elemento previo al trabajo de la temporalidad al cual
se orienta la base del tratamiento de la propiedad y la totalidad: el “ser para la
muerte”. Asi, la propiedad nos conduce al tema de la totalidad, pero ésta, a su
vez, nos conduce al problema de la temporalidad del ‘ser ahi’, y muy concre-

3 Para una reflexidn propia, en didlogo con diversos autores desde estas zonas del pensar, véase
mi libro: El ser para la muerte. Una ontologia de la finitud. México, FFyL, UNAM/Itaca, 2003.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



Apropiacion de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte @

tamente a su relacion con el fin. La pregunta que entreteje la relacion entre los
tres conceptos puede plantearse de la manera siguiente: ¢ llega el “ser ahi” a su
propiedad solo cuando se consuma su totalidad y deja de ser un ente posible,
esto es, so6lo cuando llega a su fin? Lo que es lo mismo que preguntar: ¢ otorga
la muerte, como fin de la existencia, la propiedad al “ser ahi”?

El problema del cual surge esta pregunta puede ser expresado, a su vez, del
modo siguiente: con respecto a los entes que no tienen el modo de ser del “ser
ahi” podemos hablar eventualmente de su principio y su fin, pero ;podemos
encontrar la totalidad de un ente que al dejar de ser simplemente ya no es,
por lo que ya no puede predicarsele un fin y, por tanto, tampoco puede decirse
de él que sea un ser total? Al respecto, Heidegger sefiala: “y si la existen-
cia define el ser del ‘ser ahi’, y su esencia esta constituida también por el ‘poder
ser’, entonces el ‘ser ahi’, mientras existe, tiene que, ‘pudiendo ser’, no ser aun
en cada caso algo. El ente cuya esencia esta constituida por la existencia se
reviste esencialmente a la posibilidad de que se lo aprehenda como un todo”.*
El problema es, entonces, poder captar al “ser ahi” como un todo mientras es.
Por ello, debe poder develarse su “propiedad®, pues es en ésta en la que el
“ser ahi” se proyecta como un todo. Y esto porque el “ser ahi” sélo puede ser
un todo llegando a serlo que aun no es.’ El problema de la totalidad, pues, nos
conduce inmediatamente al tema de la propiedad. Pero antes de llegar a éste,
debemos decir unas palabras respecto de aquél.

El “ser ahi” es siempre inacabado e incompleto, pero justamente por ello es
posibilidad, apertura y proyecto. Su inacabamiento es lo que constituye su ser.
¢,Como hablar de la totalidad de un ente en cuyo ser radica ser inacabado?
¢Implica esto sefialar que el “ser ahi” sélo logra su acabamiento al morir? No.
La muerte no es, para Heidegger, el acabamiento del “ser ahi”, simple y senci-
llamente porque la muerte no es algo que llega al “ser ahi” después, al final de
su vida. De hecho, la muerte no es un fendmeno que el “ser ahi” pueda llegar
a experimentar. Esto ni siquiera a través de la muerte de los otros, pues, vista
como un fendmeno que le sucede a los otros, no necesariamente me remite a
asumir que la muerte es siempre mi posibilidad. Por el contrario, el analisis tra-
ta de una exégesis ontolégica de la muerte en donde ésta aparece, no como el fin
que llega al “ser ahi”, ya sea al uno mismo o a un otro, sino como la posibilidad
mas “propia” de cada “ser ahi”. Ver la muerte como algo que sucede fuera de
mi constituye en realidad la visiéon que el “uno” tiene de la muerte. El morir, “es

4 M. Heidegger, op. cit., § 45, p. 255.
5 Dice Heidegger: “El ‘ser ahi’ tiene que ‘llegar a ser’ él mismo lo que aun no es”. (/bid., § 48,
p. 266.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



@ Greta Rivara

algo que cada ‘ser ahi’ tiene que tomar en su caso sobre si mismo. La muerte
es, en la medida en que ‘es’, esencialmente en cada caso la mia”.? Resumien-
do, aunque pareceria que no se puede plantear el problema de la totalidad del
“ser ahi” porque al morir éste ya no es, no obstante, es justamente la muerte
como estructura del ser lo que nos puede llevar a hablar de la totalidad del “ser
ahi” y aun explicarla. En este sentido, no podemos comprender la muerte como
un fendmeno que el “ser ahi” no posee mientras vive y que en un momento dado
se le inserta en su ser, como si algo le hubiese faltado y viniese a completarle.
Cuando Heidegger habla de totalidad no se refiere a que al “ser ahi” le falte algo
y al ser agregado lo que le falta pueda ser entonces una totalidad.

Es necesario, pues, precisar en qué sentido es el “ser ahi’siempre algo
inacabado, aun cuando su existencia fine. Su inacabamiento no es empirico
sino estructural, esto es, que no es inacabado porque le “falten” partes que bien
podrian en algun momento encontrarse. No, puesto que el “ser ahi” no es la suma
de sus partes, sino que es una totalidad estructural. A ésta pertenece que él sea
siempre inacabado, siempre un ser posible. Es por esto que la muerte no debe
comprenderse como una parte que viene a agregarse al “ser ahi” al final de su
vida. Por el contrario, ésta es en el “ser ahi” desde que éste es, puesto que es
finito. De este modo, la muerte no es un agregado, de manera que podriamos
decir que en ese momento tendriamos el cumplimiento o realizacién del “ser
ahi” del caso. Esto no es asi porque la muerte no es, vista ontolégicamente, el
cesar del “ser ahi”, no es algo externo que cae sobre nuestra existencia, no es
algo impuesto desde fuera, algo que no tenemos y luego se nos impone; tam-
poco implica llegar a una especie de plenitud, puesto que el “ser ahi” no es, en
palabras de Heidegger, como un fruto que madura y al hacerlo parece que se
ha cumplido, que ha realizado lo que le faltaba. Esto no es asi, pues la muerte
no es una posibilidad ajena sino definitoria del “ser ahi” como proyecto, como
ser posible. El “ser ahi” no es nunca un ente dado y, por tanto, no puede ser
nunca acabado. La muerte del “ser ahi” no es un final ni un mero cesar, como
si podria decirse de entes que no tienen la estructura del “ser ahi”. Tampoco
es algo que pertenece a un futuro que aun no llega y que, como lo ensefia el
“uno”, “algun dia llegara”. En este sentido, no hay algo asi como el final o el fin
de la vida del “ser ahi” —fin en el cual se cumpliria su finitud—, puesto que la
finitud no se cumple. Por el contrario, el “ser ahi”, desde que es, es finito, es
“relativamente a su fin”.

No obstante, el “uno” no nos ensefa a ver la muerte como una posibilidad
“propia”, sino que mas bien oculta que cada uno es un “ser para la muerte”;

6 Ibid., § 47, p. 262.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



Apropiacion de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte @

nos hace huir ante ella y concebirla impropiamente. El “uno” sélo comprende
impropiamente la muerte, como algo que les sucede a los otros y que por lo
pronto a “mi” no me toca; la desplaza, nos dice que efectivamente moriremos,
pero nos oculta lo fundamental: que somos relativamente a nuestra muerte. En
la cotidianidad del “uno” se nos ofrece una concepcioén de la muerte en la cual
“parece” que todos sabemos de nuestra condicion mortal, sin embargo, y a
partir de lo que Heidegger denomina la interpretacion “publica” del “uno”, lo que
sucede es lo contrario: se encubre la finitud, aparece como mero accidente. El
publico estado de interpretacion de nuestro “ser para la muerte” determina una
relacién con el mundo que incluye “la presuncion que tiene el ‘uno’ de alimentar
y dirigir la plena y auténtica vida [...] y que aporta al ‘ser ahi’ un ‘aquietamien-
to’ para el que todo es ‘de la mejor manera’ y al que le estan francas todas
las puertas”.”

Lo que es esencial y que queda oculto en el modo de ser del “uno” es que la
muerte es precisamente una posibilidad de la existencia, una posibilidad que
cada “ser ahi” puede asumir y que es, de hecho, la posibilidad mas auténtica,
porque es irreductible. Es decir, que la muerte es la posibilidad “propia” de cada
“ser ahi”, que no puede ser experimentada como algo “ante los 0jos”, como si
fuera posible vivir la muerte a partir de la muerte de un otro. Es “propia” porque
pertenece siempre al “ser ahi” del caso, y solo él puede vivir su muerte. Esto
tiene una consecuencia esencial, que queda igualmente oculta en el “uno”:
asumir la muerte de este modo propio es, contrario a la actitud de la huida,
“precursarla”, vivir relativamente a ella. Sélo de este modo anticipatorio puede
el “ser ahi” experimentar su muerte, porque en el momento en que “llega” él ya
no es mas y, en sentido estricto, no puede vivirla. Puesto que le es imposible
coincidir con su muerte, sélo puede vivirla como suya, esto es, propiamente,
precursandola en el proyecto que es su “ser ahi”. Otra cosa que también queda
oculta en la cotidianidad media del “uno” es que la muerte es la posibilidad mas
extrema, porque es la unica posibilidad que cuestiona radicalmente el ser del
“ser ahi”, su “ser en el mundo”. Esto se debe a que la posibilidad de la muer-
te, de mi muerte, indica a su vez que ella es justa y precisamente la imposibilidad
de mis posibilidades. Heidegger sefiala que es la posibilidad mas insuperable e
irrebasable, es, entre todas las posibilidades del “ser ahi”, la mas radical. Y lo
terrible de que esto quede oculto es que con ello se oculta simultaneamente que
la muerte, al ser lo que cierra al “ser ahi” sus posibilidades, es, a la vez, lo que lo
abre como un ser posible y no como una cosa dada y acabada. Pues, si bien

7 Ibid., § 38, p. 197. Sobre la vision que el “uno” constituye sobre nuestra propia muerte véase
Greta Rivara, El ser para la muerte. Una ontologia de la finitud.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



§8> Greta Rivara

la posibilidad de la muerte, cuando se hace posible, cierra al “ser ahi” su ser
posible, y por tanto todas sus posibilidades, pues ya no hay “ser ahi”, esto debe
entenderse en el siguiente sentido: la muerte es una posibilidad, pero no es una
posibilidad afiadida, como sefialabamos en lineas anteriores, sino que constitu-
ye su existencia, pertenece a su “ser en el mundo”; entonces, si esto es asi, si
la muerte es un existenciario que constituye la estructura del “ser ahi®, la muer-
te no puede ser reducida a algo contingente, no puede ser propia la interpretacion
del “uno”, segun la cual el “ser ahi” solo tiene un fin, en algun momento deja de
estar en el mundo, finaliza; y si no puede ser reducida de esta manera a lo con-
tingente, sino que ha de comprenderse dentro de la estructura, entonces es
aquello en virtud de lo cual el “ser ahi” es lo que es, es decir, existencia.

Segun lo dicho hasta ahora, podemos ver que el caracter de inacabado del
“ser ahi” no niega o impide ver nuestra existencia como una totalidad; por el con-
trario, esa totalidad es la existencia misma del “ser ahi” que se da siempre
como inacabamiento. El “ser ahi”, en tanto que es siempre inacabado, es efec-
tivamente posibilidad, pero lo es porque entre sus posibilidades ya esta la de
la muerte, que posibilita que él empufie propiamente sus posibilidades y que
haga de aquélla no el mero cesar de su existencia, sino aquello que evoca a la
existencia fuera del “uno”.

De este modo, haber abordado el tema del fin y el ser relativamente a la
muerte, nos pone en el camino que hace posible, ahora si, acercarnos al tema
de la existencia “propia”. Ya hemos dicho que en su vida cotidiana el “ser ahi”,
bajo el imperio del “uno”, evade su finitud, no la empufia como tal, sino que la
vislumbra impropiamente. Asi, también impropiamente empuia su existencia,
puesto que la perspectiva que de ella tiene esta mediada por los modos esta-
blecidos de vivir en la cotidianidad de término medio incuestionada. Este “uno”
elude la muerte, como elude toda tarea dificil, como habla a la ligera, como
rehuye de todo lo que pueda revelarle el fondo inhdspito de la angustia. Si esto
define, entre otras cosas, la “impropiedad”, entonces la “propiedad”, por contra,
tendra que ver con una asuncion de la finitud, con la posibilidad de no com-
portarse hacia ella eludiéndola. Segun el analisis de Heidegger, esto tiene que
ver con la conciencia (no tedrico-discursiva, sino practica) de que la muerte no
es un agregado accidental, sino que constituye mi existencia. La “propiedad”
consiste en una actitud critica frente al “uno”.

¢ Esta hablando Heidegger de un comportamiento “positivo” frente a la
muerte?, ¢ de que la “propiedad” significa, entre otras cosas, aceptar el sentido
finito de nuestra existencia? A esto podemos responder afirmativamente. Mas es
importante aclarar que Heidegger no esta hablando nunca de desear la muerte,
tampoco de generar un comportamiento resignado frente a ella. Se trata de una

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



Apropiacion de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte @

actitud a partir de la cual podemos voltear nuestro rostro precisamente hacia
la vida, puesto que la muerte, nos dice Heidegger de la manera mas contun-
dente, es un fendmeno de la vida y no su negacion. Por lo tanto, se trata de
asumir que la muerte es en nosotros desde que somos, mientras que no es lo
que amenaza nuestra existencia, sino que, dada la finitud, aquélla se abre a
lo posible. Como bien supo ver Bataille “el hombre es el Unico animal que de su
muerte ha sabido hacer exactamente, pesadamente, lo imposible”.8 Heidegger,
por su parte, nos invita a ver que “la muerte en su mas amplio sentido es un
fenémeno de la vida. La vida debe comprenderse como una forma de ser a la
que es inherente un ‘ser en el mundo’”.° Asi, la “propiedad” viene al “ser ahi”
por esta actitud ante la muerte, puesto que asumir la muerte significa siempre
asumir mi muerte, esto es, mi vida finita.

Para Heidegger, llegar a esta comprension implica todavia mas que la asun-
cion propia de la existencia del “ser ahi” del caso. Implica asumir la finitud de
la existencia misma, puesto que es ésta la que es finita y, como tal, determina
y acentua toda la existencia del particular y lo que en ella sucede. Porque la
existencia es finita, es posible “precursar”’ la muerte. De manera que esta im-
plicada la comprensién profunda del fondo finito sobre el cual se abre la finitud
del “ser ahi”.

La comprensién propia de su ser temporal, abre al “ser ahi” lo que, como
deciamos en lineas anteriores, queda oculto en el “uno”: que él es proyecto
abierto, es decir, libertad en la cual ninguna de las posibilidades de su existencia
es absoluta, definitiva o acabada. Asi, la conciencia de la finitud implica lo que
podemos llamar la libertad ante la muerte, que consiste en dar respuesta a las
interrogantes que se dirigen a su existencia: ¢, qué hacer con su muerte, con qué
profundidad ha de vivirla?, y esto es, a la vez, preguntar: ;qué hacer con su
vida, con qué profundidad ha de vivirla? Es, pues, a partir de la conciencia de
la finitud, del paso del modo de ser impropio a la asuncién propia del ser en el
mundo, que el “ser ahi” hace de su existencia la concrecion de sus posibilidades
mas intimas, tejiendo dicha concrecién a partir de hacer, como dice Bataille, de
la muerte lo imposible.

Ahora bien, todavia se introduce otro tema importante al pensar la asun-
cion propia de la finitud. Se trata de la verdad rispida que nos dice que asumir
auténticamente la muerte no cancela la angustia del “ser ahi” por su finitud. La
angustia tiene, al igual que la muerte, un caracter ontologico. El “ser ahi” nunca
puede ser el ente que no se angustie frente a su ser finito. Sin embargo, si puede

Fell
[

8 Georges Bataille, E/ erotismo. Barcelona, Tusquets, 1990, p. 3.
9 M. Heidegger, El ser y el tiempo, § 49, p. 269.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



@ Greta Rivara

empuniar esa angustia de distintas maneras. Una de ellas es huir ante la finitud,
tal y como ante ella actua el “uno” impropio, otra es asumirla para apropiarse
del sentido finito de su existencia y de su libertad.

Apartir de lo hasta aqui expuesto, se deja ver que la “propiedad”, aun cuando
es una posibilidad de nuestra existencia, como lo es también la “impropiedad”
(en ella se encuentra el “ser ahi” inmediata y regularmente en la cotidianidad
de su existencia), implica una actitud, un esfuerzo. Aqui el analisis ontolégico de
Heidegger tiene, como podemos ver, fuertes resonancias existenciales. Como
esfuerzo, como actitud incluso critica, de asumir la finitud, Heidegger nos habla
también de la “vocacién de la conciencia”. Esta se contrapone al “uno”, en la me-
dida en que a través de ella el “ser ahi” vuelve sobre si mismo, mas alla de las
seguridades y del disefio de vida que aquél realiza. Esta vocacion es una interpe-
lacion, un llamado de la existencia a la existencia, con el cual el “ser ahi” puede
volver a empufiar su propio proyecto, su propia libertad, sus propias decisiones.
Esta voz que llama es silenciosa, no habla al modo ordinario de un discurso, no
dice algo; mas bien da que pensar y puede ser incluso una especie de sentir
comprensor, aquel que implica fundamentalmente la conciencia de la finitud.
Esa conciencia no es tedrica, analitica, sino mas bien practica. “La vocacion
no da noticia de acaecimiento alguno y evoca sin fonacién alguna”.'® Parece
tener un caracter critico, pues nos conduce a advertir, al margen del “uno”, el
caracter originariamente contingente de nuestra existencia; es un llamado que
no viene de fuera, sino que proviene de cada “ser ahi”, desde si mismo; es el
descubrimiento de su condicion finita, fragil, carente: el descubrimiento, en ul-
tima instancia, de la finitud del ser. “La conciencia avoca al ‘si mismo’ del ‘ser
ahi’ a salir del ‘estado de perdido’ en el ‘uno’”."" Se trata del hallarse a si mismo
el “ser ahi” en su unicidad.

La mision de la conciencia coincide con el modo de ser del fendmeno de la
angustia. Pues el “ser ahi” puede enfrentarse con su finitud tanto a partir de
la experiencia de la ultima como a partir de la vocacién de la conciencia. Esto
parece ser justamente la posibilidad de que el “ser ahi” pueda empunar su
libertad, en la medida en la que esto puede hacerle ver que su incompletud
no proviene de una calamidad exterior, sino que es un modo de ser que le es
inherente y que, lejos de condenar su existencia, la fundamenta como apertura.
No es casual que estos dos fendmenos coincidan, pues es desde la experien-
cia de la angustia desde la cual el “ser ahi” se invoca a si mismo a devenir su
ser propio y salir de su inmersién en el estado del “uno”. Dice Heidegger: “el

10 Ibid., § 56, p. 301.
" Ibid., § 56, p. 298.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



Apropiacion de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte @

vocador es el ‘ser ahi’ que se angustia, en el ‘estado de yecto’ (‘ser-ya-en..."),
por su ‘poder ser’. El invocado es justamente este ‘ser ahi’, avocado a volverse
hacia su mas peculiar ‘poder ser’ (‘pre-ser-se...’). Y avocado es el ‘ser ahi’ por
la invocacion a salir de la caida en el uno (‘ser-ya-cabe’ el mundo de que se
cura)”.'2 Al coincidir con el fendmeno de la angustia, la vocacion de la conciencia
nos conecta al mismo tiempo con el ser relativamente a la muerte. Veamos es-
ta relacién con un poco mas de detenimiento.

Asi como en cada caso el si mismo que voca y es invocado por la concien-
cia es el “ser ahi” particular del caso, asi también la muerte respecto de la cual
se esta siendo, la muerte que se precursa, es en cada caso la mia. Y soélo pue-
de ser experienciada como tal cuando el fondo de la cotidianidad media se di-
fuminay aparece la nulidad que angustia. Por tanto, son ambos fenémenos por
los cuales el “ser ahi” se retrotrae a su ser mas propio y que lo ponen ante una
decision respecto de si mismo: hemos de decir, por ello, que la angustia es el
importantisimo fenédmeno sumergido en el cual el “ser ahi” se invoca, para
hallarse a si mismo y a su finitud. Por lo tanto, el ser relativamente a la muerte,
la vocacion de la conciencia y la angustia como el estado en el cual el “ser ahi”
viene a existir de estos modos son los fendmenos constitutivos de eso que
hemos venido mentando “propiedad”.

La “propiedad” frente a la muerte implica asumir que el “ser ahi” puede ser
libre precisamente porque su existencia no es una cosa que puede dominar y
controlar de manera absoluta o definitiva, sino que esta marcada por la fragilidad
y la contingencia, que la angustia pone de manifiesto sobre el fondo asegurador
de la existencia del “uno”. La “propiedad” esta vinculada a la voz de la concien-
cia y ambas sugieren una aceptacion por parte del “ser ahi” de que sélo existe
finitamente, pero que justo por eso también puede hacerse responsable de su
finitud. Es precisamente la conciencia de la finitud, la asuncién del caracter finito
de la existencia que puede emerger desde el fenémeno de la vocacion, la que
puede resultar en que el “ser ahi” experimente la “propiedad”, esto es, su estar
siempre arrojado a la tarea de su ser. Asi, puede experimentarse a su vez como
un “ser total” en el siguiente sentido:

[...]en el precursar la muerte es el ‘ser ahi’ en cada caso “total’, si bien “total”
no en el sentido de ser-total de algo presente. En este precursar se muestra
mas agudamente de qué manera es el estar la existencia factica: en cuanto
entender o poder ser, el estar es posibilidad, pero Unicamente es esta posi-

"2 Ibid., § 57, p. 302.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



ZZ) Greta Rivara

bilidad de propio si se precursa continuamente en la posibilidad extrema e
insuperable. Esta posibilidad extrema es la muerte."

Aunque el tema de la angustia parece ya no ocupar un lugar central en la
segunda seccion de El ser y el tiempo, he considerado fundamental reinsertar-
lo en la tematica que nos ocupa. Segun mi modo de ver, la experiencia de la
angustia es una via para desvelar la totalidad del “ser ahi”, puesto que aparece
como una experiencia que le muestra su finitud. Mas aun, la relevancia de tal
experiencia radica en que también puede hacer volver al “ser ahi” hacia su
propio proyecto. Es decir, que a través de ella puede descubrirse como “ser
para la muerte”.

Ademas, en esta experiencia no solo puede descubrir su propia finitud sino
la finitud del ser. ; COmo se da este descubrimiento? En la cotidianidad, el “ser
ahi” existe en medio de entes, debido a que el ser se oculta y son los entes los
que se manifiestan. Pues bien, en la experiencia de la angustia, que represen-
ta una ruptura en la cotidianidad, sucede que los entes se ocultan y es el ser lo
que se manifiesta. La totalidad del ente pierde sentido, se hunde en la insigni-
ficancia, el mundo “tiene el caracter de una absoluta insignificatividad, [...] lo
que caracteriza el ‘ante qué’ de la angustia es que lo amenazador no es en
ninguna parte”.'* En esta experiencia de vacio, de ruptura, lo que aparece es
el “ser”, pues lo “en el mundo” se retira, pierde sentido. Pero, al mostrarse el
ser en esta experiencia que pone al “ser ahi” frente a la nada, lo que se mues-
tra es la temporalidad, la contingencia, esto es la finitud. Es decir, la angustia
no surge frente a algo en especifico, sino frente a la nada que devela el ser;
que devela que hay ser, pero que lo hay en el modo de la finitud. Esta experien-
cia retrotrae al “ser ahi” a su propia existencia en cuanto finita.

En este sentido hemos dicho que es por la experiencia de la angustia por
la que el “ser ahi” puede tener experiencia de su finitud y enfrentarla, esto es,
apropiarse su “ser” y su “ahi”, pues es en dicha experiencia en la que el “ser
ahi” se siente amenazado, en la que se pone de manifiesto el caracter siempre
cuestionable de su existencia; esto es, que aunque de hecho la existencia del
“ser ahi” esta siempre puesta en cuestién —aun cuando en el “uno” tranquilizador
pueda evadir ese cuestionamiento—, y justo porque siempre lo esta, la angustia
solo trae a la claridad de la evidencia esto tal y como siempre es. Pero debe
afnadirse que la experiencia de la angustia se vincula también con la “propiedad”

en otro sentido: dicha experiencia le sefiala al “ser ahi” su propia trascendencia

3 0. Poggeler, El camino del pensar de Martin Heidegger. Madrid, Alianza, 1993, p. 71.
4 M. Heidegger, El ser y el tiempo, § 40, p. 206.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



Apropiacion de la finitud: Heidegger y el ser para la muerte @

con respecto a los entes que no tienen su modo de ser. Le sefiala su diferencia
ontoldgica, que, por cierto, también se oculta en el “uno”, pues en éste el “ser
ahi” se vive como ente entre los entes. Lo que se le hace presente al “ser ahi”
en su angustia es justamente que él es un ente abierto al cual los entes y él
mismo entre los entes pueden hacer frente y ser comprendidos dentro de una
existencia tanto sida, como siendo y como advenidera. Que, si bien el mundo es
trascendente en tanto que es el “ahi” que constituye el fondo sobre el cual todo
ente puede tener su existencia intramundana, independientemente de toda vo-
luntad y capricho del “ser ahi”, éste es a su vez trascendente en tanto que “cosa
de la libertad del ser ahi”, aunque siempre dentro de los limites de su “estado de
yecto”, es tan solo /o que él descubre y abre en cada caso, la direccién en que
lo hace, la amplitud con que lo hace, la forma de que lo hace”,"® lo cual no es
poca cosa.

Al enfrentarse con su trascendencia se enfrenta, a su vez, con su propia
libertad y es aqui, entonces, donde encontramos un vinculo puntual entre el
fenémeno de la angustia, la existencia propia y el “precursar” la muerte. Pues
precursarla implica la conciencia de la finitud, misma que también puede bro-
tar, precisamente, mediante la angustia. En otras palabras, es el sentido tem-
poral del ser lo que se muestra en esta experiencia, y ello conduce a sefalar que
el ser sélo puede ser comprendido temporalmente. Lo cual remite al caracter
temporal del “ser ahi”, de modo que la totalidad buscada del “ser ahi” sélo po-
dra ser temporal. Hablar de un ser acabado, de una totalidad sin temporalidad,
implica hacer valido el discurso (metafisico) que ve al “ser ahi” como algo que
sucede entre el nacimiento y la muerte. Es decir, desde una perspectiva ontica.
Por esto, Heidegger ha buscado el fundamento ontolégico de la muerte antes
que cualquier determinacion ontica de la misma. La totalidad, entonces, no es al-
go que se explica desde fuera del “ser ahi”, sino que éste la descubre en si
mismo y tiene que ver con la conciencia de la finitud y su asuncién “propia”.
Cuando el “ser ahi” se proyecta como “propio”, se proyecta como un “ser to-
tal”, la muerte ya no es algo que simplemente sucede fuera de él.

De esta manera, el “ser para la muerte” es esa estructura ontologica a partir
de la cual el “ser ahi” puede advertir su finitud, puede advertir que ésta es el

15 Ibid., § 69c, p. 395.

16 Al respecto, Heidegger es categorico: “Un ‘ser relativamente a la muerte’ propio no puede
esquivarse ante la posibilidad mas peculiar, irreverente, encubriéndola en ésta fuga e interpretandola
torcidamente o al alcance de la ‘comprensividad’ del uno. La proyeccion existenciaria de un ‘ser
relativamente a la muerte’ ‘propio’ ha de poner de manifiesto, por ende, los elementos de semejante
ser, que lo constituyen como un comprender la muerte en el sentido de un ‘ser relativamente a la
posibilidad caracterizada’ no fugitivo ni encubridor”. (/bid § 53, p. 284.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



@ Greta Rivara

fundamento de su muerte, y que su morir no es un agregado que viene a com-
pletarle, aun cuando esto sea lo que le indique el “uno” tranquilizador.'® En bre-
ve, podemos decir que el “ser ahi” se constituye como un “todo” “propio”, en el
cual puede comprenderse como posibilidad, al cobijo de estas tres experiencias:
la angustia como fendmeno que anticipa la finitud, la muerte como mi muerte,
esto es, precursada, y el proyecto arrojado a su propia responsabilidad. El tema
de la “propiedad” aparece perfilado, pues, como una angustia que ante la nada
no retrocede, sino que en ella “precursa” la muerte, que remite al “ser ahi” a su
caracter “de yecto”, “caido” de manera también propia.

Finalmente, cabe apuntar que la impronta implicita en la posibilidad “propia”
de la existencia de asumir el “ser para la muerte” no cambia en nada la estructura
finita de nuestro ser, sino la manera como el “ser ahi” se vincula con su finitud y
la asume. En todo caso, esa asuncion tiene que ver con el modo en que el “ser
ahi” puede proyectar su existencia en funcion de la conciencia de la muerte y
deja de entenderla como un accidente que viene de fuera, para verla como algo
que viene de su ser mismo.

Fecha de recepcion: 10/06/2008
Fecha de aceptacion: 07/06/2010

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 61-74.



