LA DISPUTA DE LEIPZIG, MOMENTO CULMINANTE
EN EL ROMPIMIENTO DE MARTIN LUTERO
CON LA IGLESIA ROMANA (1517-1521)

FRANCISCO ILLESCAS*

Resumen

| presente ensayo es una reflexion en torno a la Disputa que tuvo Lutero

en Leipzig. Se revisa la importancia de este evento en el desarrollo del
pensamiento luterano y se sefiala que fue hasta la Disputa, cuando Lutero se
convencié por primera vez de algunas de las ideas fundamentales de su ideo-
logia reformadora. Se explora como la Disputa de Leipzig determiné el desafio
directo a la autoridad papal, la radicalizacién de la postura de Lutero frente a la
respuesta de la Iglesia Romana a su doctrina, asi como el impulso para llegar
hasta el rompimiento. Analizada la Disputa de Leipzig como la principal causa de
su quebrantamiento con Roma, este ensayo muestra también la importancia
de la doctrina luterana, no soélo en este evento sino en cada uno de los momentos
que se consideran determinantes en el rompimiento.

Palabras clave: Reforma protestante, Lutero, Disputa de Leipzig, religion, teo-
logia.

* Profesor de la Escuela de Humanidades y Ciencias Sociales del Tecnolégico de Monterrey
(Rzmcm). frillesc@itesm.mx

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

Abstract

This essay is a reflection about the controversy that Luther faced in Leipzig. The
importance of this event is reviewed accordingly to the development of the Luthe-
ran thinking. Furthermore, it is pointed out that it was until that controversy, that
Luther was convinced for the first time about some of the fundamental ideas of his
reforming ideology. Also, it is analyzed how the Leipzig controversy determined
this direct challenge to the pope, the radicalization of Luther’s position towards the
response of the Roman Church, and the impulse he got to promote the breaking
against the Catholic Church. Once the Leipzig controversy is analyzed as the
main cause of the separation from Rome, this essay also shows the importance
of the Luther’s doctrine, not only in this event, but in each of the moments that
are considered important in the religious breaking.

Key words: Reformation, Luther, Leipzig controversy, religion, theology.

Introduccion

“Por amor a la verdad y por el anhelo de alumbrarla”," asi inicia Martin Lutero
(1483-1546) su texto con Las 95 tesis que clavara en la puerta de la iglesia
del castillo de Wittemberg en 1517. Palabras en que expresaba, no tanto un de-
safio a la Iglesia Romana ni las bases para un debate teoldgico,? sino las con-
clusiones de una busqueda personal , busqueda que, siguiendo las palabras de
James William, sanara a su alma enferma® del peso del pecado y que habria
de atormentarlo por afios, desde su estancia en el convento de Erfurt hasta el des-
cubrimiento de la doctrina de la justificacion por la gracia, tras el estudio de la
Epistola a los romanos del apostol Pablo siendo ya profesor de Teologia en la Uni-
versidad de Wittenberg, ca. 1516.

" Martin Lutero, “Las 95 tesis”, en Obras. Salamanca, Sigueme, 2001, p. 65.

2 Como anota Jaques Barzun: “lo Gltimo que se proponia era escindir su Iglesia, la catélica =
(“universal”), y dividir su mundo [...] tampoco estaba realizando un acto desacostumbrado [...] era
comun entre los clérigos iniciar un debate de esta manera. El equivalente actual seria publicar un
articulo provocador en una revista académica”. J. Barzun, Del amanecer a la decadencia. Quinien-
tos afios de vida cultural en Occidente. Madrid, Taurus, 2001, pp. 31-32.

3 En relacion con el andlisis de la experiencia religiosa de Martin Lutero y su descubrimiento
de la doctrina de la justificacion por medio de la fe, véase el estudio de William James sobre
psicologia de la religion. W. James, The Variteties of the Religious Experience. EUA, Touchstone,
2004, caps. 6y 7.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

Indudablemente las tesis luteranas representaban una respuesta a la exitosa
pero cuestionable venta de indulgencias* que el monje dominico Johannes Tezel
estaba llevando a cabo en los territorios adyacentes a Wittenberg, como apuntan
algunos autores.® Sin embargo, otros escritores asientan que los contenidos de
Las 95 tesis contra las indulgencias probablemente no estaban inspirados del
todo en la actividad de Tezel: Lutero “no necesitaba del ‘escandalo de Tezel’
para ver en accion a los predicadores de ‘indulgencias’”.® De cualquier forma,
Lutero respondioé a la masiva venta de indulgencias como quien habiendo bus-
cado una “solucién evangélica a sus propias deudas, le es imperdonable que
la gente fuera privada de su dinero dificilmente ganado a cambio de promesas
carentes de valor”.”

Esta postura cambia tan sélo tres afos después, Lutero en tres de sus mas
radicales panfletos: A la nobleza cristiana de la nacién alemana, La cautividad
babilbnica de la iglesiay La libertad del cristiano, se ha olvidado completamente
de la posicion abierta al dialogo y sujeta de la autoridad eclesiastica, que habia
claramente manifestado en Las 95 tesis,? al punto de desafiar y rebatir los fun-
damentos de la autoridad papal. En otras palabras, la protesta comenzada en
1517, se consumaba en 1521 ya no como protesta o propuesta de Reforma,
sino como rompimiento con la Iglesia Romana.® Es asi que surge la pregun-
ta, ¢cuales fueron las causas de esta subita transformacion de las primeras
ideas reformadoras en un ataque directo a la Iglesia?

La importancia de este cuestionamiento radica en que en los afos siguien-
tes al rompimiento, las caracteristicas particulares del pensamiento de Lutero
que fundamentaron el quebrantamiento, determinarian también el curso de la
Reforma protestante. La importancia del tema es evidente: el 32.54% de la po-

4 Originalmente fue una concesion hecha a cualquiera que participara en las cruzadas o que
diera dinero para permitir que alguien carente de recursos lo hiciera. Las indulgencias liberaban a
los pecadores de un determinado tiempo de castigo en el purgatorio antes de que fueran al cielo.
En teoria, éstas creaban una especie de crédito sobre el tesoro de méritos acumulado por Cristo
y los santos en el cielo. Pero ni la teoria ni la conexidn con el dinero estaba bien definida, y los
clérigos aprovechaban para simplemente vender indulgencias. M. Chambers et al., The Western
Experience. EUA, McGraw-Hill College, 1999, p. 438.

5 Cf. J. W. Zophy, A short History of Renaissance and Reformation Europe. EUA, Prentice Hall,
1996, pp. 158-159; D. Schwanitz, La cultura. Madrid, Taurus, 2004, pp. 101-102.

8 Lucien Febvre, Martin Lutero: un destino. México, FCE, 2004, p. 82. Véase también P. Collinson,
La Reforma. Barcelona, Debate, 2004, pp. 68-70.

7M. Chambers et al., op. cit., p. 438.

8 “T. Egido”, en M. Lutero, op. cit., p. 19.

9 Ante la Dieta de Worms y su negativa a retractarse de estos y otros escritos frente al Empe-
rador Carlos V, los principes electores y autoridades eclesiasticas.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

blacién mundial profesa el cristianismo; 15.56% conformado por catdlicos y
13.50% por grupos cristianos derivados de la revolucion de Lutero.'® De modo
que la Reforma, y especificamente las ideas de Lutero que la definieron, estan
directamente vinculadas historica e ideolégicamente con alrededor del 30% de
la poblacion mundial de nuestros dias.

Asi, a lo largo del presente trabajo, a través de una revision documental y
el analisis de diversas fuentes histéricas, se analizara cémo es que la doctri-
na desarrollada por Lutero, con base en su estudio biblico y en su experiencia
religiosa, fue la que lo llevod, al seguirla radicalmente, a desafiar la autoridad
papal y a cuestionar los fundamentos doctrinales de la Iglesia; culminando en
la Disputa de Leipzig" al rompimiento definitivo e irreversible con la Iglesia de
Roma.

Antecedentes

Martin Lutero nacié en 1483, hijo de Hans Luther, un ambicioso minero,'? y Mar-
garethe Lindermann, pertenenciente a una familia burguesa de Eisenach,® quien
le inculco una rigurosa confianza en Dios y en la Iglesia. Gracias a ella y a la ambi-
cién de su padre, Lutero recibié una excelente educacion, primeramente en Mag-
deburg y posteriormente en Eisenach,' donde curso sus estudios universitarios.
Alli seria introducido al nominalismo de Guillermo de Occam y de Gabriel Biel.'®

0P, Johnson y J. Mandryck, Operation World. Reino Unido, WEC International, 2001, pp. 2-5.

" De aqui en adelante se referira indistintamente como “la Disputa de Leipzig” o Unicamente
como “Leipzig”.

2 De Lamar Jensen, Reformation Europe. Age of Reform and Revolution. EUA, Heath and
Company, 1992, p. 55.

3 P, Collinson, op. cit., p. 65.

4 D. L. Jensen, op. cit., p. 55.

'S EI nominalismo fue propuesto por el fraile inglés Guillermo de Occam, sostiene una acentuada
separacion entre la razén y la fe —al contrario de lo propuesto por Tomas Aquino y la escolastica
medieval— y concede la primacia a esta ultima, junto con un fuerte énfasis en tanto la incognosci-
bilidad de Dios asi como su omnipotencia. “Los universales —decia— no son cosas reales... sino
palabras (nomina) [...] Nuestro espiritu por su naturaleza, no puede aprehender sino realidades
individuales y contingentes; de donde se deduce que todas las ciencias que pretenden sobre-
pasarlas, como la metafisica y la teologia, no ofrecen ninguna seguridad: fallan desde la base”.
C. Guignebert, Cristianismo medieval y moderno. México, FCE, 1957, p. 165. Ademas de ello, Occam
afirmaba “[...] que la Iglesia debe transformarse segun las necesidades de las edades sucesivas,
que ni la primacia del papa ni la jerarquia son en si necesarias a su existencia [...] El papa puede
equivocarse, el Concilio también [...] la Unica regla debe buscarse en las Escrituras”. C. Guignebert,
op. cit., pp. 161-162.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

Lutero era un alumno brillante'® y, sin embargo, subitamente abandond sus es-
tudios de derecho para entrar al convento de los Agustinos-ermitafios de Erfurt.
Esta decision determino su futuro;'” pues fue dentro de la vida monastica, en la
severidad de la practica catélica, en la que Lutero experimento la penuria de ser
un “monje impecable”,'® el de las buenas obras ante la realidad atemorizante
del pecado, lo cual sera el preambulo de su descubrimiento de la doctrina de
la justificacién por la fe.

Por otro lado, el ambiente social en el que se desarroll6 el joven Lutero
transpiraba el deseo de una reforma religiosa. En primer lugar, el humanismo
cristiano habia inspirado en las clases educadas'® una preocupacion por el re-
torno al estudio del Antiguo y Nuevo Testamentos;?° en segundo lugar se vivia
una interiorizacién del cristianismo,?' es decir, se manifestaba el deseo de
vivir un cristianismo liberado de supersticion y vulgaridad; y en tercer lugar, el

6 Un contemporaneo suyo recuerda: “el empezo a estudiar seria y esforzadamente logica asi
como el resto de las artes libres y retoricas [...] empezaba sus estudios cada mafiana con oracion y
misa. Su regla era ‘Ansiosamente orado es casi estudiado’. Nunca se quedaba dormido o faltaba a
clase, cuestionaba a sus profesores de una manera honorable. Estudiaba con sus compafieros y el
tiempo en que no habia clases lo pasaba en la biblioteca”. D. L. Jensen, op. cit., p. 56.

7 De tal forma que Lucien Febvre afirma en su biografia Martin Lutero: un destino: “Pero si
Martin Lutero no se hubiera revestido de ese habito despreciado por los burgueses practicos [...] si
no hubiera hecho la experiencia personal y dolorosa de la vida monastica, no hubiera sido Martin
Lutero”. L. Febvre, op. cit., pp. 17-18.

'8 Traduccion del latin de Teodoro K. Rabb del Prefacio de Lutero a la edicion de 1545 de sus es-
critos apud Otto Scheel, ed., Dokumente zu Luther Entwicklung. Tubinga, Mohr, 1929, pp. 191-192.

19 “...] hay que sefalar que la el movimiento humanistico septentrional dio a la reforma el
armazon técnico y la independencia mental suficientes para construir y estructurar la verdadera
rebelién religiosa”. R. Romano y A. Tenenti, Historia universal siglo xxi. Los fundamentos del mundo
moderno. La Reforma protestante. México, Siglo XXI, 2002, p. 228.

20 “E| deseo de leer la escritura en su mas genuina forma era, sin duda, piadoso...Pero tras ese
deseo se ocultaba la exigencia de encontrar la confirmacion a una espiritualidad nueva, todavia no
estructurada, pero claramente opuesta a la tradicional, y, en especial, a la de los ultimos siglos de
la Edad Media. No es extrafio, ciertamente, que la sancién que se necesitaba fuese encontrada
en seguida, proclamada progresivamente y de un modo cada vez mas decidido... entre 1466 y
1478, habian salido las primeras ediciones en aleman, holandés, italiano y francés de la Biblia; en
1470 habia visto la luz en Augsburgo la primera de las Biblias ilustradas, mas accesibles por su
complemente iconografico. Ya antes de que Lutero se rebelase contra Roma, las distintas ediciones
de la Escritura no se contaban en Europa por decenas sino por centenares”. Ibid., p. 229.

21 “En esta especie de nueva entrega al contacto directo —es decir, a la busqueda del contac-
to— entre el hombre y Dios, el prestigio perdido por las instituciones tradicionales y el profundo
descontento espiritual por ellas provocado, empujaban a los creyentes a poner, por lo menos, entre
paréntesis a la Iglesia visible, y a intentar la realizaciéon de una renovada experiencia religiosa con
solo las propias fuerzas”. Ibid., p. 231.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

intelectualismo sobre la valoracion de la filosofia de Cristo? y la busqueda de
una lglesia depurada de la corrupcion; ideas expuestas por pensadores como
Erasmo de Rotterdam, John Wycliff y Johannes Huss,?® de entre los que cabe
destacar al Cardenal Cisneros y la reforma efectuada exitosamente por él en
la Iglesia de Espaiia.?*

Adiferencia de Espania, en Alemania, en un escenario politico muy distinto, la
situacion de la Iglesia habia llegado a ser intolerable.?> En medio de la agitacion
politica causada por la muerte del Emperador Maximiliano | en 1519; Carlos V,
para ser coronado Sacro Emperador Romano, debié hacer numerosas conce-
siones? a los principes electores,?” deseosos de aumentar su poder territorial
y autonomia dentro del Imperio.?® Bajo este clima de incertidumbre politica y de
incipiente nacionalismo, la fe que salva, o la justificacion por la fe predicada por
Lutero, seria el decisivo catalizador?°del proceso reformador 2 precipitado por la
situacion de corrupcion que vivia la Iglesia.

Esta corrupcion puede ser ejemplificada en el caso de Alberto de Maguncia
y del asunto de las indulgencias. El principe Alberto-Hohenzollern, arzobispo
de Magdeburgo y administrador de Halberstadt, llegd a un arreglo con Roma
para obtener el arzobispado de Maguncia; a través de un préstamo hecho por
la familia de banqueros imperiales, los Fugger. Eventualmente, la Curia exigio
a Alberto que recaudara los 29000 florines de oro adeudados a través de la
promulgacion de la indulgencia para la construccion de la Basilica de San Pedro

22D. L. Jensen, op. cit., p. 53.

28 Armando Saitta, Guia critica de la historia moderna. La Reforma protestante. México, FCE,
1998, pp. 57-59

24 De tal modo que cuando, afios después, las atronadoras prédicas de los reformadores pro-
testantes resonaron por toda Europa, no encontraron ecos en Espafa, cf. J. A. Ortega y Medina,
Reforma y modernidad. México, Instituto de Investigaciones Histéricas, UNAM, 1999, p. 70.

% Ipid., p. 72.

26 Entre ellas, “a) no convocar el Reichtag [Dieta] fuera del territorio imperio; b) no penetrar el
imperio con tropas extranjeras; c) no emplear otra lengua sino la Latina o germana”. /bid., p. 72.

27 “El derecho de eleccién era ejercido por los siete principes electores (Maguncia, Colonia,
Tréveris, Sajonia, Palatinado, Brandeburgo y Bohemia); ellos elegian al ‘Rey de Romanos’, el cual
requeria de la coronacién por parte del papa para poder ostentar el titulo de emperador”. H. Lutz,
Reforma y Contrarreforma. Madrid, Alianza Universidad, 1992, p. 43.

28 “Los nuevos campos de conflicto aparejados a la crisis de la Iglesia han de verse sobre el
trasfondo de este antagonismo de principio entre el Emperador y el Estado territorial de impronta
estatamental”. Ibid., p. 45.

29 R. Romano y A. Tenenti, op. cit., p. 231.

30 “En cierto sentido [...] significaba la culminacion de una afieja esperanza mantenida por siglos
por todos los pueblos nérdicos: la reivindicacion germano-nacional, frente a la latinidad representa-
da por Roma, y el rescate Paulino del Evangelio, de la influencia tomista”. /bid, p. 73.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

en Roma, quedandose él con la mitad de lo recaudado.?' El dominico Johanness
Tezel llevd a cabo con gran éxito la venta, provocando que Lutero expresara
publicamente los descubrimientos doctrinales que habia realizado durante sus
afios como profesor de teologia en la Universidad de Wittenberg.32

Desarrollo
Lutero: su experiencia religiosa y la respuesta biblica

“Lo que ensefio” escribio Lutero a Staupitz®® en 1518 “es que los hombres depo-
siten su confianza, no en oraciones ni en méritos ni en obras propias, sino sélo
en Jesucristo, porque no nos salvaremos sino por la misericordia de Dios”.3* En
estas palabras Lutero esboza la doctrina paulina que lo llevé al enfrentamiento
con Roma. Doctrina compuesta de dos partes esenciales: la justificacion a
través de la fe —sola fides— y las Escrituras como Unica fuente de autoridad
religiosa —sola scriptura.

En junio de 1505, Lutero entré al convento de los ermitafios-agustinos de
Erfurt, llevando en sus inquietudes religiosas el germen de la Reforma.3® Pues,
como apunta De Lamar Jensen, si bien Lutero justificé su entrada al convento co-
mo consecuencia del voto hecho durante una repentina tormenta eléctrica en
la que se sintié cerca de la muerte; ésta fue, sin embargo, Unicamente el cata-
lizador de la gran ansiedad que sentia respecto a sus convicciones religiosas,
especificamente, sobre la dificultad de obtener la salvacién a través de buenas
obras.3¢ Asi que “nadie sefialé con el dedo al agustino de Erfurt y de Wittenberg
el camino que habia de seguir. Lutero fue el artesano, solitario y secreto, no de
su doctrina, sino de su tranquilidad interior”.”

De tal modo que, durante afos, su vida monastica consistié en una cons-
tante Anfechtung —asaltos de duda y terror por su situacion delante de Dios.3®
La rigidez de su vida en el monasterio, de sus penitencias y exigencias, no
bast6 para brindarle la seguridad de la salvacion. Sin embargo, gracias al doc-

31 H. Lutz, op. cit., p. 53.

32 Véase nota 1.

33 Johannes de Staupitz, vicario general del convento agustino de Erfurt, mentor y amigo de
Lutero.

34 “Carta de Lutero a Staupitz. 31 de marzo 1518”, en M. Lutero, op. cit., p. 376.

35 . Febvre, op. cit., p. 17.

36 Idem.

57 Ibid., p. 56.

38 J. Strohl, Luther’s Spiritual Journey en The Cambridge Companion to Martin Luther, p. 150.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

tor Staupitz, Lutero fue enviado a la Universidad de Wittenberg, donde se
doctoré en teologia en 1512 y se convirtié en lector de teologia. Fue entonces
que Lutero encontré en el Evangelio y, después de tanto tiempo, la tranquili-
dad® que buscaba a través de la apropiacion de la doctrina paulina de la jus-
tificacion por la fe:

Cuando el hombre no encuentra nada dentro de si que le pueda salvar. Este
es el momento en el que advierte la promesa y la oferta divina que dice: ‘¢ quie-
res cumplir todos los mandamientos [...] verte libre de los pecados a tenor de
lo exigido por la ley? Pues mira: cree en Cristo; en él te ofrezco toda gracia,
justificacion, paz y libertad; si crees lo poseeras [...] a base de la fe’[...] Esto
significa que la fe, compendio de la ley entera, justificara a quienes la posean,
de forma que no necesitaran nada mas para ser justos y salvos [...] ‘La fe de
corazon es la que justifica y salva’ (Epistola a los Romanos, cap. 1).40

De este modo, satisfacia Lutero no sélo su propia necesidad sino la de la
incipiente sociedad renacentista de una fe fundamentada en las Escrituras;*! de
caracter personal e interior#? y centrada en la figura de Cristo.*® Y, mas impor-
tante, despojaba a la Iglesia Romana de la exclusividad de la salvacion. Lutero
habia encontrado en las Escrituras, en la respuesta a su inquietud individual,
un argumento concluyente contra uno de los principios fundamentales de la
hegemonia de la iglesia romana: la salvacién si era posible fuera de la iglesia,
a través de un acto estrictamente personal no regulable: sola fides.

Resulta evidente entonces la importancia del segundo principio fundamental
de Lutero: la autoridad suprema de las Escrituras. Pues en ellas se encontraba
el Unico fundamento a la doctrina de la justificacién por la fe, a la posibilidad de
la salvacion fuera de la Iglesia Romana. Eventualmente, segun las mismas
Escrituras, éstas son la fuente de la fe y, consecuentemente, necesarias para
la vida de cualquier cristiano: “Lo Unico que en el cielo y en la tierra da vida al
alma es la palabra de Dios. Nada mas necesita si posee la palabra de Dios...
para actuar y fortalecer esta fe de manera permanente”.** Y mas aun:

39 Probablemente realizd su descubrimiento ca. 1513, afio en el que ya era lector de Teologia
en Wittemberg y del que se conserva su escrito mas antiguo: Lecciones sobre el salterio. En él, ya
se encuentra un avance de su doctrina de la justificacion por la gracia, cf. “T. Egido”, en M. Lutero,
op. cit., p.18. Cf. L. Febvre, op. cit., p. 56.

40 “La libertad del cristiano”, en M. Lutero, op. cit., p. 159.

4" R. Romano y A. Tenenti, op. cit., p. 229.

42 Ibid., p. 231.

4 D. L. Jensen, op. cit., p. 53.

44 “La libertad del cristiano”, en M. Lutero, op. cit., p. 159.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

Nadie esta justificado excepto el que cree en Dios, como esta dicho en la
Epistola a los Romanos 1:17 y en Juan 111:18 [...] Por tanto, la justificacion
de un justo y de su vida como hombre justo constituye su fe [...] La fe no es
mas que creer lo que Dios promete o dice [...] Cualquier cosa destacable que
leemos que sucedio en el Antiguo o en el Nuevo Testamento, leemos que fue-
ron hechas por la fe, no por las obras, no por una fe general, sino por una fe
dirigida [...] Yo aplaudo y sigo a la Iglesia en todo. S6lo me opongo aquellos
que, en nombre de la Iglesia Romana, quieren construir una Babilonia para
nosotros, como si la Sagrada Escritura ya no existiese.*®

De este modo, al tiempo en el que Tetzel recorria los territorios aledarios a
Sajonia con su exitosa venta de indulgencias, Lutero ya habia resuelto sus in-
quietudes personales, y estructurado sus doctrinas en los cursos impartidos en
la Universidad de Wittenberg sobre las epistolas paulinas; doctrina que desa-
fiaba dos de los mayores fundamentos del poder Romano: la exclusividad de la
salvacion —al ser ésta ganada personalmente a través de la fe—y la autoridad
papal —al ser la Biblia la unica autoridad en asuntos espirituales—. Entonces,
con el asunto de las indulgencias, las ideas de Lutero —cuyas implicaciones
probablemente él mismo desconocia—*¢ se hicieron eco a lo largo de todo el
imperio en las aspiraciones nacionalistas del pueblo germano, y llevaron a Lutero
y a su doctrina al rompimiento con Roma.

La doctrina luterana y el desafio a la iglesia

El asunto de las indulgencias es “el primer eslabén de una cadena que une a
Wittenberg con Worms”.4” Una cadena que une el descubrimiento de la teo-
logia personalista de Lutero con su papel de agente de cambio, de maestro y
predicador de la Reforma.

Algunas fuentes le dan mucha importancia al papel de Tezel y la venta de
indulgencias realizada en las fechas conforme a la “compra” del Obispado
de Maguncia por Alberto de Hohenzollern y su deuda con la casa de Fugger,
como catalizador de la publicacion de las tesis.*® Sin embargo, otros autores,
principalmente Lucien Febvre, consideran que la accion de Tezel en suma tuvo
poca importancia:

45 “Lutero frente a Cayetano en Augsburg”, en J. Atkinson, Lutero y el nacimiento del protestan-
tismo. Madrid, Alianza, 1971, pp. 190-191.

46 Cf. L. Febvre, op. cit.; “Egido T, en op. cit.; P. Collinson, op. cit.

4T L. Febvre, op. cit., p. 77.

48 \Véase a Armando Saitta, Patrick Collinson, De Lamar Jensen y Jonathan Zophy.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

¢ Asi, pues, Tezel? Sin duda. Pero, en primer lugar, fijmonos en la fecha. El
31 de octubre es la vispera de Todos los Santos. Y el dia de Todos los Santos
era cuando cada afio los peregrinos acudian [...] a Wittenberg, para ganar
los perdones visitando las reliquias [...] La indulgencia predicada por Tezel:
bien. La indulgencia adquirida en Wittenberg igualmente.*®

Partiendo del andlisis del contenido de las Tesis: “Todo cristiano verdade-
ramente arrepentido tiene la debida remision plenaria de la pena y de la culpa,
aun sin la adquisicién de las cartas de indulgencia [...] El tesoro verdadero de
la Iglesia consiste en el sacrosanto evangelio”.>° Lutero “une, con el mas estre-
cho de los lazos, su doctrina sobre las indulgencias a su doctrina general, a su
concepcién en conjunto de la vida cristiana™®' basada en la fe como Unico medio
de salvacién y en la Escritura como Unica fuente de autoridad teoldgica.

Por otro lado, la publicacion de Las 95 tesis generalmente recibe, para el
efecto de revisar el rompimiento con la Iglesia, una mayor atencién de la que
requiere. ¢ Si verdaderamente éstas consisten el acto rebelde de Lutero, si real-
mente éstas desafiaban en si la autoridad papal, por qué la respuesta de Roma
—1la bula papal— llega hasta 15207 Es mas, después de 1517 Lutero no sélo
continda ensefando en la universidad de Wittenberg, sino que incluso logra ha-
cer triunfar sus tesis en el capitulo agustino en Heidelberg a principios de 1518
¢ Qué sucedid en esos dos afios en los que las represalias de Roma tardaron
en llegar? ¢ Cual fue en realidad el detonante del rompimiento de Martin Lutero
con la Iglesia Romana?

La doctrina de Lutero de la justificacion por la fe y la gracia y la importancia
de las escrituras, eventualmente llevaria, como se desarrollara en el siguiente
apartado, a disputar la autoridad de la Iglesia. Un asunto que, a diferencia
de la relativa insignificancia de las indulgencias, conducia necesariamente al
cuestionamiento de la autoridad papal, la estructura eclesiastica y del statu quo
y, consecuentemente, al enfrentamiento directo con Roma. Aparentemente,
Lutero “no comprendid cabalmente las consecuencias de su interpretacion de
las Escrituras [el fundamento de su teologia]”®? en un principio. Esto explicaria
su tono conciliador —“Yo aplaudo y sigo a la Iglesia en todo”—>3 de un principio.
¢ Cuando se dio cuenta de las implicaciones de su teologia que hasta entonces
habia permanecido inofensiva dentro de los muros universitarios?

49 L. Febvre, op. cit., p. 87.

50 M. Lutero, “Las 95 tesis”, en op. cit., pp. 68-69. Tesis 36, 62 y 93 respectivamente.
51 Ibid., p. 87.

52 |dem.

53 “L utero ante Cayetano en Augsburg”, en J. Atkinson, op. cit., pp. 190-191.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

En 1518, Lutero es llamado a compadecer en Augsburg® frente al cardenal
Cayetano.% La respuesta de Lutero fue todavia mas contundente: “la Biblia
tiene primacia sobre todos los decretos [...] Su Santidad abusa de la Escritura.
Yo niego que esté por encima de la Escritura”.%® La reaccion de Cayetano fue
simbdlica de la posicién de la Iglesia frente a las ideas de Lutero y su teolo-
gia que rescataba el fundamento de las Escrituras: “exploté y le grit6 a Lutero
qgue no volviese a menos que fuese para retractarse”.>” Ante el fracaso del
encuentro la situacion se torna peligrosa, Staupitz intenta reunir dinero para
mandar a Lutero a Paris y lo releva de su voto de obediencia para que pudie-
ra huir libremente. Lutero finalmente regresa a Wittenburg presintiendo el fin.58
Entonces, Federico decide protegerlo mientras no se haya entablado contra él
ningun juicio justo y se le declare culpable. Después, Lutero goza de un breve
tiempo de paz que, sin embargo, habria de llevarlo Unicamente a una segunda
disputa en la que, esta vez, el rompimiento seria definitivo.5°

En 1519, Lutero escribe: “Eck, mi hombre astuto, quiere arrastrarme a nue-
vas disputas”.?° Y en efecto, el profesor Johannes Eck®' de la Universidad de
Ingolstad, rival de Lutero, desafio a Andreas von Karlstadt, uno de sus colegas,
a debatir en Leipzig en julio de 1519. Lutero insistié en acompafarlo y tomar
parte en el debate.®? En la primera semana del encuentro, Eck faciimente de-
rroto al viejo Karlstadt. Cuando Lutero se unié al debate el 4 de julio, Eck logré

54 Gracias a la intervencion del principe Federico, padrino de la Universidad de Wittenburg, y
principe elector de Sajonia, quien intercedié por Lutero ante el emperador Maximiliano pidiéndole
que las autoridades romanas escucharan a Lutero en un lugar neutral.

%5 “Tommaso de Vito, vicario general de los dominicos que participaba en la Dieta de Augsburg
como legado papal...el tedlogo mas distinguido de su generacion”. P. Collinson, op. cit., p. 75.

56 Idem.

57 Idem.

% |utero escribe a Spalatin: “Espero mi excomunién desde Roma cualquier dia...Seré como
Abraham, sin saber a dénde voy. Sin embargo, yo estoy mas seguro de a dénde voy, porque Dios
esta en todas partes”. J. Atkinson, op. cit.

59 Mientras tanto, la politica alemana habra de jugar también en su contra: justo cuando Roma
intenta continuamente sobornar a Federico para que ceda a Lutero, el emperador Maximiliano muere
(1519) y resulta evidente que Carlos de Espafia —su sobrino— lo sucedera en el trono. Federico era
uno de sus principales opositores, de modo que para Roma —quien también se oponia a su elec-
cion— una buena relaciéon con Federico era vital. Cuando fue evidente que Carlos sucederia al
emperador, para Roma una buena relacion con Federico dejé de ser importante. De momento
Lutero pasé a un segundo plano.

60 “Carta de Lutero a Staupitz. 20 de febrero 1519”, en M. Lutero, op. cit.

61 “g| polemista mas temido de Alemania...un erudito por derecho propio, fuere, sin miedo e
independiente”. J. Atkinson, op. cit., 197.

62D, L. Jensen, op. cit., p. 61.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

desviarlo hacia la exposicién de su doctrina, haciéndolo desafiar publicamente
la autoridad papal y de los concilios eclesiasticos®® e identificarse con las ideas
de Huss —considerado oficialmente como hereje.

Fue en estas disputas formales, en Augsburg y en Leipzig, en las que, a
los ojos de Lutero, la intransigencia de Cayetano y de Eck como partidarios
del papado, parece haber llevado a Lutero a apreciar la verdadera naturaleza
excluyente de su nueva teologia con la autoridad romana. Asi, la resistencia de
Roma a aceptar la critica del humilde tedlogo, en la insignificante cuestion de las
indulgencias,® despert6 al Reformador nacido del fuego del debate y la disputa,
dispuesto a desafiar la autoridad de Roma hasta la muerte.5®

En consecuencia, una vez que Lutero comprendié cabalmente las implica-
ciones de su nueva teologia, y con ello su papel de profeta, y al movimiento que
encabezaba como “la causa de Dios"®® no tardoé en confirmarse en el papel
que ya se atribuia de tiempo atras: “Dios no s6lo me conduce, me arrebata, me
empuja”.®” Entonces y, como consecuencia de los debates, Lutero emprendio
una nueva etapa de escritura programada.® Es el momento de la publicacién de
sus obras reformadoras, manifiestos “que eran...declaraciones de guerra”.%° La
libertad del Cristiano, A la nobleza cristiana de la nacion alemana sobre la reforma
de la cristiandad y La cautividad babilénica de la Iglesia, fundamentados en su
nueva teologia.”® En diciembre del mismo afio, Lutero quemo publicamente la
bula de excomunién. La ruptura habia sido consumada. “Tres semanas después,
Leon X emitia otra bula en la que [lo] excomulgaba definitivamente”.”"

83 Jdem.

64 En el cuestionamiento de las indulgencias, Lutero “no estaba atacando el Dogma en lo ab-
soluto (con lo que queria decir la doctrina que habia sido definida clara y formalmente por el papa
y el Concilio), solamente doctrinas que... como doctor de la divinidad, estaba autorizado a traer a
discusion y a discutir. Incluso, esta cuestion de las indulgencias aun estaba sub judice técnicamente;
estaba esperando que se concretase la doctrina”. J. Atkinson, op. cit., p. 181.

85 Lo que puede observarse en una carta que escribe camino a Augsburg en 1518 para entrevis-
tarse con Cayetano, “las palabras de un hombre consciente por completo de su situacion peligrosa y
de las ideas que estaba dispuesto a defender con su vida”: “Sélo queda una cosa: mi cuerpo débil
y quebrantado. Si me quitan esto, me convertiré en el mas pobre durante una hora de mi vida [...]
Pero no podran quitarme mi alma”. /bid., p. 185.

86 Ibid., p. 188.

67 “Carta de Lutero a Staupitz. 20 de febrero 1519”, en M. Lutero, op cit., p. 377.

88 D. L. Jensen, op. cit., p. 63.

69 P, Collinson, op. cit., p. 77.

70 “[...] una serie de deducciones que se inferian del principio soberano de la justificacion por
la fe”. Ibid, p. 79.

™ Idem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

La Disputa de Leipzig como el detonante del rompimiento
de Martin Lutero con la Iglesia Romana

Con base en las palabras de Lutero, vistas a la luz de diferentes interpreta-
ciones de la Reforma, es posible responder que la Disputa de Leipzig fue el
detonante del rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia Romana’ hasta
el punto de que:

a) La Disputa de Leipzig hizo patente a Lutero las implicaciones de su propia
doctrina y, asi, lo impulsé a manifestarlas claramente por primera vez.

En Leipzig a Lutero “debe de habérsele hecho claro...que su enfoque exegético
y su razonamiento teoldgico fundamental permitian como Unica autoridad a las
Escrituras y cuestionaban radicalmente la estructura misma de la Iglesia”.”®
Primeramente, debe comprenderse que la teologia™ luterana de la justifica-
cion por la fe implicaba el “cuestionamiento de la autoridad ultima dentro de la
Iglesia”® por sus dos principios fundamentales: primero: Dios salva a través de
la fe. Consecuentemente y contrario a lo establecido por el derecho canénico,
si es posible la salvacién fuera de la Iglesia. Segundo: la Biblia, como fuente
Unica de la fe, es la unica autoridad en materia religiosa. Evidentemente, la
Iglesia pierde a la luz de esta nueva teologia sus dos prerrogativas teoldgicas
esenciales: la administracién de la salvacion y el caracter intermediario entre
Dios y el hombre.

Sin embargo, hasta 1519 la cuestion no habia llegado a ser decisiva sobre la
forma en la que Lutero veia su relaciéon con Roma, y no seria hasta la Disputa
de Leipzig cuando Lutero se manifestaria abiertamente tras descubrir las impli-
caciones de su doctrina. Muchos autores consideran que el desafio de Lutero a
la autoridad papal comienza con la fijacion de las Tesis en 1517. De forma casi
mecanica viene la dramatica imagen a la memoria cada vez que se menciona la

72 A partir de aqui referida Unicamente como “Iglesia”.

73 M. Wriedt, “Luther’s Theology”, en Donald McKim, ed., The Cambridge Companion to Martin
Luther. Reino Unido, Universidad de Cambridge, 2003, p. 93.

74 En el presente trabajo se hace una distincién importante entre teologia y doctrina, términos
usualmente confundidos. Asi, teologia refiere a la concepcion general sobre Dios y el cristianismo.
Asi, sus ideas sobre la justificacion por la gracia a través de la fe y la supremacia de la Biblia for-
man parte de su teologia. Por otro lado, doctrina refiere a una aplicacién mas concreta contenida
dentro de un sistema teoldgico; de este modo, las diferentes opiniones sobre las indulgencias, se
tratan asi de doctrinas.

75 M. Wriedt, “Luther’s Theology”, en D. McKim, ed., op. cit., p. 94.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

palabra Reforma o Lutero, a tal grado que la simplificacion alcanza dimensiones
grotescas: “1. Lutero movioé su mano; 2. clavo una pieza de papel a la puerta de
su iglesia en Wittenberg; 3. Lutero causo la Reforma”.”® Atkinson, reconocien-
do laimportancia del debate teoldgico suscitado posteriormente contradice dicha
hipétesis categéricamente: “La historia siempre recordara la dramatica fijacion
de las tesis [...] y la aun mas dramatica situacién en Worms, ante la Iglesia y
el Estado, pero el juicio de Augsburg fue igualmente dramatico y posiblemente
mas trascendente que los otros dos”.””

¢ Por qué? Simplemente porque en el momento en el que clavo las tesis
Lutero no sabia que su planteamiento teolégico, como acertadamente comenta
Oberman, planteaba de fondo una pregunta trascendental: ;de quién era la
autoridad ultima, de la Biblia o del papa? La controversia se manifestd prime-
ramente en el juicio que el tedlogo oficial del papa, Prierias, hizo de las tesis en
1518; posteriormente, en la audiencia a la que fue sometido Lutero en Augsburg
en 1518 y, finalmente y mas importante, en Leipzig en 1519. Sin embargo, At-
kinson concluye apresuradamente a favor de la importancia de Augsburg y las
indulgencias, en esto concuerdan Atkinson y Guignebert.

De acuerdo con ellos, “Criticar a fondo las indulgencias y su justificacion era
plantear, quisiéralo o no, todo el problema del pontificialismo”.”® Atkinson, con su
conocimiento teoldgico, complementa haciendo patente el peso de Leipzig en
dicha cuestion: “Leipzig hizo a Lutero verse a si mismo mas claramente. Ahora
comprendia que su ataque al trafico de indulgencias no estaba simplemente
fustigando un abuso, sino clavando una daga en el corazén de la mediacion
sacerdotal, que negaba el derecho de cada creyente individual a acercarse
a Dios”.”® Ciertamente, Leipzig hizo ver a Lutero que desafiaba la mediacion
sacerdotal pero no a causa de la cuestion de las indulgencias, como afirma
Atkinson, sino con base en la nueva teologia de Lutero, de acuerdo con lo que
se ha explicado previamente.

Con ello concuerda Oberman: “no fueron las tesis sobre las indulgencias lo
que provoco los revolucionarios efectos... [sino] el debate sobre la cuestion de la
inhabilidad de los concilios, del poder universal del papa y del derecho a invitar
a la Iglesia a la conversion apelando a las Escrituras”;®° debate que no habria

6 R. Plant, Politics, Theology and History. Reino Unido, Universidad de Cambridge, 2001, p. 92.

7 J. Atkinson, op. cit., p. 187.

78 C. Guignebert, El cristianismo medieval y moderno. México, FCE, 1957, p. 204.

79 J. Atkinson, op. cit., p. 202.

80 H. Oberman, Lutero: un hombre entre Dios y el Diablo. Madrid, Alianza Universidad, 1992,
pp. 232-233.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

de llevarse acabo directamente hasta la Disputa de Leipzig. Dicho debate, si
bien comenzaria centrado sobre la doctrina de la indulgencias —que era en todo
caso superficial y, como apuntan algunos autores, ni siquiera estaba bien de-
finida en aquella época— condujo rapidamente al debate de la nueva teologia
de Lutero y el consecuente cuestionamiento de la autoridad papal.

Sin embargo, mientras que Guignebert inicamente ve en el asunto teoldgico
la causa de la ruptura, Atkinson aporta algo sumamente importante: en Leipzig,
Lutero “dominaba una gran cantidad de material histérico, que le empujé a
poner en duda por completo los decretos y a ver el pontificado medieval como
una imposicion reciente y falsa en el cristianismo”.®! Si bien Lutero ya habia
previamente sentado los precedentes para desafiar las prerrogativas espirituales
de la Iglesia Romana en su teologia; Leipzig lo conducia por otro camino: la
argumentacion historica. De este modo, la controversia de Leipzig...

b) La Disputa de Leipzig impulsé a Lutero cuestionar
histéricamente la autoridad papal —llevando al ambito social
su ataque a los pilares de la hegemonia romana.

A pesar de que Guignebert no logra identificar la importancia de la critica his-
térica del papado —realizada por Lutero como preparacion para la controver-
sia de Leipzig—, intuye la importancia del desafio histérico como el punto de
partida de Lutero. Segun él, para resolver el problema teoldgico de Lutero: “era
necesario remontarse en la tradicion de la Iglesia mas alla de los limites de la
Edad Media y representarse la cristiandad sin papa”.8? Y eso fue justamente
lo que el desafio de Eck lo llevé a hacer. Para responder al argumento de Eck
—repeticidn del inefable papal—, Lutero esgrimié una critica histérica:%

[En Leipzig] demostré que la supremacia del papa no tenia més que 400 afos
de antigledad, que no existia en lo absoluto en la mitad oriental de la Iglesia,
ni nunca habia existido. La Iglesia Griega no tenia nada que ver con el papa,
y los grandes Concilios que habian formulado la fe catélica, no sabian nada
de la primacia papal.34

81 J. Atkinson, op. cit., p. 198.

82 C. Guigneber, op. cit., p. 204.

83 “Que la Iglesia [Romana] sea superior a todas las demas se demuestra con insipidos decretos
que han lanzado los papas... durante 400 afios. Contra esto, estan la evidencia histérica de 1500
afos, el texto de la Divina Escritura y el decreto del Concilio de Nicea”. M. Lutero apud J. Atkinson,
op. cit., p. 198.

8 Ibid., p. 202.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

Asi, en su preparacién para la Disputa, Lutero ademas logro probar la inva-
lidez del argumento temporal de la Iglesia. Después de Leipzig, Lutero no veia
en la Iglesia nada mas que otra institucion humana, jni siquiera demasiado
antigua! De este modo, la critica historica junto al cuestionamiento teoldgico,
hacian al ataque de Lutero contra la autoridad papal algo devastador: jlos papas
y concilios podian, de facto, ser desafiados dentro de un contexto cristiano! Un
argumento historico a favor del mismo argumento teoldgico: jel cristianismo era
posible fuera de la Iglesia Romana! Mas aun, antes de Leipzig el desafio a la
autoridad pontificia era unicamente teoldgico: limitado a los clérigos y eruditos.
Después de Leipzig, el papado se pone bajo discusion historica y, por ende,
social. Asi, cuando Lutero regresa a Wittenberg y “segun su costumbre, escribié
para el pueblo aleman un informe del debate”®® estaba trasgrediendo el terreno
teolégico y académico, reducido y seguro, y llevando el conflicto al ambito social:
invitaba a la gente a participar en el juicio y llamaba a la convulsa Alemania a
tomar parte en la contienda. Asi, Lutero...

c¢) La Disputa de Leipzig hizo evidente a la Iglesia Romana el peligro

politico que representaba dentro del contexto social, econémico y politico

de Alemania (inquietudes/desigualdad; burguesia, gran riqueza, poco poder
politico, incomprensién de la mediacion sacerdotal; ambicién de los principes
y debilidad del imperio) para sus intereses.

Como apunta Guignebert, tomando muy en consideracion el contexto social en
el que se inscribe histéricamente la Disputa de Leipzig: “el monje aleman se
convirtié, inmediatamente, en el nlcleo de la cristalizacion de todas las ideas
de oposicion al Clero romano, de todos los anhelos de reforma dispersos en
Alemania”.®® Pero, ¢ cuéles eran estos anhelos de reforma y a qué caracteristicas
sociales correspondian?

Febvre, en un efectivo analisis de la sociedad alemana de 1517, senala tres
elementos principales: a) el descontento de los burgueses y campesinos por el
abuso econdmico de la Iglesia Romana, y su incomprension de la mediacion
eclesiastica; b) la ambicién de los nobles y los principes por los dominios de
la Iglesia; c) y el descontento nacional por “la mala disposicidon de la Curia” a
llevar a cabo reformas importantes en su relacion con el imperio y su desdén
hacia el pueblo germano.?”

85 |dem.

86 C. Guignebert, op. cit., p. 204.

87 L. Febvre, op. cit., p. 103. Sobre el contexto social, politico y econémico de la Reforma véase
el extenso estudio de H. Lutz, op. cit.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

En este contexto debe juzgarse la importancia del hecho de que, tras el
desafio historico/teolégico de la autoridad papal desarrollado en Leipzig: “Los
burgueses vieron que la oposicion a la tirania sacerdotal no era necesariamen-
te irreligiosa, y que una Alemania independiente de Roma era una posibilidad
religiosa”.88 Febvre reconoce este mismo efecto pero va mas alla en su analisis
y resalta algo que Atkinson pasa desapercibido: tras la Disputa de Leipzig no
so6lo “negaba el derecho y el origen divino del pontificado, asi como la inhabili-
dad del concilio universal”®® —como ya lo hacia antes sin saberlo con su teolo-
gia— sino que pasa a ser visto como un lider capaz de unir a la desarticulada
Alemania en un movimiento protonacional. Hasta tal punto, que Hutten, quien
dirigiria las revueltas de 1520 la “Revuelta de los caballeros” contra los principes
eclesiasticos, escribid a Lutero instandolo a unirsele bajo la tentadora consigna
de: “Padre de la Patria”.%

Oberman, en su enfoque microscoépico de la teologia de Lutero no acierta a
ver que tan importantes como su teologia, son los efectos sociales que ésta
tuvo. De modo que, como concluye Febvre, uniendo tanto lo teoldgico y lo social,
tras la Disputa de Leipzig habia mucho mas que un simple debate teoldgico e
histérico: “detras de los bancos de Leipzig, atiborrados de auditores, estaba toda
una Alemania todavia estremecida por la eleccién imperial y que escuchaba con
avidez. Una Alemania que, cada vez mas nitidamente, percibia en Lutero una
fuerza de combate y de destruccion”.®! La iglesia definitivamente sintié también
al Reformador que se gestaba tras el debate de Leipzig, y fue justamente en él
en el que se asestod oficialmente el golpe definitivo contra Lutero, pues...

d) En la Disputa de Leipzig, Eck logré de forma concluyente
exponer a Lutero como un hereje sin mayor discusion; unico argumento
que buscaba la Iglesia para condenarlo.

Desde que Lutero cuestiond la doctrina de las indulgencias, la posicion de la
Iglesia se habia mantenido constante, no habria discusién: “Obedece, o la muer-
te”.92 En principio, ésta fue dada por el tedlogo oficial de la corte papal, Prie-
rias, como respuesta a Las 95 tesis contra las indulgencias de Lutero: “'Quien
al contemplar las indulgencias diga que la Iglesia Romana no debe hacer lo que

88 J. Atkinson, op. cit., p. 202.
8 |, Febvre, op. cit., p. 202.
% bid,. p. 131.

9 Ibid., p. 129.

% Ipid., p. 137.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

efectivamente hace, es un hergje.’ Asi, declaraba infalibles no sélo las ense-
fiazas, sino también los actos de la Iglesia”.?® Mas aun, este planteamiento se
repite mas adelante cuando —por intercesion del principe elector de Wittenberg,
protector de Lutero— fue auditado en Augsburg en vez de Roma por el carde-
nal Cayetano.

La posicién de Cayetano era contundente: “decir a este ‘andrajoso’ frailecito
el curso de la accidn que esperaba de él: la retraccion”.®* Sobre la importancia
de Augsburg, Oberman se muestra decidido: “Cayetano contribuyé de manera
importante a aclarar la posicion de Lutero... [quien] se mantuvo firme en tomar
como maestra a la Escritura”.?® A fin de cuentas, Cayetano planteo a Lutero
—como ultimo recurso— la pregunta “Credis, vel non credis?... ; Crees o0 no?”,
a la que se reducia todo el asunto a los ojos de la Iglesia, nuevamente esta
disyuntiva inevitable: la obediencia o la muerte. Y asi surge naturalmente la
pregunta, ante semejante disyuntiva ¢ por qué Lutero no se retracté?

Aparentemente, la reticencia del papado a escuchar su postura —surgida
del anfechtung, de una sed existencial de muchos afos que sdélo habia supe-
rado a través de la certeza que tenia en su nueva teologia— le daba a Lutero
la razén. Pues, justamente el apdstol Pablo advertia: “Aunque un angel del
cielo os anunciase otro evangelio distinto del que os hemos anunciado, sea
anatema”.?® En ese momento el papado, miope y seguro en sus muchos afios
de dominio, no acertaba ver lo que ya era evidente a los ojos de muchos de
los humanistas, burgueses y eruditos de la época: que su autocracia corroia
—como en este caso, al contradecir de facto lo explicitamente establecido en
la Biblia; ademas de los numerosos abusos y corrupciones— los principios no
s6lo de su autoridad moral sino espiritual.

Febvre entonces, enmarca claramente a Lutero inmerso en este contexto:

Cuando Lutero comparece en Augsburg ante Cayetano, cerca de un afio antes
de su torneo con Eck, ya ha sido declarado herético, sin mas tramites, por sus
jueces romanos...Al clasificarlo asi [de hereje]... [la Iglesia] lo expulsaba po-
co a poco fuera de esa unidad, de esa catolicidad en cuyo seno proclamaba
querer vivir y morir... Cerraba el camino de Martin Lutero, la puerta pacifica,
la puerta discreta de una reforma interior.%”

9 H. Oberman, op. cit., pp. 245-246.

9 J. Atkinson, op. cit., p. 189.

% H. Oberman, op. cit., pp. 239-240.

9% San Pablo, “Epistola a los Gélatas”, capitulo 1, verso 8.
97 L. Febvre, op. cit., pp. 139y 141.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

En otras palabras, la estrategia de la Iglesia de zanjear de antemano el debate
y condenar a Lutero como hereje, lo impulsé a desafiarla con mas fuerza, a llegar
al rompimiento. Sin embargo, la Iglesia —busca hacerlo desde el principio— no
logra condenar a Lutero abiertamente como hereje, hasta que Eck, en la Dispu-
ta de Leipzig no logra hacerle reconocer publicamente que para él, la teologia
de Huss, esas ideas que la Iglesia condena como desafiantes y heréticas, son
“evangélicas y cristianas y no podian ser condenadas abiertamente”.%® Asi,
Leipzig permitio a la Iglesia condenar a Lutero definitivamente, sin ver que lo
arrastraba asi a la confrontacion directa de Worms. De esta forma, como bien
resume Collinson: “Fue como arrojar el guante. Eck redacté el escrito de acu-
sacion formal y lo envié a Roma”.?® Finalmente, en junio de 1520, el papa Ledn
X promulgo la bula Exsurge Domine amenazando a Lutero de excomunion.

La amenaza no podia surtir efecto pues, la identificacion con Huss que Eck
habia logrado habilmente, proporciond a Lutero un ultimo argumento que vino a
resumir todos aquellos que lo conducian al rompimiento y que fueron expresa-
dos anteriormente. Primero, entre la teologia de Huss y la de Lutero, existia tal
“afinidad”% que Lutero veia en su condena la condena de su propia teologia;
y, puesto que ésta no podia estar equivocada, por estar fundamentada en la
Biblia, mostraba claramente a la Iglesia Romana como directamente contraria
a la Escritura: he aqui la semilla de los grandes escritos reformadores de 1520
especialmente de la Cautividad babilénica de la Iglesia.

Oberman, halla en este aspecto una conclusion aun mas atrevida: de la
identificacion de la Iglesia como contraria a la Biblia, Lutero inmediatamente
la concibe como “instrumento del diablo” un elemento, para Oberman, indispen-
sable de su teologia.'®! De este modo, Lutero comienza a ver en la Iglesia no
s6lo una confrontacion, ni una alternativa sino la accion del mismisimo demonio,
una antitesis contra la cual no puede sino enfrentarse abiertamente y sin impor-
tar las consecuencias.'%? Segundo, al estar convencido Lutero de la correccion
de la doctrina de Huss y de su caracter cristiano; su condena por parte de la
Iglesia consistia en otro argumento en contra de su hegemonia: con base en el
ejemplo de Huss era evidente que sus condenas podian ser erroneas e incluso,
al ser contrarias a la Biblia, anticristianas. Asi, la Iglesia en su aparente triunfo

9% J. Atkinson, op. cit., p. 200

% P, Collinson, La Reforma. Madrid, Debate, 2004, p. 77.

100 J, Atkinson, op. cit., p. 200.

101 H. Oberman, op. cit., p. 187.

102 En relacion con el enfrentamiento Lutero afirma: “Sélo queda una cosa: mi cuerpo débil y
quebrantado. Si me quitan esto, me convertiré en el mas pobre durante una hora de mi vida...Pero
no podran quitarme mi alma”. J. Atkinson, op. cit., p. 185.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



@ Francisco lllescas

y condena de Lutero en Leipzig, le daba sin saberlo las armas de la lucha que
le proporcionarian la victoria en Worms en 1521, cuando frente al emperador
Lutero se mostré decidido en su defensa del rompimiento.

Conclusion

“A menos que se me convenza por testimonio de la Escritura o por razones
evidentes puesto que no creo en el papa ni en los concilios...estoy encadenado
por los textos escrituristicos que he citado y mi conciencia es una cautiva de la
palabra de Dios. No puedo ni quiero retractarme de nada”,'® fue la conclusion
del discurso de Lutero frente al emperador, los principes y las autoridades
eclesiasticas en la dieta de Worms. Constituye aquel momento, el frenesi de
su enfrentamiento con Roma, finalmente, después de audiencias y disputas,
de escritos y discusiones, de debates académicos, cartas y enfrentamientos
indirectos, de verse amenazado y entre el juego politico, Lutero, finalmente,
toma una decision y lo hace plenamente, ante el riesgo de muerte, delante del
mismo emperador.

Cabe entonces concluir en primer lugar, que fue la nueva teologia de Lutero
—sola Fides, sola Scriptura— lo que lo llevé al rompimiento con Roma. Desde el
asunto de las indulgencias en 1517 hasta su comparecencia ante el emperador
en 1521. Primeramente, cuando en el plano del debate académico protesto
contra el abuso de las indulgencias —teniendo como base la paz interior que
su descubrimiento doctrinal le habia dado; posteriormente, en cada una de las
disputas —en Augsburg e Ingoldstadt— que le descubrieron las implicaciones
ultimas de su propia doctrina y su papel de reformador antagonico a la curia
romana; finalmente, en el mismo momento en el que se presentd delante del
emperador y respondid a la famosa pregunta con la que Cayetano cerr6 tajan-
te toda posibilidad de debate en su encuentro en Augsburg: “Credis, vel non
credis?...; Crees o no?”

La respuesta de Lutero nuevamente volvia a ser igual de tajante: si, creiaen
la Escritura pero no en el papa, ni en los concilios ni en la jerarquia eclesiastica
que tan poco digna de confianza habia demostrado ser. Lutero creia, si, en su
doctrina, en la suficiencia de la fe y en la autoridad insuperable de la Escritura
—creia en la formula teolégica que eventualmente habia traido a su vida la
certeza de la salvacion en Cristo y solo en Cristo—. Asi, a fin de cuentas, su

103 “Discurso pronunciado en la dieta de Works, 1521”, en M. Lutero, op. cit., p. 175.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



La disputa de Leipzig @

doctrina, su nueva teologia —producto de su descubrimiento escritural como
de su busqueda espiritual— la que lo llevé finalmente al rompimiento definitivo
con Roma.

En segundo lugar, especificamente sobre la Disputa de Leipzig, cabe reto-
mar las palabras de Lutero: “Fue él [Eck en Leipzig] quien inspiré mis primeros
pensamientos contra el papa, el que me empujo hasta donde yo nunca hubiera
llegado de otra forma”,'® donde se observa que Lutero acertaba a apreciar con
claridad dos de los elementos fundamentales que hacen de Leipzig el detonante
del rompimiento: primeramente, el que Lutero viera en la oposicidn del papa a
su doctrina biblica, no sélo un desafio personal sino la misma accion del diablo.
Hasta que ya no se trataba de denunciar los crimenes o los errores, ni de refor-
mar, sino de un rompimiento definitivo. Del mismo modo, en el que Eck lo hubie-
ra empujado a donde él “nunca hubiera llegado de otra forma”. Esto nos muestra
que Eck literalmente llevé a Lutero mas lejos, puesto que fue la misma Disputa
de Leipzig la que lo proveyo de los argumentos y el convencimiento suficiente
para seguir el camino de la ruptura, incluso frente al emperador en Worms. En
ese sentido, es posible retomar lo presentado a lo largo del trabajo y ver que
ciertamente la Disputa tuvo el efecto de un catalizador. Lutero salié de la Disputa
habiendo reafirmado su teologia de la justificacidn por la fe y reconociendo sus
mas profundas implicaciones; convencido de haber demostrado histéricamente
la invalidez de la hegemonia romana y, quiz4, incluso, comenzando a apreciar
el papel de lider que su trabajo y sus ideas le conferian al frente de Alemania.
Y, nuevamente y sobre todas ellas, la conviccidn producto evidente del debate
de que su teologia y la ortodoxia romana eran irreconciliables. En suma, que
fue la Disputa de Leipzig, precisamente por cada una de estas razones, el deto-
nante del rompimiento de Lutero con la Iglesia Romana. Nuevas lineas de
investigacion futura aparecen ahora al preguntarse, una vez que se aprecia
su importancia en el rompimiento, ¢ hasta qué punto —en consonancia con las
fuerzas politicas, econdémicas y sociales desatadas tras el rompimiento— influyé
la Disputa de Leipzig el curso mismo de la Refoma? Y en todo caso, ¢ hasta qué
punto podria considerarse a Leipzig —en contraposicion con la fijacién de las
tesis en Wittenberg (1517)— su verdadero punto de partida?

Fecha de recepcion: 18/09/2009
Fecha de aceptacion: 21/01/2010

104 “Charlas de sobremesa”, en M. Lutero, op. cit., p. 431.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 7, junio 2010, pp. 11-31.



