
En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.11

Resumen

E l presente ensayo es una reflexión en torno a la Disputa que tuvo Lutero 
en Leipzig. Se revisa la importancia de este evento en el desarrollo del 

pensamiento luterano y se señala que fue hasta la Disputa, cuando Lutero se 
convenció por primera vez de algunas de las ideas fundamentales de su ideo-
logía reformadora. Se explora como la Disputa de Leipzig determinó el desafío 
directo a la autoridad papal, la radicalización de la postura de Lutero frente a la 
respuesta de la Iglesia Romana a su doctrina, así como el impulso para llegar 
hasta el rompimiento. Analizada la Disputa de Leipzig como la principal causa de 
su quebrantamiento con Roma, este ensayo muestra también la importancia 
de la doctrina luterana, no sólo en este evento sino en cada uno de los momentos 
que se consideran determinantes en el rompimiento.

Palabras clave: Reforma protestante, Lutero, Disputa de Leipzig, religión, teo-
logía.

LA DISPUTA DE LEIPZIG, MOMENTO CULMINANTE
EN EL ROMPIMIENTO DE MARTIN LUTERO

CON LA IGLESIA ROMANA (1517-1521)

Francisco Illescas*

* Profesor de la Escuela de Humanidades y Ciencias Sociales del Tecnológico de Monterrey 
(rzmcm). frillesc@itesm.mx



12	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

Abstract

This essay is a reflection about the controversy that Luther faced in Leipzig. The 
importance of this event is reviewed accordingly to the development of the Luthe-
ran thinking. Furthermore, it is pointed out that it was until that controversy, that 
Luther was convinced for the first time about some of the fundamental ideas of his 
reforming ideology. Also, it is analyzed how the Leipzig controversy determined 
this direct challenge to the pope, the radicalization of Luther’s position towards the 
response of the Roman Church, and the impulse he got to promote the breaking 
against the Catholic Church. Once the Leipzig controversy is analyzed as the 
main cause of the separation from Rome, this essay also shows the importance 
of the Luther’s doctrine, not only in this event, but in each of the moments that 
are considered important in the religious breaking.

Key words: Reformation, Luther, Leipzig controversy, religion, theology.

Introducción

“Por amor a la verdad y por el anhelo de alumbrarla”,1 así inicia Martin Lutero 
(1483-1546) su texto con Las 95 tesis que clavara en la puerta de la iglesia 
del castillo de Wittemberg en 1517. Palabras en que expresaba, no tanto un de- 
safío a la Iglesia Romana ni las bases para un debate teológico,2 sino las con-
clusiones de una búsqueda personal , búsqueda que, siguiendo las palabras de 
James William, sanara a su alma enferma3 del peso del pecado y que habría 
de atormentarlo por años, desde su estancia en el convento de Erfurt hasta el des- 
cubrimiento de la doctrina de la justificación por la gracia, tras el estudio de la 
Epístola a los romanos del apóstol Pablo siendo ya profesor de Teología en la Uni- 
versidad de Wittenberg, ca. 1516.

1 Martin Lutero, “Las 95 tesis”, en Obras. Salamanca, Sígueme, 2001, p. 65.
2 Como anota Jaques Barzun: “lo último que se proponía era escindir su Iglesia, la católica = 

(“universal”), y dividir su mundo […] tampoco estaba realizando un acto desacostumbrado […] era 
común entre los clérigos iniciar un debate de esta manera. El equivalente actual sería publicar un 
artículo provocador en una revista académica”. J. Barzun, Del amanecer a la decadencia. Quinien- 
tos años de vida cultural en Occidente. Madrid, Taurus, 2001, pp. 31-32.

3 En relación con el análisis de la experiencia religiosa de Martin Lutero y su descubrimiento 
de la doctrina de la justificación por medio de la fe, véase el estudio de William James sobre 
psicología de la religión. W. James, The Variteties of the Religious Experience. EUA, Touchstone, 
2004, caps. 6 y 7.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 13

Indudablemente las tesis luteranas representaban una respuesta a la exitosa 
pero cuestionable venta de indulgencias4 que el monje dominico Johannes Tezel 
estaba llevando a cabo en los territorios adyacentes a Wittenberg, como apuntan 
algunos autores.5 Sin embargo, otros escritores asientan que los contenidos de 
Las 95 tesis contra las indulgencias probablemente no estaban inspirados del 
todo en la actividad de Tezel: Lutero “no necesitaba del ‘escándalo de Tezel’ 
para ver en acción a los predicadores de ‘indulgencias’ ”.6 De cualquier forma, 
Lutero respondió a la masiva venta de indulgencias como quien habiendo bus-
cado una “solución evangélica a sus propias deudas, le es imperdonable que 
la gente fuera privada de su dinero difícilmente ganado a cambio de promesas 
carentes de valor”.7

Esta postura cambia tan sólo tres años después, Lutero en tres de sus más 
radicales panfletos: A la nobleza cristiana de la nación alemana, La cautividad 
babilónica de la iglesia y La libertad del cristiano, se ha olvidado completamente 
de la posición abierta al diálogo y sujeta de la autoridad eclesiástica, que había 
claramente manifestado en Las 95 tesis,8 al punto de desafiar y rebatir los fun-
damentos de la autoridad papal. En otras palabras, la protesta comenzada en 
1517, se consumaba en 1521 ya no como protesta o propuesta de Reforma, 
sino como rompimiento con la Iglesia Romana.9 Es así que surge la pregun- 
ta, ¿cuáles fueron las causas de esta súbita transformación de las primeras 
ideas reformadoras en un ataque directo a la Iglesia? 

La importancia de este cuestionamiento radica en que en los años siguien-
tes al rompimiento, las características particulares del pensamiento de Lutero 
que fundamentaron el quebrantamiento, determinarían también el curso de la 
Reforma protestante. La importancia del tema es evidente: el 32.54% de la po- 

4 Originalmente fue una concesión hecha a cualquiera que participara en las cruzadas o que 
diera dinero para permitir que alguien carente de recursos lo hiciera. Las indulgencias liberaban a 
los pecadores de un determinado tiempo de castigo en el purgatorio antes de que fueran al cielo. 
En teoría, éstas creaban una especie de crédito sobre el tesoro de méritos acumulado por Cristo 
y los santos en el cielo. Pero ni la teoría ni la conexión con el dinero estaba bien definida, y los 
clérigos aprovechaban para simplemente vender indulgencias. M. Chambers et al., The Western 
Experience. EUA, McGraw-Hill College, 1999, p. 438.

5 Cf. J. W. Zophy, A short History of Renaissance and Reformation Europe. EUA, Prentice Hall, 
1996, pp. 158-159; D. Schwanitz, La cultura. Madrid, Taurus, 2004, pp. 101-102.

6 Lucien Febvre, Martin Lutero: un destino. México, fce, 2004, p. 82. Véase también P. Collinson, 
La Reforma. Barcelona, Debate, 2004, pp. 68-70.

7 M. Chambers et al., op. cit., p. 438.
8 “T. Egido”, en M. Lutero, op. cit., p. 19.
9 Ante la Dieta de Worms y su negativa a retractarse de estos y otros escritos frente al Empe-

rador Carlos V, los príncipes electores y autoridades eclesiásticas.



14	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

blación mundial profesa el cristianismo; 15.56% conformado por católicos y 
13.50% por grupos cristianos derivados de la revolución de Lutero.10 De modo 
que la Reforma, y específicamente las ideas de Lutero que la definieron, están 
directamente vinculadas histórica e ideológicamente con alrededor del 30% de 
la población mundial de nuestros días. 

Así, a lo largo del presente trabajo, a través de una revisión documental y 
el análisis de diversas fuentes históricas, se analizará cómo es que la doctri- 
na desarrollada por Lutero, con base en su estudio bíblico y en su experiencia 
religiosa, fue la que lo llevó, al seguirla radicalmente, a desafiar la autoridad 
papal y a cuestionar los fundamentos doctrinales de la Iglesia; culminando en 
la Disputa de Leipzig11 al rompimiento definitivo e irreversible con la Iglesia de 
Roma.

Antecedentes

Martin Lutero nació en 1483, hijo de Hans Luther, un ambicioso minero,12 y Mar-
garethe Lindermann, pertenenciente a una familia burguesa de Eisenach,13 quien 
le inculcó una rigurosa confianza en Dios y en la Iglesia. Gracias a ella y a la ambi-
ción de su padre, Lutero recibió una excelente educación, primeramente en Mag-
deburg y posteriormente en Eisenach,14 donde cursó sus estudios universitarios. 
Allí sería introducido al nominalismo de Guillermo de Occam y de Gabriel Biel.15 

10 P. Johnson y J. Mandryck, Operation World. Reino Unido, wec International, 2001, pp. 2-5.
11 De aquí en adelante se referirá indistintamente como “la Disputa de Leipzig” o únicamente 

como “Leipzig”.
12 De Lamar Jensen, Reformation Europe. Age of Reform and Revolution. EUA, Heath and 

Company, 1992, p. 55.
13 P. Collinson, op. cit., p. 65.
14 D. L. Jensen, op. cit., p. 55.
15 El nominalismo fue propuesto por el fraile inglés Guillermo de Occam, sostiene una acentuada 

separación entre la razón y la fe —al contrario de lo propuesto por Tomas Aquino y la escolástica 
medieval— y concede la primacía a esta última, junto con un fuerte énfasis en tanto la incognosci-
bilidad de Dios así como su omnipotencia. “Los universales —decía— no son cosas reales… sino 
palabras (nomina) […] Nuestro espíritu por su naturaleza, no puede aprehender sino realidades 
individuales y contingentes; de donde se deduce que todas las ciencias que pretenden sobre-
pasarlas, como la metafísica y la teología, no ofrecen ninguna seguridad: fallan desde la base”. 
C. Guignebert, Cristianismo medieval y moderno. México, fce, 1957, p. 165. Además de ello, Occam 
afirmaba “[…] que la Iglesia debe transformarse según las necesidades de las edades sucesivas, 
que ni la primacía del papa ni la jerarquía son en sí necesarias a su existencia […] El papa puede 
equivocarse, el Concilio también […] la única regla debe buscarse en las Escrituras”. C. Guignebert, 
op. cit., pp. 161-162.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 15

Lutero era un alumno brillante16 y, sin embargo, súbitamente abandonó sus es-
tudios de derecho para entrar al convento de los Agustinos-ermitaños de Erfurt. 
Esta decisión determinó su futuro;17 pues fue dentro de la vida monástica, en la 
severidad de la práctica católica, en la que Lutero experimento la penuria de ser 
un “monje impecable”,18 el de las buenas obras ante la realidad atemorizante 
del pecado, lo cual será el preámbulo de su descubrimiento de la doctrina de 
la justificación por la fe.

Por otro lado, el ambiente social en el que se desarrolló el joven Lutero 
transpiraba el deseo de una reforma religiosa. En primer lugar, el humanismo 
cristiano había inspirado en las clases educadas19 una preocupación por el re- 
torno al estudio del Antiguo y Nuevo Testamentos;20 en segundo lugar se vivía 
una interiorización del cristianismo,21 es decir, se manifestaba el deseo de 
vivir un cristianismo liberado de superstición y vulgaridad; y en tercer lugar, el 

16 Un contemporáneo suyo recuerda: “el empezó a estudiar seria y esforzadamente lógica así 
como el resto de las artes libres y retóricas [...] empezaba sus estudios cada mañana con oración y 
misa. Su regla era ‘Ansiosamente orado es casi estudiado’. Nunca se quedaba dormido o faltaba a 
clase, cuestionaba a sus profesores de una manera honorable. Estudiaba con sus compañeros y el 
tiempo en que no había clases lo pasaba en la biblioteca”. D. L. Jensen, op. cit., p. 56.

17 De tal forma que Lucien Febvre afirma en su biografía Martin Lutero: un destino: “Pero si 
Martin Lutero no se hubiera revestido de ese hábito despreciado por los burgueses prácticos […] si 
no hubiera hecho la experiencia personal y dolorosa de la vida monástica, no hubiera sido Martin 
Lutero”. L. Febvre, op. cit., pp. 17-18.

18 Traducción del latín de Teodoro K. Rabb del Prefacio de Lutero a la edición de 1545 de sus es-
critos apud Otto Scheel, ed., Dokumente zu Luther Entwicklung. Tubinga, Mohr, 1929, pp. 191-192.

19 “[…] hay que señalar que la el movimiento humanístico septentrional dio a la reforma el 
armazón técnico y la independencia mental suficientes para construir y estructurar la verdadera 
rebelión religiosa”. R. Romano y A. Tenenti, Historia universal siglo xxi. Los fundamentos del mundo 
moderno. La Reforma protestante. México, Siglo XXI, 2002, p. 228.

20 “El deseo de leer la escritura en su más genuina forma era, sin duda, piadoso…Pero tras ese 
deseo se ocultaba la exigencia de encontrar la confirmación a una espiritualidad nueva, todavía no 
estructurada, pero claramente opuesta a la tradicional, y, en especial, a la de los últimos siglos de 
la Edad Media. No es extraño, ciertamente, que la sanción que se necesitaba fuese encontrada 
en seguida, proclamada progresivamente y de un modo cada vez más decidido… entre 1466 y 
1478, habían salido las primeras ediciones en alemán, holandés, italiano y francés de la Biblia; en 
1470 había visto la luz en Augsburgo la primera de las Biblias ilustradas, más accesibles por su 
complemente iconográfico. Ya antes de que Lutero se rebelase contra Roma, las distintas ediciones 
de la Escritura no se contaban en Europa por decenas sino por centenares”. Ibid., p. 229.

21 “En esta especie de nueva entrega al contacto directo —es decir, a la búsqueda del contac-
to— entre el hombre y Dios, el prestigio perdido por las instituciones tradicionales y el profundo 
descontento espiritual por ellas provocado, empujaban a los creyentes a poner, por lo menos, entre 
paréntesis a la Iglesia visible, y a intentar la realización de una renovada experiencia religiosa con 
sólo las propias fuerzas”. Ibid., p. 231.



16	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

intelectualismo sobre la valoración de la filosofía de Cristo22 y la búsqueda de 
una Iglesia depurada de la corrupción; ideas expuestas por pensadores como 
Erasmo de Rotterdam, John Wycliff y Johannes Huss,23 de entre los que cabe 
destacar al Cardenal Cisneros y la reforma efectuada exitosamente por él en 
la Iglesia de España.24

A diferencia de España, en Alemania, en un escenario político muy distinto, la 
situación de la Iglesia había llegado a ser intolerable.25 En medio de la agitación 
política causada por la muerte del Emperador Maximiliano I en 1519; Carlos V, 
para ser coronado Sacro Emperador Romano, debió hacer numerosas conce-
siones26 a los príncipes electores,27 deseosos de aumentar su poder territorial 
y autonomía dentro del Imperio.28 Bajo este clima de incertidumbre política y de 
incipiente nacionalismo, la fe que salva, o la justificación por la fe predicada por 
Lutero, sería el decisivo catalizador 29del proceso reformador 30 precipitado por la 
situación de corrupción que vivía la Iglesia.

Esta corrupción puede ser ejemplificada en el caso de Alberto de Maguncia 
y del asunto de las indulgencias. El príncipe Alberto-Hohenzollern, arzobispo 
de Magdeburgo y administrador de Halberstadt, llegó a un arreglo con Roma 
para obtener el arzobispado de Maguncia; a través de un préstamo hecho por 
la familia de banqueros imperiales, los Fugger. Eventualmente, la Curia exigió 
a Alberto que recaudara los 29 000 florines de oro adeudados a través de la 
promulgación de la indulgencia para la construcción de la Basílica de San Pedro 

22 D. L. Jensen, op. cit., p. 53.
23 Armando Saitta, Guía crítica de la historia moderna. La Reforma protestante. México, fce, 

1998, pp. 57-59
24 De tal modo que cuando, años después, las atronadoras prédicas de los reformadores pro-

testantes resonaron por toda Europa, no encontraron ecos en España, cf. J. A. Ortega y Medina, 
Reforma y modernidad. México, Instituto de Investigaciones Históricas, unam, 1999, p. 70.

25 Ibid., p. 72.
26 Entre ellas, “a) no convocar el Reichtag [Dieta] fuera del territorio imperio; b) no penetrar el 

imperio con tropas extranjeras; c) no emplear otra lengua sino la Latina o germana”. Ibid., p. 72.
27 “El derecho de elección era ejercido por los siete príncipes electores (Maguncia, Colonia, 

Tréveris, Sajonia, Palatinado, Brandeburgo y Bohemia); ellos elegían al ‘Rey de Romanos’, el cual 
requería de la coronación por parte del papa para poder ostentar el título de emperador”. H. Lutz, 
Reforma y Contrarreforma. Madrid, Alianza Universidad, 1992, p. 43. 

28 “Los nuevos campos de conflicto aparejados a la crisis de la Iglesia han de verse sobre el 
trasfondo de este antagonismo de principio entre el Emperador y el Estado territorial de impronta 
estatamental”. Ibid., p. 45.

29 R. Romano y A. Tenenti, op. cit., p. 231.
30 “En cierto sentido […] significaba la culminación de una añeja esperanza mantenida por siglos 

por todos los pueblos nórdicos: la reivindicación germano-nacional, frente a la latinidad representa- 
da por Roma, y el rescate Paulino del Evangelio, de la influencia tomista”. Ibid, p. 73.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 17

en Roma, quedándose él con la mitad de lo recaudado.31 El dominico Johanness 
Tezel llevó a cabo con gran éxito la venta, provocando que Lutero expresara 
públicamente los descubrimientos doctrinales que había realizado durante sus 
años como profesor de teología en la Universidad de Wittenberg.32

Desarrollo

Lutero: su experiencia religiosa y la respuesta bíblica 

“Lo que enseño” escribió Lutero a Staupitz33 en 1518 “es que los hombres depo-
siten su confianza, no en oraciones ni en méritos ni en obras propias, sino sólo 
en Jesucristo, porque no nos salvaremos sino por la misericordia de Dios”.34 En 
estas palabras Lutero esboza la doctrina paulina que lo llevó al enfrentamiento 
con Roma. Doctrina compuesta de dos partes esenciales: la justificación a 
través de la fe —sola fides— y las Escrituras como única fuente de autoridad 
religiosa —sola scriptura.

En junio de 1505, Lutero entró al convento de los ermitaños-agustinos de 
Erfurt, llevando en sus inquietudes religiosas el germen de la Reforma.35 Pues, 
como apunta De Lamar Jensen, si bien Lutero justificó su entrada al convento co- 
mo consecuencia del voto hecho durante una repentina tormenta eléctrica en 
la que se sintió cerca de la muerte; ésta fue, sin embargo, únicamente el cata-
lizador de la gran ansiedad que sentía respecto a sus convicciones religiosas, 
específicamente, sobre la dificultad de obtener la salvación a través de buenas 
obras.36 Así que “nadie señaló con el dedo al agustino de Erfurt y de Wittenberg 
el camino que había de seguir. Lutero fue el artesano, solitario y secreto, no de 
su doctrina, sino de su tranquilidad interior”.37

De tal modo que, durante años, su vida monástica consistió en una cons-
tante Anfechtung —asaltos de duda y terror por su situación delante de Dios.38 
La rigidez de su vida en el monasterio, de sus penitencias y exigencias, no 
bastó para brindarle la seguridad de la salvación. Sin embargo, gracias al doc-

31 H. Lutz, op. cit., p. 53.
32 Véase nota 1.
33 Johannes de Staupitz, vicario general del convento agustino de Erfurt, mentor y amigo de 

Lutero.
34 “Carta de Lutero a Staupitz. 31 de marzo 1518”, en M. Lutero, op. cit., p. 376.
35 L. Febvre, op. cit., p. 17.
36 Idem.
37 Ibid., p. 56.
38 J. Strohl, Luther’s Spiritual Journey en The Cambridge Companion to Martin Luther, p. 150.



18	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

tor Staupitz, Lutero fue enviado a la Universidad de Wittenberg, donde se 
doctoró en teología en 1512 y se convirtió en lector de teología. Fue entonces 
que Lutero encontró en el Evangelio y, después de tanto tiempo, la tranquili- 
dad39 que buscaba a través de la apropiación de la doctrina paulina de la jus- 
tificación por la fe:

Cuando el hombre no encuentra nada dentro de sí que le pueda salvar. Éste 
es el momento en el que advierte la promesa y la oferta divina que dice: ‘¿quie-
res cumplir todos los mandamientos […] verte libre de los pecados a tenor de 
lo exigido por la ley? Pues mira: cree en Cristo; en él te ofrezco toda gracia, 
justificación, paz y libertad; si crees lo poseerás […] a base de la fe’ […] Esto 
significa que la fe, compendio de la ley entera, justificará a quienes la posean, 
de forma que no necesitarán nada más para ser justos y salvos […] ‘La fe de 
corazón es la que justifica y salva’ (Epístola a los Romanos, cap. 1).40

De este modo, satisfacía Lutero no sólo su propia necesidad sino la de la 
incipiente sociedad renacentista de una fe fundamentada en las Escrituras;41 de 
carácter personal e interior 42 y centrada en la figura de Cristo.43 Y, más impor-
tante, despojaba a la Iglesia Romana de la exclusividad de la salvación. Lutero 
había encontrado en las Escrituras, en la respuesta a su inquietud individual, 
un argumento concluyente contra uno de los principios fundamentales de la 
hegemonía de la iglesia romana: la salvación sí era posible fuera de la iglesia, 
a través de un acto estrictamente personal no regulable: sola fides.

Resulta evidente entonces la importancia del segundo principio fundamental 
de Lutero: la autoridad suprema de las Escrituras. Pues en ellas se encontraba 
el único fundamento a la doctrina de la justificación por la fe, a la posibilidad de 
la salvación fuera de la Iglesia Romana. Eventualmente, según las mismas 
Escrituras, éstas son la fuente de la fe y, consecuentemente, necesarias para 
la vida de cualquier cristiano: “Lo único que en el cielo y en la tierra da vida al 
alma es la palabra de Dios. Nada más necesita si posee la palabra de Dios… 
para actuar y fortalecer esta fe de manera permanente”.44 Y más aún:

39 Probablemente realizó su descubrimiento ca. 1513, año en el que ya era lector de Teología 
en Wittemberg y del que se conserva su escrito más antiguo: Lecciones sobre el salterio. En él, ya 
se encuentra un avance de su doctrina de la justificación por la gracia, cf. “T. Egido”, en M. Lutero, 
op. cit., p.18. Cf. L. Febvre, op. cit., p. 56.

40 “La libertad del cristiano”, en M. Lutero, op. cit., p. 159.
41 R. Romano y A. Tenenti, op. cit., p. 229.
42 Ibid., p. 231.
43 D. L. Jensen, op. cit., p. 53.
44 “La libertad del cristiano”, en M. Lutero, op. cit., p. 159.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 19

Nadie está justificado excepto el que cree en Dios, como está dicho en la 
Epístola a los Romanos I:17 y en Juan III:18 […] Por tanto, la justificación 
de un justo y de su vida como hombre justo constituye su fe […] La fe no es 
más que creer lo que Dios promete o dice […] Cualquier cosa destacable que 
leemos que sucedió en el Antiguo o en el Nuevo Testamento, leemos que fue- 
ron hechas por la fe, no por las obras, no por una fe general, sino por una fe 
dirigida […] Yo aplaudo y sigo a la Iglesia en todo. Sólo me opongo aquellos 
que, en nombre de la Iglesia Romana, quieren construir una Babilonia para 
nosotros, como si la Sagrada Escritura ya no existiese.45

De este modo, al tiempo en el que Tetzel recorría los territorios aledaños a 
Sajonia con su exitosa venta de indulgencias, Lutero ya había resuelto sus in- 
quietudes personales, y estructurado sus doctrinas en los cursos impartidos en 
la Universidad de Wittenberg sobre las epístolas paulinas; doctrina que desa-
fiaba dos de los mayores fundamentos del poder Romano: la exclusividad de la 
salvación —al ser ésta ganada personalmente a través de la fe— y la autoridad 
papal —al ser la Biblia la única autoridad en asuntos espirituales—. Entonces, 
con el asunto de las indulgencias, las ideas de Lutero —cuyas implicaciones 
probablemente él mismo desconocía—46 se hicieron eco a lo largo de todo el 
imperio en las aspiraciones nacionalistas del pueblo germano, y llevaron a Lutero 
y a su doctrina al rompimiento con Roma.

La doctrina luterana y el desafío a la iglesia

El asunto de las indulgencias es “el primer eslabón de una cadena que une a 
Wittenberg con Worms”.47 Una cadena que une el descubrimiento de la teo-
logía personalista de Lutero con su papel de agente de cambio, de maestro y 
predicador de la Reforma. 

Algunas fuentes le dan mucha importancia al papel de Tezel y la venta de 
indulgencias realizada en las fechas conforme a la “compra” del Obispado 
de Maguncia por Alberto de Hohenzollern y su deuda con la casa de Fugger, 
como catalizador de la publicación de las tesis.48 Sin embargo, otros autores, 
principalmente Lucien Febvre, consideran que la acción de Tezel en suma tuvo 
poca importancia:

45 “Lutero frente a Cayetano en Augsburg”, en J. Atkinson, Lutero y el nacimiento del protestan-
tismo. Madrid, Alianza, 1971, pp. 190-191.

46 Cf. L. Febvre, op. cit.; “Egido T”, en op. cit.; P. Collinson, op. cit.
47 L. Febvre, op. cit., p. 77.
48 Véase a Armando Saitta, Patrick Collinson, De Lamar Jensen y Jonathan Zophy.



20	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

¿Así, pues, Tezel? Sin duda. Pero, en primer lugar, fijémonos en la fecha. El 
31 de octubre es la víspera de Todos los Santos. Y el día de Todos los Santos 
era cuando cada año los peregrinos acudían […] a Wittenberg, para ganar 
los perdones visitando las reliquias […] La indulgencia predicada por Tezel: 
bien. La indulgencia adquirida en Wittenberg igualmente.49

Partiendo del análisis del contenido de las Tesis: “Todo cristiano verdade-
ramente arrepentido tiene la debida remisión plenaria de la pena y de la culpa, 
aun sin la adquisición de las cartas de indulgencia […] El tesoro verdadero de 
la Iglesia consiste en el sacrosanto evangelio”.50 Lutero “une, con el más estre-
cho de los lazos, su doctrina sobre las indulgencias a su doctrina general, a su 
concepción en conjunto de la vida cristiana”51 basada en la fe como único medio 
de salvación y en la Escritura como única fuente de autoridad teológica.

Por otro lado, la publicación de Las 95 tesis generalmente recibe, para el 
efecto de revisar el rompimiento con la Iglesia, una mayor atención de la que 
requiere. ¿Si verdaderamente éstas consisten el acto rebelde de Lutero, si real- 
mente éstas desafiaban en sí la autoridad papal, por qué la respuesta de Roma 
—la bula papal— llega hasta 1520? Es más, después de 1517 Lutero no sólo 
continúa enseñando en la universidad de Wittenberg, sino que incluso logra ha-
cer triunfar sus tesis en el capítulo agustino en Heidelberg a principios de 1518 
¿Qué sucedió en esos dos años en los que las represalias de Roma tardaron 
en llegar? ¿Cuál fue en realidad el detonante del rompimiento de Martin Lutero 
con la Iglesia Romana?

La doctrina de Lutero de la justificación por la fe y la gracia y la importancia 
de las escrituras, eventualmente llevaría, como se desarrollará en el siguiente 
apartado, a disputar la autoridad de la Iglesia. Un asunto que, a diferencia 
de la relativa insignificancia de las indulgencias, conducía necesariamente al 
cuestionamiento de la autoridad papal, la estructura eclesiástica y del statu quo 
y, consecuentemente, al enfrentamiento directo con Roma. Aparentemente, 
Lutero “no comprendió cabalmente las consecuencias de su interpretación de 
las Escrituras [el fundamento de su teología]”52 en un principio. Esto explicaría 
su tono conciliador —“Yo aplaudo y sigo a la Iglesia en todo”—53 de un principio. 
¿Cuándo se dio cuenta de las implicaciones de su teología que hasta entonces 
había permanecido inofensiva dentro de los muros universitarios? 

49 L. Febvre, op. cit., p. 87.
50 M. Lutero, “Las 95 tesis”, en op. cit., pp. 68-69. Tesis 36, 62 y 93 respectivamente.
51 Ibid., p. 87.
52 Idem.
53 “Lutero ante Cayetano en Augsburg”, en J. Atkinson, op. cit., pp. 190-191.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 21

En 1518, Lutero es llamado a compadecer en Augsburg54 frente al cardenal 
Cayetano.55 La respuesta de Lutero fue todavía más contundente: “la Biblia 
tiene primacía sobre todos los decretos […] Su Santidad abusa de la Escritura. 
Yo niego que esté por encima de la Escritura”.56 La reacción de Cayetano fue 
simbólica de la posición de la Iglesia frente a las ideas de Lutero y su teolo- 
gía que rescataba el fundamento de las Escrituras: “explotó y le gritó a Lutero 
que no volviese a menos que fuese para retractarse”.57 Ante el fracaso del 
encuentro la situación se torna peligrosa, Staupitz intenta reunir dinero para 
mandar a Lutero a París y lo releva de su voto de obediencia para que pudie- 
ra huir libremente. Lutero finalmente regresa a Wittenburg presintiendo el fin.58 
Entonces, Federico decide protegerlo mientras no se haya entablado contra él 
ningún juicio justo y se le declare culpable. Después, Lutero goza de un breve 
tiempo de paz que, sin embargo, habría de llevarlo únicamente a una segunda 
disputa en la que, esta vez, el rompimiento sería definitivo.59

En 1519, Lutero escribe: “Eck, mi hombre astuto, quiere arrastrarme a nue-
vas disputas”.60 Y en efecto, el profesor Johannes Eck61 de la Universidad de 
Ingolstad, rival de Lutero, desafío a Andreas von Karlstadt, uno de sus colegas, 
a debatir en Leipzig en julio de 1519. Lutero insistió en acompañarlo y tomar 
parte en el debate.62 En la primera semana del encuentro, Eck fácilmente de-
rrotó al viejo Karlstadt. Cuando Lutero se unió al debate el 4 de julio, Eck logró 

54 Gracias a la intervención del príncipe Federico, padrino de la Universidad de Wittenburg, y 
príncipe elector de Sajonia, quien intercedió por Lutero ante el emperador Maximiliano pidiéndole 
que las autoridades romanas escucharan a Lutero en un lugar neutral.

55 “Tommaso de Vito, vicario general de los dominicos que participaba en la Dieta de Augsburg 
como legado papal…el teólogo más distinguido de su generación”. P. Collinson, op. cit., p. 75.

56 Idem.
57 Idem.
58 Lutero escribe a Spalatin: “Espero mi excomunión desde Roma cualquier día…Seré como 

Abraham, sin saber a dónde voy. Sin embargo, yo estoy más seguro de a dónde voy, porque Dios 
está en todas partes”. J. Atkinson, op. cit.

59 Mientras tanto, la política alemana habrá de jugar también en su contra: justo cuando Roma 
intenta continuamente sobornar a Federico para que ceda a Lutero, el emperador Maximiliano muere 
(1519) y resulta evidente que Carlos de España —su sobrino— lo sucederá en el trono. Federico era 
uno de sus principales opositores, de modo que para Roma —quien también se oponía a su elec- 
ción— una buena relación con Federico era vital. Cuando fue evidente que Carlos sucedería al 
emperador, para Roma una buena relación con Federico dejó de ser importante. De momento 
Lutero pasó a un segundo plano.

60 “Carta de Lutero a Staupitz. 20 de febrero 1519”, en M. Lutero, op. cit.
61 “el polemista más temido de Alemania…un erudito por derecho propio, fuere, sin miedo e 

independiente”. J. Atkinson, op. cit., 197.
62 D. L. Jensen, op. cit., p. 61.



22	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

desviarlo hacia la exposición de su doctrina, haciéndolo desafiar públicamente 
la autoridad papal y de los concilios eclesiásticos63 e identificarse con las ideas 
de Huss —considerado oficialmente como hereje.

Fue en estas disputas formales, en Augsburg y en Leipzig, en las que, a 
los ojos de Lutero, la intransigencia de Cayetano y de Eck como partidarios 
del papado, parece haber llevado a Lutero a apreciar la verdadera naturaleza 
excluyente de su nueva teología con la autoridad romana. Así, la resistencia de 
Roma a aceptar la crítica del humilde teólogo, en la insignificante cuestión de las 
indulgencias,64 despertó al Reformador nacido del fuego del debate y la disputa, 
dispuesto a desafiar la autoridad de Roma hasta la muerte.65

En consecuencia, una vez que Lutero comprendió cabalmente las implica-
ciones de su nueva teología, y con ello su papel de profeta, y al movimiento que 
encabezaba como “la causa de Dios”66 no tardó en confirmarse en el papel 
que ya se atribuía de tiempo atrás: “Dios no sólo me conduce, me arrebata, me 
empuja”.67 Entonces y, como consecuencia de los debates, Lutero emprendió 
una nueva etapa de escritura programada.68 Es el momento de la publicación de 
sus obras reformadoras, manifiestos “que eran…declaraciones de guerra”.69 La 
libertad del Cristiano, A la nobleza cristiana de la nación alemana sobre la reforma 
de la cristiandad y La cautividad babilónica de la Iglesia, fundamentados en su 
nueva teología.70 En diciembre del mismo año, Lutero quemó públicamente la 
bula de excomunión. La ruptura había sido consumada. “Tres semanas después, 
León X emitía otra bula en la que [lo] excomulgaba definitivamente”.71

63 Idem.
64 En el cuestionamiento de las indulgencias, Lutero “no estaba atacando el Dogma en lo ab-

soluto (con lo que quería decir la doctrina que había sido definida clara y formalmente por el papa 
y el Concilio), solamente doctrinas que… como doctor de la divinidad, estaba autorizado a traer a 
discusión y a discutir. Incluso, esta cuestión de las indulgencias aún estaba sub judice técnicamente; 
estaba esperando que se concretase la doctrina”. J. Atkinson, op. cit., p. 181.

65 Lo que puede observarse en una carta que escribe camino a Augsburg en 1518 para entrevis-
tarse con Cayetano, “las palabras de un hombre consciente por completo de su situación peligrosa y 
de las ideas que estaba dispuesto a defender con su vida”: “Sólo queda una cosa: mi cuerpo débil 
y quebrantado. Si me quitan esto, me convertiré en el más pobre durante una hora de mi vida […] 
Pero no podrán quitarme mi alma”. Ibid., p. 185.

66 Ibid., p. 188.
67 “Carta de Lutero a Staupitz. 20 de febrero 1519”, en M. Lutero, op cit., p. 377.
68 D. L. Jensen, op. cit., p. 63.
69 P. Collinson, op. cit., p. 77.
70 “[…] una serie de deducciones que se inferían del principio soberano de la justificación por 

la fe”. Ibid, p. 79.
71 Idem.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 23

La Disputa de Leipzig como el detonante del rompimiento
de Martin Lutero con la Iglesia Romana

Con base en las palabras de Lutero, vistas a la luz de diferentes interpreta-
ciones de la Reforma, es posible responder que la Disputa de Leipzig fue el 
detonante del rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia Romana72 hasta 
el punto de que: 

a) La Disputa de Leipzig hizo patente a Lutero las implicaciones de su propia 
doctrina y, así, lo impulsó a manifestarlas claramente por primera vez.

En Leipzig a Lutero “debe de habérsele hecho claro…que su enfoque exegético 
y su razonamiento teológico fundamental permitían como única autoridad a las 
Escrituras y cuestionaban radicalmente la estructura misma de la Iglesia”.73 
Primeramente, debe comprenderse que la teología74 luterana de la justifica-
ción por la fe implicaba el “cuestionamiento de la autoridad última dentro de la 
Iglesia”75 por sus dos principios fundamentales: primero: Dios salva a través de 
la fe. Consecuentemente y contrario a lo establecido por el derecho canónico, 
sí es posible la salvación fuera de la Iglesia. Segundo: la Biblia, como fuente 
única de la fe, es la única autoridad en materia religiosa. Evidentemente, la 
Iglesia pierde a la luz de esta nueva teología sus dos prerrogativas teológicas 
esenciales: la administración de la salvación y el carácter intermediario entre 
Dios y el hombre. 

Sin embargo, hasta 1519 la cuestión no había llegado a ser decisiva sobre la 
forma en la que Lutero veía su relación con Roma, y no sería hasta la Disputa 
de Leipzig cuando Lutero se manifestaría abiertamente tras descubrir las impli-
caciones de su doctrina. Muchos autores consideran que el desafío de Lutero a 
la autoridad papal comienza con la fijación de las Tesis en 1517. De forma casi 
mecánica viene la dramática imagen a la memoria cada vez que se menciona la 

72 A partir de aquí referida únicamente como “Iglesia”.
73 M. Wriedt, “Luther’s Theology”, en Donald McKim, ed., The Cambridge Companion to Martin 

Luther. Reino Unido, Universidad de Cambridge, 2003, p. 93.
74 En el presente trabajo se hace una distinción importante entre teología y doctrina, términos 

usualmente confundidos. Así, teología refiere a la concepción general sobre Dios y el cristianismo. 
Así, sus ideas sobre la justificación por la gracia a través de la fe y la supremacía de la Biblia for-
man parte de su teología. Por otro lado, doctrina refiere a una aplicación más concreta contenida 
dentro de un sistema teológico; de este modo, las diferentes opiniones sobre las indulgencias, se 
tratan así de doctrinas.

75 M. Wriedt, “Luther’s Theology”, en D. McKim, ed., op. cit., p. 94.



24	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

palabra Reforma o Lutero, a tal grado que la simplificación alcanza dimensiones 
grotescas: “1. Lutero movió su mano; 2. clavó una pieza de papel a la puerta de 
su iglesia en Wittenberg; 3. Lutero causó la Reforma”.76 Atkinson, reconocien- 
do la importancia del debate teológico suscitado posteriormente contradice dicha 
hipótesis categóricamente: “La historia siempre recordará la dramática fijación 
de las tesis […] y la aún más dramática situación en Worms, ante la Iglesia y 
el Estado, pero el juicio de Augsburg fue igualmente dramático y posiblemente 
más trascendente que los otros dos”.77 

¿Por qué? Simplemente porque en el momento en el que clavó las tesis 
Lutero no sabía que su planteamiento teológico, como acertadamente comenta 
Oberman, planteaba de fondo una pregunta trascendental: ¿de quién era la 
autoridad última, de la Biblia o del papa? La controversia se manifestó prime-
ramente en el juicio que el teólogo oficial del papa, Prierias, hizo de las tesis en 
1518; posteriormente, en la audiencia a la que fue sometido Lutero en Augsburg 
en 1518 y, finalmente y más importante, en Leipzig en 1519. Sin embargo, At-
kinson concluye apresuradamente a favor de la importancia de Augsburg y las 
indulgencias, en esto concuerdan Atkinson y Guignebert.

De acuerdo con ellos, “Criticar a fondo las indulgencias y su justificación era 
plantear, quisiéralo o no, todo el problema del pontificialismo”.78 Atkinson, con su 
conocimiento teológico, complementa haciendo patente el peso de Leipzig en 
dicha cuestión: “Leipzig hizo a Lutero verse a sí mismo más claramente. Ahora 
comprendía que su ataque al tráfico de indulgencias no estaba simplemente 
fustigando un abuso, sino clavando una daga en el corazón de la mediación 
sacerdotal, que negaba el derecho de cada creyente individual a acercarse 
a Dios”.79 Ciertamente, Leipzig hizo ver a Lutero que desafiaba la mediación 
sacerdotal pero no a causa de la cuestión de las indulgencias, como afirma 
Atkinson, sino con base en la nueva teología de Lutero, de acuerdo con lo que 
se ha explicado previamente. 

Con ello concuerda Oberman: “no fueron las tesis sobre las indulgencias lo 
que provocó los revolucionarios efectos… [sino] el debate sobre la cuestión de la 
inhabilidad de los concilios, del poder universal del papa y del derecho a invitar 
a la Iglesia a la conversión apelando a las Escrituras”;80 debate que no habría 

76 R. Plant, Politics, Theology and History. Reino Unido, Universidad de Cambridge, 2001, p. 92.
77 J. Atkinson, op. cit., p. 187.
78 C. Guignebert, El cristianismo medieval y moderno. México, fce, 1957, p. 204.
79 J. Atkinson, op. cit., p. 202.
80 H. Oberman, Lutero: un hombre entre Dios y el Diablo. Madrid, Alianza Universidad, 1992, 

pp. 232-233.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 25

de llevarse acabo directamente hasta la Disputa de Leipzig. Dicho debate, si 
bien comenzaría centrado sobre la doctrina de la indulgencias —que era en todo 
caso superficial y, como apuntan algunos autores, ni siquiera estaba bien de- 
finida en aquella época— condujo rápidamente al debate de la nueva teología 
de Lutero y el consecuente cuestionamiento de la autoridad papal.

Sin embargo, mientras que Guignebert únicamente ve en el asunto teológico 
la causa de la ruptura, Atkinson aporta algo sumamente importante: en Leipzig, 
Lutero “dominaba una gran cantidad de material histórico, que le empujó a 
poner en duda por completo los decretos y a ver el pontificado medieval como 
una imposición reciente y falsa en el cristianismo”.81 Si bien Lutero ya había 
previamente sentado los precedentes para desafiar las prerrogativas espirituales 
de la Iglesia Romana en su teología; Leipzig lo conducía por otro camino: la 
argumentación histórica. De este modo, la controversia de Leipzig…

b) La Disputa de Leipzig impulsó a Lutero cuestionar
históricamente la autoridad papal —llevando al ámbito social

su ataque a los pilares de la hegemonía romana.

A pesar de que Guignebert no logra identificar la importancia de la crítica his- 
tórica del papado —realizada por Lutero como preparación para la controver-
sia de Leipzig—, intuye la importancia del desafío histórico como el punto de 
partida de Lutero. Según él, para resolver el problema teológico de Lutero: “era 
necesario remontarse en la tradición de la Iglesia más allá de los límites de la 
Edad Media y representarse la cristiandad sin papa”.82 Y eso fue justamente 
lo que el desafío de Eck lo llevó a hacer. Para responder al argumento de Eck 
—repetición del inefable papal—, Lutero esgrimió una crítica histórica:83

[En Leipzig] demostró que la supremacía del papa no tenía más que 400 años 
de antigüedad, que no existía en lo absoluto en la mitad oriental de la Iglesia, 
ni nunca había existido. La Iglesia Griega no tenía nada que ver con el papa, 
y los grandes Concilios que habían formulado la fe católica, no sabían nada 
de la primacía papal.84

81 J. Atkinson, op. cit., p. 198.
82 C. Guigneber, op. cit., p. 204.
83 “Que la Iglesia [Romana] sea superior a todas las demás se demuestra con insípidos decretos 

que han lanzado los papas… durante 400 años. Contra esto, están la evidencia histórica de 1500 
años, el texto de la Divina Escritura y el decreto del Concilio de Nicea”. M. Lutero apud J. Atkinson, 
op. cit., p. 198.

84 Ibid., p. 202.



26	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

Así, en su preparación para la Disputa, Lutero además logró probar la inva-
lidez del argumento temporal de la Iglesia. Después de Leipzig, Lutero no veía 
en la Iglesia nada más que otra institución humana, ¡ni siquiera demasiado 
antigua! De este modo, la crítica histórica junto al cuestionamiento teológico, 
hacían al ataque de Lutero contra la autoridad papal algo devastador: ¡los papas 
y concilios podían, de facto, ser desafiados dentro de un contexto cristiano! Un 
argumento histórico a favor del mismo argumento teológico: ¡el cristianismo era 
posible fuera de la Iglesia Romana! Más aún, antes de Leipzig el desafío a la 
autoridad pontificia era únicamente teológico: limitado a los clérigos y eruditos. 
Después de Leipzig, el papado se pone bajo discusión histórica y, por ende, 
social. Así, cuando Lutero regresa a Wittenberg y “según su costumbre, escribió 
para el pueblo alemán un informe del debate”85 estaba trasgrediendo el terreno 
teológico y académico, reducido y seguro, y llevando el conflicto al ámbito social: 
invitaba a la gente a participar en el juicio y llamaba a la convulsa Alemania a 
tomar parte en la contienda. Así, Lutero…

c) La Disputa de Leipzig hizo evidente a la Iglesia Romana el peligro
político que representaba dentro del contexto social, económico y político 

de Alemania (inquietudes/desigualdad; burguesía, gran riqueza, poco poder 
político, incomprensión de la mediación sacerdotal; ambición de los príncipes 

y debilidad del imperio) para sus intereses.

Como apunta Guignebert, tomando muy en consideración el contexto social en 
el que se inscribe históricamente la Disputa de Leipzig: “el monje alemán se 
convirtió, inmediatamente, en el núcleo de la cristalización de todas las ideas 
de oposición al Clero romano, de todos los anhelos de reforma dispersos en 
Alemania”.86 Pero, ¿cuáles eran estos anhelos de reforma y a qué características 
sociales correspondían?

Febvre, en un efectivo análisis de la sociedad alemana de 1517, señala tres 
elementos principales: a) el descontento de los burgueses y campesinos por el 
abuso económico de la Iglesia Romana, y su incomprensión de la mediación 
eclesiástica; b) la ambición de los nobles y los príncipes por los dominios de 
la Iglesia; c) y el descontento nacional por “la mala disposición de la Curia” a 
llevar a cabo reformas importantes en su relación con el imperio y su desdén 
hacia el pueblo germano.87 

85 Idem.
86 C. Guignebert, op. cit., p. 204.
87 L. Febvre, op. cit., p. 103. Sobre el contexto social, político y económico de la Reforma véase 

el extenso estudio de H. Lutz, op. cit.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 27

En este contexto debe juzgarse la importancia del hecho de que, tras el 
desafío histórico/teológico de la autoridad papal desarrollado en Leipzig: “Los 
burgueses vieron que la oposición a la tiranía sacerdotal no era necesariamen-
te irreligiosa, y que una Alemania independiente de Roma era una posibilidad 
religiosa”.88 Febvre reconoce este mismo efecto pero va más allá en su análisis 
y resalta algo que Atkinson pasa desapercibido: tras la Disputa de Leipzig no 
sólo “negaba el derecho y el origen divino del pontificado, así como la inhabili-
dad del concilio universal”89 —como ya lo hacía antes sin saberlo con su teolo-
gía— sino que pasa a ser visto como un líder capaz de unir a la desarticulada 
Alemania en un movimiento protonacional. Hasta tal punto, que Hutten, quien 
dirigiría las revueltas de 1520 la “Revuelta de los caballeros” contra los príncipes 
eclesiásticos, escribió a Lutero instándolo a unírsele bajo la tentadora consigna 
de: “Padre de la Patria”.90

Oberman, en su enfoque microscópico de la teología de Lutero no acierta a 
ver que tan importantes como su teología, son los efectos sociales que ésta 
tuvo. De modo que, como concluye Febvre, uniendo tanto lo teológico y lo social, 
tras la Disputa de Leipzig había mucho más que un simple debate teológico e 
histórico: “detrás de los bancos de Leipzig, atiborrados de auditores, estaba toda 
una Alemania todavía estremecida por la elección imperial y que escuchaba con 
avidez. Una Alemania que, cada vez más nítidamente, percibía en Lutero una 
fuerza de combate y de destrucción”.91 La iglesia definitivamente sintió también 
al Reformador que se gestaba tras el debate de Leipzig, y fue justamente en él 
en el que se asestó oficialmente el golpe definitivo contra Lutero, pues…

d) En la Disputa de Leipzig, Eck logró de forma concluyente
exponer a Lutero como un hereje sin mayor discusión; único argumento

que buscaba la Iglesia para condenarlo.

Desde que Lutero cuestionó la doctrina de las indulgencias, la posición de la 
Iglesia se había mantenido constante, no habría discusión: “Obedece, o la muer- 
te”.92 En principio, ésta fue dada por el teólogo oficial de la corte papal, Prie-
rias, como respuesta a Las 95 tesis contra las indulgencias de Lutero: “ ‘Quien 
al contemplar las indulgencias diga que la Iglesia Romana no debe hacer lo que 

88 J. Atkinson, op. cit., p. 202.
89 L. Febvre, op. cit., p. 202.
90 Ibid,. p. 131.
91 Ibid., p. 129.
92 Ibid., p. 137.



28	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

efectivamente hace, es un hereje.’ Así, declaraba infalibles no sólo las ense- 
ñazas, sino también los actos de la Iglesia”.93 Más aún, este planteamiento se 
repite más adelante cuando —por intercesión del príncipe elector de Wittenberg, 
protector de Lutero— fue auditado en Augsburg en vez de Roma por el carde- 
nal Cayetano. 

La posición de Cayetano era contundente: “decir a este ‘andrajoso’ frailecito 
el curso de la acción que esperaba de él: la retracción”.94 Sobre la importancia 
de Augsburg, Oberman se muestra decidido: “Cayetano contribuyó de manera 
importante a aclarar la posición de Lutero… [quien] se mantuvo firme en tomar 
como maestra a la Escritura”.95 A fin de cuentas, Cayetano planteo a Lutero 
—como último recurso— la pregunta “Credis, vel non credis?... ¿Crees o no?”, 
a la que se reducía todo el asunto a los ojos de la Iglesia, nuevamente esta 
disyuntiva inevitable: la obediencia o la muerte. Y así surge naturalmente la 
pregunta, ante semejante disyuntiva ¿por qué Lutero no se retractó?

Aparentemente, la reticencia del papado a escuchar su postura —surgida 
del anfechtung, de una sed existencial de muchos años que sólo había supe-
rado a través de la certeza que tenía en su nueva teología— le daba a Lutero 
la razón. Pues, justamente el apóstol Pablo advertía: “Aunque un ángel del 
cielo os anunciase otro evangelio distinto del que os hemos anunciado, sea 
anatema”.96 En ese momento el papado, miope y seguro en sus muchos años 
de dominio, no acertaba ver lo que ya era evidente a los ojos de muchos de 
los humanistas, burgueses y eruditos de la época: que su autocracia corroía 
—como en este caso, al contradecir de facto lo explícitamente establecido en 
la Biblia; además de los numerosos abusos y corrupciones— los principios no 
sólo de su autoridad moral sino espiritual.

Febvre entonces, enmarca claramente a Lutero inmerso en este contexto: 

Cuando Lutero comparece en Augsburg ante Cayetano, cerca de un año antes 
de su torneo con Eck, ya ha sido declarado herético, sin más trámites, por sus 
jueces romanos…Al clasificarlo así [de hereje]… [la Iglesia] lo expulsaba po- 
co a poco fuera de esa unidad, de esa catolicidad en cuyo seno proclamaba 
querer vivir y morir… Cerraba el camino de Martin Lutero, la puerta pacífica, 
la puerta discreta de una reforma interior.97

93 H. Oberman, op. cit., pp. 245-246.
94 J. Atkinson, op. cit., p. 189.
95 H. Oberman, op. cit., pp. 239-240.
96 San Pablo, “Epístola a los Gálatas”, capítulo 1, verso 8.
97 L. Febvre, op. cit., pp. 139 y 141.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 29

En otras palabras, la estrategia de la Iglesia de zanjear de antemano el debate 
y condenar a Lutero como hereje, lo impulsó a desafiarla con más fuerza, a llegar 
al rompimiento. Sin embargo, la Iglesia —busca hacerlo desde el principio— no 
logra condenar a Lutero abiertamente como hereje, hasta que Eck, en la Dispu- 
ta de Leipzig no logra hacerle reconocer públicamente que para él, la teología 
de Huss, esas ideas que la Iglesia condena como desafiantes y heréticas, son 
“evangélicas y cristianas y no podían ser condenadas abiertamente”.98 Así, 
Leipzig permitió a la Iglesia condenar a Lutero definitivamente, sin ver que lo 
arrastraba así a la confrontación directa de Worms. De esta forma, como bien 
resume Collinson: “Fue como arrojar el guante. Eck redactó el escrito de acu-
sación formal y lo envió a Roma”.99 Finalmente, en junio de 1520, el papa León 
X promulgó la bula Exsurge Domine amenazando a Lutero de excomunión.

La amenaza no podía surtir efecto pues, la identificación con Huss que Eck 
había logrado hábilmente, proporcionó a Lutero un último argumento que vino a 
resumir todos aquellos que lo conducían al rompimiento y que fueron expresa-
dos anteriormente. Primero, entre la teología de Huss y la de Lutero, existía tal 
“afinidad”100 que Lutero veía en su condena la condena de su propia teología; 
y, puesto que ésta no podía estar equivocada, por estar fundamentada en la 
Biblia, mostraba claramente a la Iglesia Romana como directamente contraria 
a la Escritura: he aquí la semilla de los grandes escritos reformadores de 1520 
especialmente de la Cautividad babilónica de la Iglesia. 

Oberman, halla en este aspecto una conclusión aún más atrevida: de la 
identificación de la Iglesia como contraria a la Biblia, Lutero inmediatamente 
la concibe como “instrumento del diablo” un elemento, para Oberman, indispen-
sable de su teología.101 De este modo, Lutero comienza a ver en la Iglesia no 
sólo una confrontación, ni una alternativa sino la acción del mismísimo demonio, 
una antítesis contra la cual no puede sino enfrentarse abiertamente y sin impor-
tar las consecuencias.102 Segundo, al estar convencido Lutero de la corrección 
de la doctrina de Huss y de su carácter cristiano; su condena por parte de la 
Iglesia consistía en otro argumento en contra de su hegemonía: con base en el 
ejemplo de Huss era evidente que sus condenas podían ser erróneas e incluso, 
al ser contrarias a la Biblia, anticristianas. Así, la Iglesia en su aparente triunfo 

  98 J. Atkinson, op. cit., p. 200
  99 P. Collinson, La Reforma. Madrid, Debate, 2004, p. 77.
100 J. Atkinson, op. cit., p. 200.
101 H. Oberman, op. cit., p. 187.
102 En relación con el enfrentamiento Lutero afirma: “Sólo queda una cosa: mi cuerpo débil y 

quebrantado. Si me quitan esto, me convertiré en el más pobre durante una hora de mi vida…Pero 
no podrán quitarme mi alma”. J. Atkinson, op. cit., p. 185.



30	 Francisco Illescas

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

y condena de Lutero en Leipzig, le daba sin saberlo las armas de la lucha que 
le proporcionarían la victoria en Worms en 1521, cuando frente al emperador 
Lutero se mostró decidido en su defensa del rompimiento.

Conclusión

“A menos que se me convenza por testimonio de la Escritura o por razones 
evidentes puesto que no creo en el papa ni en los concilios…estoy encadenado 
por los textos escriturísticos que he citado y mi conciencia es una cautiva de la 
palabra de Dios. No puedo ni quiero retractarme de nada”,103 fue la conclusión 
del discurso de Lutero frente al emperador, los príncipes y las autoridades 
eclesiásticas en la dieta de Worms. Constituye aquel momento, el frenesí de 
su enfrentamiento con Roma, finalmente, después de audiencias y disputas, 
de escritos y discusiones, de debates académicos, cartas y enfrentamientos 
indirectos, de verse amenazado y entre el juego político, Lutero, finalmente, 
toma una decisión y lo hace plenamente, ante el riesgo de muerte, delante del 
mismo emperador.

Cabe entonces concluir en primer lugar, que fue la nueva teología de Lutero 
—sola Fides, sola Scriptura— lo que lo llevó al rompimiento con Roma. Desde el 
asunto de las indulgencias en 1517 hasta su comparecencia ante el emperador 
en 1521. Primeramente, cuando en el plano del debate académico protestó 
contra el abuso de las indulgencias —teniendo como base la paz interior que 
su descubrimiento doctrinal le había dado; posteriormente, en cada una de las 
disputas —en Augsburg e Ingoldstadt— que le descubrieron las implicaciones 
últimas de su propia doctrina y su papel de reformador antagónico a la curia 
romana; finalmente, en el mismo momento en el que se presentó delante del 
emperador y respondió a la famosa pregunta con la que Cayetano cerró tajan-
te toda posibilidad de debate en su encuentro en Augsburg: “Credis, vel non 
credis?...¿Crees o no?” 

La respuesta de Lutero nuevamente volvía a ser igual de tajante: sí, creía en 
la Escritura pero no en el papa, ni en los concilios ni en la jerarquía eclesiástica 
que tan poco digna de confianza había demostrado ser. Lutero creía, sí, en su 
doctrina, en la suficiencia de la fe y en la autoridad insuperable de la Escritura 
—creía en la fórmula teológica que eventualmente había traído a su vida la 
certeza de la salvación en Cristo y sólo en Cristo—. Así, a fin de cuentas, su 

103 “Discurso pronunciado en la dieta de Works, 1521”, en M. Lutero, op. cit., p. 175.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 11-31.

La disputa de Leipzig	 31

doctrina, su nueva teología —producto de su descubrimiento escritural como 
de su búsqueda espiritual— la que lo llevó finalmente al rompimiento definitivo 
con Roma. 

En segundo lugar, específicamente sobre la Disputa de Leipzig, cabe reto-
mar las palabras de Lutero: “Fue él [Eck en Leipzig] quien inspiró mis primeros 
pensamientos contra el papa, el que me empujó hasta donde yo nunca hubiera 
llegado de otra forma”,104 donde se observa que Lutero acertaba a apreciar con 
claridad dos de los elementos fundamentales que hacen de Leipzig el detonante 
del rompimiento: primeramente, el que Lutero viera en la oposición del papa a 
su doctrina bíblica, no sólo un desafío personal sino la misma acción del diablo. 
Hasta que ya no se trataba de denunciar los crímenes o los errores, ni de refor-
mar, sino de un rompimiento definitivo. Del mismo modo, en el que Eck lo hubie- 
ra empujado a donde él “nunca hubiera llegado de otra forma”. Esto nos muestra 
que Eck literalmente llevó a Lutero más lejos, puesto que fue la misma Disputa 
de Leipzig la que lo proveyó de los argumentos y el convencimiento suficiente 
para seguir el camino de la ruptura, incluso frente al emperador en Worms. En 
ese sentido, es posible retomar lo presentado a lo largo del trabajo y ver que 
ciertamente la Disputa tuvo el efecto de un catalizador. Lutero salió de la Disputa 
habiendo reafirmado su teología de la justificación por la fe y reconociendo sus 
más profundas implicaciones; convencido de haber demostrado históricamente 
la invalidez de la hegemonía romana y, quizá, incluso, comenzando a apreciar 
el papel de líder que su trabajo y sus ideas le conferían al frente de Alemania. 
Y, nuevamente y sobre todas ellas, la convicción producto evidente del debate 
de que su teología y la ortodoxia romana eran irreconciliables. En suma, que 
fue la Disputa de Leipzig, precisamente por cada una de estas razones, el deto- 
nante del rompimiento de Lutero con la Iglesia Romana. Nuevas líneas de 
investigación futura aparecen ahora al preguntarse, una vez que se aprecia 
su importancia en el rompimiento, ¿hasta qué punto —en consonancia con las 
fuerzas políticas, económicas y sociales desatadas tras el rompimiento— influyó 
la Disputa de Leipzig el curso mismo de la Refoma? Y en todo caso, ¿hasta qué 
punto podría considerarse a Leipzig —en contraposición con la fijación de las 
tesis en Wittenberg (1517)— su verdadero punto de partida?

Fecha de recepción: 18/09/2009
Fecha de aceptación: 21/01/2010

104 “Charlas de sobremesa”, en M. Lutero, op. cit., p. 431.


