BUDISMO Y ETICA: ; QUE HACEMOS
CON NUESTROS MALOS SENTIMIENTOS?

JORGE GARCIiA MONTANO*

Resumen

| budismo es una de las religiones que mas estan creciendo en las socie-

dades occidentales. Es de esperarse que existan muchas expectativas y
malentendidos de sus postulados y principios. Pero sin lugar a dudas una ver-
tiente muy interesante del budismo es su vision sobre la ética y la moral. Este
ensayo tiene el objetivo general de exponer qué entiende el budismo por ética.
Comprender la mente y sus funciones es basico para operar acciones y nor-
mas que se dirijan al bienestar de uno y de los mas. En este campo, el budismo
es una profunda propuesta practica para elevar la calidad de nuestras relaciones
humanas de modo compasivo e inteligente.

Palabras clave: ética, budismo, virtud, sentimientos, conducta.

* El autor es sociélogo, maestro en Economia por la UNAM y doctor en Poblaciéon por El Colegio
de México. Actualmente imparte cursos budistas y seminarios de meditacién con base en los libros
que ha publicado sobre el tema: El Budhadharma, El arte de estar bien, La pesadilla del samsara'y
Abandona tu yo. Estan en proceso de edicion dos libros mas: La propuesta 'y Tesoros del corazén
(Ediciones Pax). Vive en la ciudad de México y es el responsable de la Academia Budista Kalamas,
pagina web: www.kalamas.org.mx

101 EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, num. 5, junio 2009, pp. 101-113.



102 Jorge Garcia Montarfio

Abstract

Buddhism is one of the religions that are growing in most Western societies.
It is expected that there are many misunderstandings and expectations of its
tenets and principles. But without a doubt a very interesting aspect of Buddhism
is your vision on ethics and morality. This test has the overall aim of exposing
what Buddhism means by ethics. To understand the mind and its functions is
basic to operate actions and rules that address the welfare of one and more. In
this area, Buddhism is a profound practical proposal to raise the quality of our
human relations so compassionate and intelligent.

Key words: ethics, buddhism, virtue, feelings, behavior.

La sabiduria oriental mas antigua en el contexto del budismo dice que en los
seres humanos realmente solo existen dos emociones sustantivas: el amor y
el miedo. Todos los demas sentimientos, buenos o malos, son ramas de estos
dos arboles inmensos. En el campo del amor y el miedo jugamos todas nuestras
partidas tanto con uno mismo como con los demas.

La idea que articula este ensayo reside en una hipétesis bastante simple
pero que implica un verdadero desafio tanto intelectual como vivencial: la na-
turaleza del ser humano es bondadosa y pacifica,’ como lo establece el Dalai
Lama en sus ensefianzas. Biolégicamente nuestra estructura fisica y corporal
esta disefiada mas para el abrazo y la ternura, que para la agresion y los actos
ofensivos. No tenemos colmillos como la mayoria de los mamiferos carnivoros;
nuestras ufias son delgadas, nunca se convierten en pezufias. Nuestro cuerpo
carece de partes resistentes como caparazones. Nuestros brazos y manos son
delgados en general, mas predispuestos a la caricia que al golpe. Somos tan dé-
biles que todas las armas que hemos inventado de cierto modo lo que hacen
es suplir nuestro déficit fisiolégico.

Seguramente todos ustedes se preguntaran ¢ por qué si somos de naturaleza
compasiva y bondadosa existe tanto mal y problemas en nuestras sociedades y
en nuestra vida personal? Al respecto, Gueshe Sonam Rinchen, un viejo monje
budista tibetano, hace referencia a la realidad actual con estas palabras:

" Dalai Lama, E/ arte de la compasién. Barcelona,Grijalvo, 2002.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, num. 5, junio 2009, pp. 101-113.



Budismo y ética: ; qué hacemos con nuestros malos sentimientos? 103

El ambiente fisico esta lleno de los resultados de nuestras acciones negativas.
Las cosechas se pierden o disminuyen, las medicinas pierden el poder de
curar, los recursos naturales se estan agotando, la comida no tiene nutrientes,
hay un surgimiento de enfermedades nuevas y las antiguas regresan de forma
mas virulenta. Hay més ladrones y criminales y las personas son mentirosas
y explotadoras méas que nunca. Los elementos basicos estédn en desequilibrio
y abundan los desastres naturales. Hay una plétora de condiciones negativas
externas e internas.?

Para la teoria budista, el mundo que vivimos esta hecho primariamente por
la mente. Es ella la creadora del mundo que experimentamos. En El Dhamma-
pada se establece que:

Somos lo que pensamos.

Todo lo que somos surge con nuestros pensamientos.
Con nuestros pensamientos construimos el mundo.
Habla y actua con mente impura
Y los problemas te seguiran
Como sigue la carreta al buey ensimismado...
Habla y actua con una mente pura
Y la felicidad te seguira.

Como tu misma sombra, inseparable.?

En el contexto del dharma, es decir, las ensefianzas dadas por Buda hace un
poco mas de 2500 afios, mente significa no sélo los procesos mentales asen-
tados en el cerebro, sino también las sensaciones, sentimientos y emociones
que el cuerpo experimenta. En pocas palabras, hay que entender por mente
todo aquello que nos sucede. Mente, por lo tanto, es espiritu.

Cuando se habla de que construimos el mundo con la mente, lo que se quiere
decir es que todo lo que nos rodea fue antes un proceso disefiado en y por la
mente. Aqui mismo, la ropa que usamos, los asientos donde estamos, la estructu-
ra de este auditorio, los jardines, nuestros libros, celulares y computadoras; todo
ha sido antes una idea, un pensamiento. Pues bien, de acuerdo con la misma
mecanica podemos afirmar que todos los hechos y circunstancias que vivimos
han sido previamente definidos de algin modo por la mente. Toda experiencia
que vivimos, ya sea agradable, desagradable o neutra, es consecuencia del
modo en que reacciona la mente a los estimulos internos y externos.

2 Gueshe Sonam Rinchen, Ocho poemas para educar la mente. Novolato, Dharma, 2005.
3 Anénimo, El Dhammapada. Vers. de Alberto Blanco. México, FCE, 2004.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 101-113.



104 Jorge Garcia Montarfio

Si asi son las cosas, entonces podemos inferir que nuestra sociedad, y en
general la cultura y la educacion, esta verdaderamente al margen de lo verda-
deramente humano. Durante mucho tiempo nos hemos dedicado a estudiar y
analizar todo aquello que tiene que ver con el mundo material, con el cuerpo.
Por eso es légico que las disciplinas médicas, biolégicas y genéticas sean ahora
las areas que mejor desempefio tienen en las ciencias en general. También nos
hemos abocado con gran esmero a construir un mundo externo que satisfaga
nuestros placeres sensitivos. Todo el marketing actual esta enfocado a satisfacer
los deseos que saturan nuestros sentidos.

La cultura occidental se ha especializado en la légica, la razén, la materia y
en las formas externas. Bioldgicamente hablando, hemos fomentado el desa-
rrollo del hemisferio cerebral izquierdo; lo cuantitativo y lo medible, los indices
y las tasas, los porcentajes y las curvas logaritmicas parecen ser el sustento
natural para pensar el mundo. En cambio, hay un franco déficit de atencién en
las cualidades que residen en el hemisferio derecho: la intuicidn, la pasion, la
poesia, el sentido, las estructuras y sistemas inmateriales de la conciencia y
la sabiduria.

El costo que estamos pagando por este desequilibrio entre la logica y la
intuicion, entre el dato y el corazon, es impresionante; a decir verdad nos en-
contramos en una situacion desastrosa.

Si bien es cierto que cada uno de nosotros tenemos el potencial para ser
personas buenas y felices, también tenemos las condiciones para ser personas
malas y perjudiciales. Las facetas del bien y el mal conviven en nuestro mundo.
En cada mente residen cientos de tendencias hacia el egoismo, la agresividad
y la maldad. Son los llamados malos sentimientos los que nos hacen sufrir, y
como sufrimos, sentimos la necesidad de hacer sufrir a los demas.

Desde el punto de vista de la practica y el estudio budistas, lo que importa,
antes que nada, es reconocer que en cada uno de nosotros habitan angeles y
demonios. Cada una de las intenciones y motivaciones para actuar pretende
dominar toda la existencia.* Hay multiples opciones, pero sin lugar a dudas es
mucho mas facil inclinarse por las voliciones negativas que por las positivas.

Y esto tiene su razon de ser. Los resultados de los actos negativos parecen
proporcionar satisfaccion inmediata a nuestros deseos. Robar hace que en un
momento tengamos lo que queremos; comer compulsivamente hace que sa-
ciemos el hambre en un instante; tener relaciones sexuales materialistas hace
que desahoguemos intempestivamente importantes energias. El poder de las

4 Dalai Lama, Adiestrar la mente. Barcelona, Casa Tibet de Barcelona/Fundacion para Preservar
la Tradicion Mahayana /Editorial Dharma, 2004.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, num. 5, junio 2009, pp. 101-113.



Budismo y ética: ; qué hacemos con nuestros malos sentimientos? 105

acciones negativas es que pretenden darnos una felicidad inmediata, de corto
plazo y de modo seguro.

Pero todos por experiencia propia sabemos que los actos negativos, las
conductas neurdticas y estresantes por satisfacer rapidamente nuestros deseos
nos traen mas problemas que felicidad. Ala larga, dice el Dalai Lama, los aspec-
tos negativos de nuestras vidas nos traen sufrimiento.

Por eso, la ética budista puede resumirse en el siguiente postulado: “Toda
accion positiva, amorosa y compasiva conlleva las semillas de la felicidad y
verdadera satisfaccion. Toda accién negativa, agresiva y egoista conlleva las
semillas del sufrimiento y del dolor”.

Ahora bien, en el contexto del budismo se parte de que el impulso natural
del ser humano es ser feliz, estar en paz y satisfecho; no desea el sufrimiento
ni la insatisfaccion. La felicidad y el sufrimiento son estados mentales o, en pa-
labras mas claras, estados animicos psicolégicos. Bajo estas consideraciones
podemos hacernos varias preguntas.

Si nuestra naturaleza humana basica es bondadosa y protectora, lo cual nos
deberia llevar a estados de felicidad profunda y de contento, ¢ por qué realiza-
mos actos negativos cuyos resultados son la insatisfaccion y el sufrimiento?
¢, Donde esta el punto de quiebre entre nuestra naturaleza amorosa y nuestras
acciones destructivas? Con mayor precision: jde dénde surgen tantos malos
sentimientos que nos hacen sufrir y que nos llevan el hacer sufrir a los que nos ro-
dean? Lo mas grave y lamentable es que hacemos sufrir a las personas que
estan mas cerca de nosotros y a las que mas amamos en la vida.

De acuerdo con las ensefianzas de Buda, la raiz fundamental de nuestras
experiencias de dolor y sufrimiento, de malestar y perturbacion interna, es la igno-
rancia, avidya en sanscrito. La ignorancia en este contexto no significa escasez
de datos, informacion y analisis, sino que se refiere a la distorsién de cémo perci-
bimos al mundo y a nosotros mismos. La ignorancia es ver de modo equivocado
los fendmenos y las experiencias que vivimos debido basicamente a que las
emociones y pensamientos surgidos como respuesta a los estimulos del mundo
no son validos; son modos de percepcion engafnosos, ilusorios y falsos.

Concebimos de modo erréneo las experiencias y los fendmenos porque se
da un desencuentro, por no decir contradiccion y enfrentamiento, entre la ma-
nera en que nuestra mente percibe y el modo real en que existen las personas,
cosas, situaciones y hechos. Hay, pues, un desfasamiento entre mi percepcién
y el modo de ser de las cosas que vivo. La ignorancia es pensar, sentir y creer
en cualidades y caracteristicas que los fendmenos no tienen.

¢,Como vemos las cosas, las personas, los hechos y circunstancias en la
vida cotidiana? Pues las vemos como si fueran entidades aisladas, fijas, solidas,

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 101-113.



106 Jorge Garcia Montarfio

definitivas y permanentes. Es decir, las vemos como si tuvieran existencia por si
mismas o como si tuvieran una esencia inmutable dentro de si, una existencia
inherente y autbnoma respecto a todo lo demas. Y bueno, ¢, cémo son entonces
las cosas que vivimos? Pues son interdependientes, variables, indeterminadas e
impermanentes.®

iEn la vida cotidiana vemos el mundo al revés! Y precisamente debido a que
tenemos una percepcion equivocada, nuestros pensamientos y emociones son
perturbados y afligidos, esto es, se encuentran en tension y en constante en-
frentamiento con la realidad en que nos desenvolvemos. Entre mas mal veamos
las cosas, mas perturbaciones mentales y mas aflicciones emocionales habra.
Estas, a su vez, son la materia prima de la que abrevan los malos sentimientos;
éstos que nos empujan a acciones egoistas y negativas, que nos hacen dafio
a nosotros mismos y a los demas.

Podemos definir como un circulo vicioso perverso este proceso de la ignoran-
cia. La cadena funciona asi: al tener una experiencia desagradable cualquiera,
es decir, al reaccionar a un estimulo que afecta a uno o varios de nuestros seis
sentidos,® y que nos desagrada, generamos una emocion turbulenta; esta emo-
cién es una forma de energia que busca afanosamente tomar lugar en el cuerpo, lo
cual nos hace sentir inquietos y experimentar malestar y al mismo tiempo nos lle-
va de manera automatica a realizar acciones compulsivas cuyos resultados
obviamente seran negativos. Al experimentar esos resultados negativos y des-
agradables reaccionamos de modo neurético, con lo cual favorecemos e incen-
tivamos los elementos que constituyen una situacion conflictiva, y ésta a su vez
nos empuja de nuevo hacia una concepcion o percepcion errénea de la situacion.
De esta manera podemos decir que las percepciones erréneas son productos
mentales de situaciones conflictivas que nosotros mismos hemos creado.

Las perturbaciones mentales y las aflicciones emocionales surgen de ver al
mundo desde la perspectiva del ego, del yo, del egoismo; procesamos todos
los estimulos externos y todas las experiencias que vivimos en funcién del ego,
de mis deseos y mis necesidades. Es asi como observamos, pensamos, sen-
timos y actuamos. Por lo tanto, toda relaciéon humana, fenémeno o suceso es

5 Dalai Lama, El ojo de la sabiduria. Barcelona, Kairds, 2002.

8 Para el budismo existen seis sentidos, cada uno con su propia conciencia y objeto de contacto.
El sentido de la vista contacta formas y desarrolla la conciencia visual; el sentido del olfato contacta
los olores y forma la conciencia olfativa. Los sentidos del gusto, auditivo y tactil trabajan de igual
modo. Es importante hacer notar que el sexto sentido es la mente, cuyo objeto de contacto son los
pensamientos y las emociones; contiene la conciencia de la conciencia, o como se dice cominmente
“darse cuenta de que se esta uno dando cuenta”.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, num. 5, junio 2009, pp. 101-113.



Budismo y ética: ; qué hacemos con nuestros malos sentimientos? 107

reducido drasticamente a un objeto al cual se le puede aplicar apego, aversion
o indiferencia, dependiendo de la sensacién que provoque.

Sila sensacion del objeto es agradable, placentera, aceptable e interesante,
entonces queremos poseerlo e integrarlo al campo de nuestra influencia y control.
En cambio, si el objeto es desagradable, indeseable, entonces lo que queremos
es expulsarlo y excluirlo de nuestro campo de contacto. Y, por ultimo, si el objeto
no es importante para nuestros intereses, entonces carece de atencién. Apego,
aversion e indiferencia forman la triada de los Tres Venenos Mentales.

Ahora bien, cuando a un flujo de sucesos de cualquier entidad lo tratamos
como objeto, es decir, como algo que se puede fijar, definir, solidificar y “dete-
ner”’ en el espacio y en el tiempo, lo hacemos con la finalidad de ejercer en él
algunos de los Tres Venenos. Engafiosamente las cualidades de los objetos
de apego y de deseo aparecen como si fueran del objeto mismo: estan cosifi-
cadas en el objeto como bueno, agradable, bello, sabroso, atractivo, delicioso,
entre otras caracteristicas positivas. Por ejemplo, el enamoramiento, el deseo
de tener un auto nuevo y miles de pulsaciones de apego mas conllevan esta
actitud mental.

El proceso inverso ocurre cuando percibimos las cualidades de un objeto de
aversion, cualidades como fealdad, insoportable, malo, odioso, entre muchas
otras; son categorias que le imputamos a todo objeto desagradable: enemi-
gos, lugares que no nos gustan, climas desfavorables y muchos otros.

Es obvio que los sentimientos de apego y aferramiento hacia los objetos de
deseo del ego aparecen como gentiles, buenos y amables. Los sentimien-
tos de aversion y odio aparecen como malos sentimientos pues todos ellos
incluyen agresion, rechazo y en muchos casos violencia.

Pero para la ética budista cualquier sentimiento que nace con la impronta
del apego o de la aversion es un sentimiento malo. Tanto los de apego como
los de aversidon conducen al sufrimiento y al malestar existencial. Por qué?
Simplemente porque todos nuestros malos sentimientos surgen de cosificar y
tratar a los flujos de sucesos (personas, situaciones, lugares y cosas) como si
fueran algo fijo, aislado, permanentes y sustanciales, como “cosas”.

La accion de apego que lleva a la codicia y a la aversion, y que tienden a
terminar en odio, requiere que nuestra mente congele el devenir que experimen-
tamos en un tiempo y espacio dados. Y asi es como catalogamos a una persona
como mi enemigo, a la otra como amigo; o definimos tal ciudad como horrible, o
aquella comida como espantosa, y asi sucesivamente. Pero en realidad ninguna
entidad, animada o no, es una forma congelada; todo es un devenir de causas
y condiciones que hacen imparables los cambios que momento a momento ex-
perimenta toda entidad. Nada es, todo es devenir. Ninguna cualidad positiva

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 101-113.



108 Jorge Garcia Montarfio

0 negativa existe en si misma en los objetos; todas ellas son imputaciones
que hace nuestra mente sobre los objetos, segun la sensacion que hayamos
experimentado en el contacto (mental, comunicativo o corporal) con el flujo de
sucesos determinado por el objeto.

El problema es que no sabemos manejar los sentimientos; nos movemos
como titeres entre las actitudes de apego, aversion e indiferencia, como si fueran
los Unicos esquemas de respuesta que podemos tener frente a las experiencias
del mundo. Dos obstaculos sustanciales se presentan cuando deseamos superar
los malos sentimientos:

1. Se establece cuando generamos pensamientos y emociones centrados en
uno mismo, en la autoestima desmesurada, en el egoismo; es decir, cuando
nos vinculamos con los demas desde el territorio del egocentrismo.

2. El obstaculo que se interpone para la supresion de los malos sentimientos
es asumir una actitud de apego y aferramiento al yo. Creemos, intelec-
tual e intuitivamente, que el yo existe de modo inherente, para si mismo
y desde si mismo, que existe como una entidad aislada, auténoma e
independiente de todo lo que lo rodea. Los malos sentimientos surgen
precisamente cuando tenemos el habito mental de creer que existimos
como una entidad alejada y aislada de los demas.”

En este punto, cabe preguntarse ¢ por qué los malos sentimientos nacen
cuando estamos ensimismados, es decir, cuando creemos que todo lo que
experimentamos debe girar alrededor del yo?, ;qué hay de malo en eso?

Cuando deseamos, creemos y queremos que toda experiencia y contacto
gire alrededor de nuestro yo, entonces forzamos a que el flujo de sucesos se
comporte de acuerdo con nuestros deseos. En otras palabras, cuando actuamos
bajo el mandato del ego, del egoismo, sufrimos y hacemos sufrir a los demas
porque propiciamos una fuerte agresion al tratar de exigir que los sucesos que ya
ocurrieron debieron de ser de otro modo; que los sucesos que estan ocurriendo
sean de otra manera, y que los sucesos que van a ocurrir sean como nosotros
deseamos. El pasado, el presente y el futuro quedan totalmente destrozados
bajo el yugo del ego, de sus apegos y aversiones.

Dado que todo suceso, sea persona, cosa o hecho, es un flujo de eventos
que no posee independencia ni autonomia, surge, se desarrolla y culmina en
funcion de numerosos factores, causas primarias y condiciones secundarias de

7 Cf. Dalai Lama, Adiestrar la mente.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, num. 5, junio 2009, pp. 101-113.



Budismo y ética: ; qué hacemos con nuestros malos sentimientos? 109

los cuales depende. Lo unico que podemos controlar son nuestras reacciones
frente a esos sucesos; por eso, todo lo que me pasa depende de mis estados
mentales.

En otras palabras, lo mas recomendable es tratar los malos sentimientos sur-
gidos del apego, la aversion y la indiferencia, como estados mentales internos.
Recordemos que las cualidades que les conferimos a los objetos de deseo y de
desagrado son construcciones de la mente misma; antes de ser sentimientos,
han de aparecer como pensamientos de adhesion frente a los sucesos que nos
agradan, y de rechazo ante a los sucesos que nos desagradan.

La ética budista no es un esquema moralista y, por lo tanto, no impone qué
hacer o no. Mas bien surge como resultado de haber comprendido cémo nuestras
percepciones equivocadas de la realidad hacen que realicemos constantemente
acciones de apego, aversion o indiferencia; todas actitudes negativas. De ahi
la importancia de comprender la realidad como es, como un flujo de sucesos
siempre inacabado, indefinido, abierto, en perenne cambio. Una mente que se
constrifie a impulsar y defender los deseos del ego, es una mente esclaviza-
da al campo de sus intereses. En cambio, una mente no ensimismada, que
piensa en los demas, que siente a los demas, sus sufrimientos y necesidades,
es una mente abierta, amplia, licida y seguramente feliz.

Ahora bien, para no producir malos sentimientos, se requiere haber entendido,
con todas sus implicaciones, las tres caracteristicas o sellos de la realidad. La
primera establece que todos los fendmenos son impermanentes: nacen debido
a causas y condiciones, y se forman de partes; después crecen y se desarrollan,
y en su momento desaparecen del mundo de las formas.

La segunda caracteristica establece, también, que todos los fenémenos con-
tienen elementos de sufrimiento. Todo es potencialmente dafiino: podemos ha-
cernos una herida con un lapiz o incluso con una hoja de papel; resbalar en un
escalén y quebrarnos la cabeza. En fin, cualquier objeto, sin excepcioén algu-
na, es susceptible de hacernos dafio en este mundo. Por eso se dice que toda
existencia contiene ingredientes de malestar e insatisfaccion.

La tercera y ultima caracteristica de la realidad es que ningin fenémeno o
entidad posee existencia inherente, de si misma y para si misma. Ya hemos
expuesto esta idea: los fendmenos estan vacios de existencia inherente y auto-
noma. Aunque en la vida cotidiana las personas, cosas y hechos se presentan
como aislados, fijos y definitivos, la verdad es que son efectos producidos por
cientos de causas, estan cambiando constantemente y son ambiguos. A este
modo de ser de los fendmenos se le llama sunyata, en sanscrito. El yo mismo
tiene esta cualidad: es insustancial, no existe en él nada que sea eterno, fijo,
permanente ni definitivo. El yo, por el cual nos desvivimos y morimos, sélo

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 101-113.



@ Jorge Garcia Montafo

existe como una imputacion al conjunto del cuerpo y la mente; pero no existe
por si mismo ni para si mismo. Unicamente se hace evidente en funcién de sus
relaciones con los demas.

Al principio de este articulo establecimos que para el budismo el sufrimiento
es resultado de una mala percepcion de las cosas, de los fendmenos. Ahora
ya podemos definir los errores de percepcion que generamos debido a nuestra
ignorancia al tratar a la realidad como si existieran en ella objetos de apego,
aversion e indiferencia por si mismos. También postulamos que los malos
sentimientos surgen precisamente cuando percibimos erroneamente lo que
experimentamos: cuando construimos o cosificamos como objetos mentales a
un flujo de sucesos. Sufrimos porque, en un momento dado, el objeto mental
solidificado choca con el flujo de sucesos que no se deja objetivizar.

Los errores de percepcion enturbian la mente y sustentan los sentimientos
negativos. Basicamente son tres:

1. Considerar lo impermanente y cambiante como permanente y fijo; este
error genera el miedo a que los fendbmenos cambien; por desgracia siempre
lo hacen, lo deseemos o no.

2. Tendemos a ver la felicidad donde hay sufrimiento. Este es un nivel muy
fino de la existencia. Pero se trata de que no somos capaces de ver el
bienestar fisico como una simple disminuciéon del malestar. Comemos
porque tenemos hambre; dormimos porque estamos cansados. Todo
placer sensual y mental contiene un fuerte potencial de sufrimiento. Por
ejemplo, si tenemos hambre y comemos mas de lo debido de seguro nos
dard indigestion.

3. Tomamos las experiencias negativas como fuentes de placer. Es un
mecanismo parecido al del error anterior; de hecho, casi todo lo que ha-
cemos para satisfacer nuestros deseos aparece como fuente de placer,
pero termina en experiencia negativa. Por ejemplo, cuando compramos
un auto nuevo y mas tarde tenemos un grave accidente en él. La fuente
de placer origina sufrimiento.®

La clave para resolver este asunto de los malos sentimientos reside en
darnos cuenta de como distorsionamos las experiencias que nos suceden.
Las percepciones, interpretaciones y juicios sobre las personas con las cuales
interactuamos vy las situaciones que vivimos se sustentan en los criterios de

8 Dalai Lama, Caminos hacia el Nirvana. Barcelona, Kairds, 2007.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, num. 5, junio 2009, pp. 101-113.



Budismo y ética: ; qué hacemos con nuestros malos sentimientos? 111

agradable (apego), desagradable (aversion) e indiferencia (no me importa).
Criterios que aparecen como cualidades de los mismos objetos, cuando son
construcciones de nuestra mente. Esta confusiéon nos hace torpes y poco vir-
tuosos para tratar con habilidad y asertividad los conflictos que la vida personal
y social nos plantea.®

Los malos sentimientos aparecen cuando no sabemos reaccionar adecua-
damente, es decir, de manera sensible, pacifica, abierta y constructiva, a las
diversas dificultades que conlleva la existencia. Los malos sentimientos surgen
porque no hemos adiestrado la mente para que reconozca, acepte y transforme
las causas que originan felicidad y las que generan sufrimiento. Estamos muy
acostumbrados a confundir la felicidad con la satisfaccion y el placer; creemos
que la felicidad proviene del mundo externo, de poseer cosas.

Cuando nuestras demandas por ser felices y no sufrir no se cumplen, que es
lo mas comun, generamos sentimientos de ansiedad, miedo y frustracién, que
al acumularse se convierten en estados mentales de agresion, celos, envidia
y odio. En gran medida, estos sentimientos crecen en la medida en que nos
sentimos importantes, en centro del universo. Por eso acostumbramos echarles
la culpa a los demas, al clima, a la suerte y hasta a los astros cuando no se
cumplen nuestros deseos.

En este contexto vale decir que todos los problemas provienen de las sen-
saciones desagradables. Trabajamos, luchamos y nos esforzamos por evitar
estas sensaciones. No nos gusta la verdad del sufrimiento, la inevitabilidad de
los cambios, de la impermanencia y de la insustanciabilidad porque en el fon-
do lo que deseamos con mayor vehemencia es tener estabilidad, una identidad
durable, seguridad y pertenencia.

Ese es el sentido que tiene, por ejemplo, luchar por un apellido, por un buen
nombre, por una identidad profesional, por conservar un patrimonio, tratando de
olvidar la terrible verdad de que todo eso tiene la propension inevitable de de-
saparecer, de ser destruido, a veces so6lo en unos cuantos segundos. Nos en-
canta creer en la existencia inherente porque asi tenemos la ilusion de convertir
lo que es realmente impermanente en permanente, lo que es insustancial en
sustancial y lo que es sufriente en placer.

Cuando las cosas no son como queremos, surgen de inmediato los malos
sentimientos como una respuesta egocéntrica al modo de ser propio de los fe-

9 Una obra excelente que estudia las emociones destructivas y, por ende, sus repercusiones
en los actos negativos y agresivos que resultan de ellas es la de Daniel Goleman y Dalai Lama,
Emociones destructivas. Buenos Aires, Vergara, 2004.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 101-113.



@ Jorge Garcia Montafo

noémenos y circunstancias que vivimos. El odio —y todas sus derivaciones— es
producto de una mente perturbada que imputa la cualidad de desagradable al
objeto odiado; ademas, como suele suceder, exagera mucho las cualidades
negativas. Por tanto, es la maxima expresion de los malos sentimientos.

Pero entonces, s qué hacemos con nuestros malos sentimientos? Repasemos
rapidamente las hipétesis que hemos planteado. Primera: acciones negativas,
que hacen dafio a uno mismo y a los demas, producen las causas y las condi-
ciones del sufrimiento. Acciones positivas, que benefician a los demas, producen
estados de felicidad. Sufrimiento y felicidad son estados mentales en la medida
en que responden a las diversas circunstancias existenciales.

Segunda: los malos sentimientos nacen de percepciones equivocadas de
cdmo es la realidad. Estimamos a nuestro ego como lo maximo, centralizamos
todos nuestros criterios y demandas en nuestras motivaciones, pensamientos,
emociones y acciones en el yo, ya que creemos que somos lo mas importante
del universo. El yo no es algo fijo ni permanente, sino inestable e inseguro como
todos los demas fendmenos mentales. Por mas que deseemos que no sea asi,
siempre sera algo indeterminado, ambiguo e impermanente.

Tercera: la codicia, el odio y la indiferencia son los venenos que destruyen
la paz mental; ésta es indispensable para tener buenos sentimientos y realizar
acciones positivas a favor de los demas. Mientras sigamos produciendo estos
venenos, es decir, reaccionando con apego a lo que nos gusta, con aversion
a lo que nos desagrada y con indiferencia a todo aquello que no nos importa,
no dejaremos de tener mentes perturbadas y emociones aflictivas. Si hay pen-
samientos y emociones negativos solo se pueden esperar acciones negativas
que destruiran el bienestar de uno mismo y de los demas.

Por lo tanto, a los malos sentimientos hay que manejarlos con ética; es
decir, primero es necesario reconocerlos como tales, sin culpa, sin tratar de
reprimirlos, tampoco sublimarlos ni mucho menos ignorarlos. Asi son y punto.
Segundo, al reconocerlos podemos aceptarlos, tener una idea clara de por qué
los sentimos y que son originariamente puro pensamiento. Y tercero, aprender
a transformar la energia que conllevan los malos sentimientos en una fuerza
que favorezca el bienestar de los demas, teniendo en cuenta que todo mundo
sufre, y la mayoria de las veces mucho mas que uno.

En resumen, se trata de adiestrar la mente en la sabiduria de cémo son los
fenémenos en verdad y en la compasion que nos permite superar el egoismo y
el miedo, centrado en el ensimismamiento, para ayudar a que los demas dejen
de sufrir y consigan las condiciones para alcanzar la felicidad, que es el ver-
dadero amor. Como lo propone el Dalai Lama: de egoistas estupidos hay que
convertirnos en egoistas inteligentes, sabiendo que la felicidad y el bienestar

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, num. 5, junio 2009, pp. 101-113.



Budismo y ética: ; qué hacemos con nuestros malos sentimientos? 113

de los demas nos producira a nosotros mismos la felicidad y la paz, es decir,
una vida sin miedo y sin ansiedades.°

El método mas eficiente y asertivo para anular los malos sentimientos consiste
en pensary actuar en funcion de los demas, de sus necesidades y sufrimientos.
Esta es en esencia la ética budista.

Fecha de recepcion: 08/10/2008
Fecha de aceptacion: 20/01/2009

0 Dalai Lama, El poder de la compasion. Barcelona, Ediciones Martinez Roca, 2001.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 101-113.



