
En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.131

Resumen

Este ensayo analiza el trabajo de Julia Thecla, pintora surrealista de Chicago, 
quien no es tan conocida dentro de la historia del arte. Cuando se aborda 

este tema dentro de la literatura especializada en historia del arte, la mayo- 
ría de los académicos han fallado en entender las implicaciones de la mascarada 
del vestir de Thecla, ya sea como bailarina, niña pequeña, vaquera o pájaro, y 
las inusuales escenas de sus cuadros. En lugar de esto, se suele creer que las 
representaciones que Thecla hace de niñas y pequeños animales son esce- 
nas de un “mundo de fantasía”, sin embargo se subestima el papel que juegan 
dichas representaciones como signos a través de los cuales se podía crear un 
orden alternativo y autónomo, que no estuviera sujeto a la marginalización de 
las mujeres artistas que era característica del periodo de Thecla. En este artícu- 

LA MASCARADA DEL VESTIR DE JULIA THECLA
COMO UN ACTO DE RESISTENCIA1

Joanna Gardner-Huggett*

1 Este escrito fue presentado por primera vez en la Conferencia Anual de la Courtauld History 
of Dress Association sobre el tema de “Vestido y género”, celebrada en el  Courtauld Institute, 
en Londres, el 2 de julio de 2004. Quiero agradecer a la organizadora de la conferencia, Sophie 
White, así como a todos los participantes por sus valiosos y agudos comentarios con respecto a 
mi trabajo.

* DePaul University, Department of Art and Art History, jgardner@depaul.edu. 



132	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

lo se argumenta que si situamos la mascarada del vestir de Thecla dentro del 
horizonte teórico de Joan Riviere, Judith Butler y Linda Kintz, se hace evidente 
que los cuadros que Thecla pintó entre las décadas de los treintas y cuarentas 
del siglo pasado, sirven como un espejo y como un testimonio de su vestido en 
apariciones públicas, como una estrategia que tenía por fin principal el evitar la 
oposición patriarcal a la presencia femenina en los ámbitos comerciales y de  
la crítica relacionada con el mercado del arte.

Palabras clave: Chicago, Proyecto Federal de Arte, femme-enfant, género, Julia 
Thecla, mascarada del vestir, representación, Joan Riviere, estilo teatral en el 
vestir, autorretrato, surrealismo, realismo mágico, mujeres, artistas del Salón 
de Chicago,

Abstract

This essay examines the paintings of the Chicago Surrealist Julia Thecla (1896-
2003) who remains relatively unknown in art history. When discussed in art 
historical literature, scholars fail to address the connection between Thecla’s 
public sartorial masquerades as ballerinas, little girls, cowgirls and birds and the 
whimsical scenes in her paintings. Instead, Thecla’s depictions of young girls and 
small animals are merely understood as scenes of “make-believe” and overlook 
their roles as surrogates for the artist where they can create an alternative and 
autonomous order not subject to marginalization women artists experienced du-
ring this period. This article argues that by situating Thecla’s female masquerade 
within the theoretical frameworks of Joan Riviere, Judith Butler and Linda Kintz, 
it becomes evident that Thecla’s paintings from the 1930s through the 1940s 
serve as a mirror and document of her public performances of dress in order to 
circumvent patriarchal opposition to women’s presence in both the critical and 
commercial realms of the art market. 

Key words: Chicago, Federal Art Project, Femme-enfant, Gender, Julia Thecla, 
Masquerade, Performance, Joan Riviere, Sartorial, Self-fashioning, Self-portrai-
ture, Surrealism, Magic Realism, Women, Artists’ Salon of Chicago.

Julia Thecla (1896-1973), pintora de mundos enigmáticos, profesionalmente ac-
tiva entre los años veintes y sesentas, puede ser presentada de la mejor manera 
a partir de una de sus fotografías tomada en la inauguración de la exposición 
de 1936 en el Art Institute of Chicago, donde se exhibió su obra Girl with a hat 



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 133

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

(Niña con un sombrero) que data del mismo año (fig. 1). A primera vista, su traje 
y su blusa estampada no parecen alejarse demasiado de la vestimenta típica de 
su época, pues efectivamente se sabe que en aquella oportunidad, la amiga y 
mecenas de la artista, Marian Andreas, le había prestado el traje y la blusa con 
los que Thecla aparece en la foto, para que pudiera vestirse apropiadamente 
para la ocasión.2 No obstante, la artista se las arregló para mantener ciertos 
elementos propios de su singular estilo, utilizando pestañas falsas hechas a 
partir de un viejo abrigo de marta, peinándose con rizos marcados y pintando 
sus labios con un labial de un tono rojo brillante. En la foto se nota que las ropas 
le quedaban un poco grandes, como si una niña estuviera jugando a disfrazarse 
con las ropas de su madre o de su hermana mayor.

En un autorretrato, también de 1936, podemos ver todavía más claramente 
la feminidad excesiva que la artista solía adoptar, en aras de poder negociar 

2 Barton Faist, amigo de Marian Andreas, me contó esta anécdota durante una entrevista per-
sonal realizada el 8 de agosto de 2002.

Fig.1. Fotografía de Julia Thecla at the Art Institute of 
Chicago, 1936. Colección de Barton Faist, Chicago.



134	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

con un mundo artístico que no recibía bien a las mujeres (fig. 2). En la obra 
se representa a sí misma con un pequeño sombrero tipo boina con una pluma 
blanca, de cuyo borde cae un velo cubierto con diminutas estrellas blancas, como 
las de la blusa de la fotografía de la exposición. También tiene puesto lo que 

parece ser una chaqueta de terciopelo negro con un acabado triangular en las 
mangas y un delicado cuello de brocado blanco. Thecla mira a lo lejos, más allá 
del espectador, enmarcada por hojas otoñales y resistiendo cualquier conexión 
con el público. Como Norma Lifton ha observado, “el mensaje de Thecla es 
ambiguo: mírame, pero no pienses que puedes poseerme. Debido a su carácter 
pintoresco y encantado, su obra está a nuestra disposición solamente en sus 
propios términos, lo cual, a final de cuentas, implica un cierto tipo de poder”.3

Como sugieren la fotografía y la pintura aquí descritas, Thecla rechazaba el 
vestido al estilo masculino que era tan popular para la así llamada nueva mujer 
de los años veintes, aunque sin dudas, la artista se identificaba con los aspectos 
más importantes de su lucha, como el derecho de la mujer al voto, la oportu-
nidad de competir con los hombres en términos de igualdad, y con el derecho 
femenino a fumar, beber y bailar en público. Sin embargo, resulta interesante 

Fig. 2. Julia Thecla, Self-Portrait, 1936. Opaque watercolor and charcoal on cardboard, 10 3/4 x 8 
1/2 in. Illinois State Museum, Springfield, Illinois.

3 Norma Lifton, “Review of Julia Thecla: State of Illinois Gallery”, en New Art Examiner, sep-
tiembre, 1986, p. 47.



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 135

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

constatar, que antes que mencionar cualquier otro aspecto característico de 
Thecla, sus amigos solían hacer hincapié en su peculiar vestimenta infantil de 
estilo victoriano. Así por ejemplo, Parker Panttila, un compañero pintor de la 
artista comentaba: 

Ella prefería las combinaciones de trajes muy femeninos, como la chaqueta 
de bolero. Utilizaba zapatillas como de muñeca con una tira por encima del 
empeine y medias de seda de tonos cremosos. Todo lo que usaba tenía un 
sabor a fines de siglo, y generalmente, era de esa época”.4.

David Porter, un amigo cercano de Thecla, comenta también:

Recuerdo que usaba su cabello rojizo, con un tono como de zanahoria, con 
largos caireles, como la pequeña niña que ella misma pensaba que era. Usaba 
pequeños chalecos, faldas acolchadas con cintillas apretadas alrededor de 
la cintura, remates vistosos y botas cortas abotonadas. Llevaba consigo los 
más peculiares bolsos, llenos con pequeños lápices labiales y maquillaje. Su 
inusual sombrero de paja y ala plana frecuentemente tenía un prendedor que 
destellaba desde su posición ladeada”.5

También los historiadores del arte y los curadores han notado las singula-
res elecciones de Thecla en el vestir, aunque frecuentemente han fallado en 
entender las implicaciones que la vestimenta de la artista proponía desde una 
perspectiva de carácter teatral. Dicho aspecto sí fue advertido por Maureen 
MacKenna cuando afirmaba que:

Existen historias que cuentan que Thecla llegó a una inauguración en el Insti-
tuto de Arte vestida como vaquera (en una época en la cual el vestido formal 
era la regla), se presentó en una fiesta elegante con un tutú de bailarina, y 
se la vio pegando plumas cuidadosamente sobre sí misma para asistir al 
baile de algún artista como un pájaro extraño. Ella disfrutaba la teatralidad 
de vestirse con disfraces, quizá como otra manera de ingresar al mundo de 
la fantasía.6

Cuando McKenna describe la vestimenta teatral de Thecla como un medio 
para “ingresar al mundo de la fantasía”, sugiere que el disfraz de la artista podría 

4 Parker Panttila, “Julia Thecla”, p. 32.
5 David Porter, “A Valentine for Julia”, en Julia Thecla, 1896-1973. Catálogo de exhibición. 

Springfield, Illinois State Museum, 1984, p. 29.
6 Maureen McKenna, “Julia Thecla”, en Julia Thecla, p. 24.



136	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

funcionar como un signo potencial de resistencia no verbal. Habiendo comen-
zando su carrera a finales de los años veites, Thecla, como muchos otros en 
Chicago, estaba fascinada por las imágenes de los sueños, las alucinaciones 
y el inconsciente,7 y su estilo teatral en el vestir puede interpretarse como una 
reflexión sobre la afirmación de Joan Riviere, según la cual la feminidad expre-
sada a manera de mascarada era una manera de “esconder los rasgos mas-
culinos en la mujer e impedir así las represalias esperadas si es que se los en- 
contraba”.8 Como concluyó Linda Kintz, “para la mujer el disfraz representa un 
medio para ganar algún control sobre el imaginario cultural en relación con las 
mujeres”,9 es decir, en una herramienta crítica para una artista mujer de aquel 
entonces. 

La descripción que hace Porter de Thecla como “la pequeña niña que ella 
misma pensaba que era” revela un segundo plano de interpretación para enten-
der el disfraz de Thecla no solamente como una señal de feminidad excesiva, 
sino también como una forma de asumir el rol de femme-enfant (mujer-niña) tan 
frecuente en sus autorretratos. Podemos concluir que las pinturas de Thecla sir-
ven como un espejo y como un testimonio de su vestido en apariciones públicas, 
como una estrategia que tenía por fin principal el evitar la oposición patriarcal 
a la presencia femenina en los ámbitos comerciales y de la crítica relacionada 
con el mercado del arte. Esta estrategia de actuación, tal como la describió Ri-
viere, y más recientemente Judith Butler y Linda Kintz,10 constituyó para Tecla, 
una táctica tan subversiva como su participación en grupos promotores para 
lograr una mayor “visibilidad” de las mujeres en las artes, tales como el Salón 
de Chicago para Mujeres Artistas, en los años cuarentas y cincuentas.

7 Para una historia general sobre los artistas de Chicago y la pintura Fantástica, incluyendo 
una breve discusión sobre el trabajo de Thecla, véase Susan S. Weininger, “Fantasy in Chicago 
Painting: “Real ‘Crazy’, Real Personal, and Real Real”, en Chicago Modern Pursuit of the New. 
Chicago, Terra Museum of American Art, 2004, pp. 67-78.

8 Joan Riviere, “Womanliness as Masquerade”, en International Journal of Psycho-Analysis, núm. 
10, 1929; reimpreso en Victor Burgin, James Donald y Cora Kaplan, eds., Formations of Fantasy. 
Nueva York, Methuen, 1986, p. 38.

9 Linda Kintz, The Subject’s Tragedy: Political Poetics, feminist theory and drama. Ann Arbor, 
Universidad de Michigan, 1992, p. 133.

10 Véanse las obras de Judith Butler, Gender Trouble. 2a. ed. Nueva York, Routledge, 1999 y Bodies 
that Matter, On the Discursive Limits of “Sex”. Nueva York, Routledge, 1993; Linda Kintz, op. cit.



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 137

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

La invención de Thecla de su propia biografía

A pesar de que su obra ha sido coleccionada por numerosos museos estadouni-
denses a lo largo de su carrera, existe poco material publicado sobre Thecla, con 
la excepción de algunos pocos ensayos incluidos en catálogos de exhibiciones 
locales.11 En este sentido, resulta interesante comparar a Thecla con la artista 
neoyorquina Florine Stettheimer (1871-1944) pues la obra de esta última también 
fue virtualmente desconocida hasta la aparición del estudio monográfico hecho 
por Bloemink en 1933. A pesar de que ambas artistas mujeres eran de estratos 
sociales y económicos muy diferentes, pues Thecla provenía de una familia de 
clase media rural, mientras que Stettheimer había nacido en el seno de una 
familia judía acomodada de Nueva Cork, ambas fueron relegadas al estatus de 
“artistas menores”, en el caso de Stettheimer, alegando que ella pintaba lo que 
entonces era catalogado como escenas “ultra-femeninas” en un estilo artístico 
que no resultaba acorde con los cánones visuales y teóricos del modernismo.12 
Por otra parte, en un estudio sobre las mujeres escritoras que trabajaban solas, 
Nancy Burke demostró que la soledad femenina “ha sido tradicionalmente vista 
con sospecha”,13 aspecto que puede ser fácilmente extrapolado a las artistas 
visuales, especialmente a Thecla. Como Stettheimer, ella no estaba román-
ticamente ligada a un artista varón famoso que la ayudara a mantenerse y a 

11 Las pinturas, impresos y dibujos de Julia Thecla se encuentran en las colecciones de The Arts 
Club of Chicago (Chicago, Illinois), The Art Institute of Chicago (Chicago, Illinois), The David and 
Alfred Smart Gallery (The University of Chicago, Chicago, Illinois), DePaul University Art Museum 
(Chicago, Illinois), Hirshhorn Museum and Sculpture Garden, Smithsonian Institution (Washington, 
D. C.), Illinois State Museum (Springfield, Illinois), The Museum of Contemporary Art (Chicago, 
Illinois), The Museum of Modern Art (New York, New York), The Newark Museum (Newark, N. J.), 
y The Sheldon Swope Art Gallery (Terre Haute, Indiana). Un número sustancioso de sus obras 
permanence en colecciones privadas. El estudio más extensor sobre el trabajo de la artista y su 
carrera es el catálogo de la exhibición escrito por Maureen McKenna, Julia Thecla, citado ante-
riormente. Aunado a un ensayo sobre la curación, el texto también incluye rememorias de amigos 
y contemporáneos de Thecla: Katherine Kuh, David Porter, Parker Panttila, Phyllis Ford-Choyke, 
and Harry Bouras. Su trabajo también figura en: “After the Great Crash, New Deal Art in Illinois” 
(Springfield, IL: Illinois State Museum, 1983), “The ‘New Woman’ in Chicago, 1910-1945: Paintings 
from Illinois Collections” (Rockford, Illinois, Rockford Art Gallery); “Art in Chicago 1945-1995” (Chi-
cago: Museum of Contemporary Art, 1996) y “Work*People*Art, Selections from the Works Project 
Administration (Springfield, Illinois State Museum, 2002); “Chicago Modern 1893-1945, Pursuit of 
the New” (Chicago, Terra Museum of American Art, 2004).

12 Barbara Bloemink, “Florine Stettheimer, Alternative Modernist”. Ph. D. diss., Universidad de 
Yale, 1993.

13 Nancy Burke, “InVisible Worlds: On Women and Solitude”, en Gender and Psychoanalysis, 
an Interdisciplinary Journal, núm. 2, julio, 1997, p. 329.



138	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

promover su trabajo, pues Thecla vivió por su cuenta hasta que ingresó a un 
Casa de caridad católica en los años sesentas.14 Como resulta común en los 
juicios emitidos por los historiadores del arte con respecto a las mujeres artis-
tas, la elección de Thecla con respecto a su autonomía personal, la ubicó, casi 
automáticamente, en los márgenes del mundo artístico, tanto desde el punto 
de vista social, cultural como económico, a pesar de que en su época fue un 
personaje integral de los grupos alternativos y de las galerías comerciales de 
Chicago. Estos prejuicios han contribuido a marginar a Thecla y a verla como 
una derivación de sus contemporáneos masculinos, como Ivan Albright (1897-
1983), cuyo realismo-mágico siempre ha atraído más la atención de los histo- 
riadores del arte y del mercado artístico, a pesar de que en vida ambos artis- 
tas frecuentemente exhibían sus obras juntos y de haber participado en las 
mismas organizaciones artísticas de la época.15

Se sabe muy poco de los antecedentes tempranos de Thecla, pero rápida-
mente se descubre que ella se ocupó de construir su propia biografía, del mismo 
modo en que lo hizo con su vestimenta. David Porter expresó, “yo no sé nada 
acerca de sus orígenes familiares. En una ocasión, ella me dijo que era de origen 
escocés-irlandés, en otra me dijo que era esquimal”16 y Panntila señaló que “ella 
disfrutaba de ser reservada sobre su trabajo y de envolverlo juguetonamente 
en su misterio”.17 Bloemink nos recuerda que “en el pasado, muchas mujeres 
artistas, cultivaban la excentricidad y la oscuridad en sus vidas personales co- 
mo un medio para controlar la percepción de su obra”.18 Ciertamente, Thecla 
se unió a Stettheimer en esta práctica. Se sabe que a sus visitas solía exigirles 
que usaran códigos secretos para ingresar a su estudio y que sacaba a pasear 
a sus pollos mascotas por la calle.19 Panttila recuerda también que Thecla le 
escribía desde Paris en sueco y que firmaba como “Walter P”, en alusión a su 
paloma mascota, Walter.20

14 Barbara Bloemink, “Florine Stettheimer Becoming Herself”, en Kristen Frederickson y Sarah E. 
Webb, eds., Singular Women, Writing the Artist. Berkeley, Universidad de California, 2003, p. 112.

15 Para una revisión general sobre Ivan Albright, véase: Michael Croydon, Ivan Albright. Nueva 
York, Abbeville Press, 1978 y Phylis Floyd, Ivan Albright Collection, Hood Museum, Dartmouth 
College. Hanover, NH, The Museum, 1987.

16 D. Porter, “A Valentine for Julia”, en op. cit., p. 29.
17 P. Panttila, “Julia Thecla”, en op. cit., p. 33.
18 B. Bloemink, “Florine Stettheimer, Alternative Modernist”, p. 114.
19 Barton Faist relató las anécdotas del uso de códigos secretos por parte de Thecla así como del 

sacar a pasear a sus pollos mascota. Barton Faist, entrevistado por la autora, 8 de agosto de 2002. 
20 P. Panttila, “Julia Thecla”, p. 32.



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 139

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

Sabemos que Thecla fue la cuarta de cinco hermanos y que nació en la 
comunidad rural granjera de Delavan, Illinois, aproximadamente a 200 millas 
al sur de Chicago, en 1896; aunque ella usualmente documentaba su fecha de 
nacimiento como “Febrero 1 ___”.21 Comenzó a dibujar cuando tenía tres años, y 
como ella misma recordaba, estudió por primera vez con una “mujer pequeña de 
edad avanzada” y “gané mi primer premio a la edad de doce años y el siguiente 
a los catorce, por dibujar a nuestro perro ...”.22 Después de graduarse del ba-
chillerato, asistió a la Escuela Normal del Estado de Illinois durante un verano 
y más adelante impartió clases a alumnos del primero al séptimo grado en la 
Escuela de Tazewell County. En 1920, se mudó a Chicago donde comenzó el 
proceso de recrearse a si misma al deshacerse de su apellido Connell. Thecla 
prefería su nombre intermedio, otorgado por su madrina y tía paterna en honor 
a la santa del siglo viii quien fuera la secretaria y coautora de los textos de San 
Pablo, porque le fascinaban las vidas de los santos, particularmente sus escapes 
milagrosos de sus muchos peligros.23 Una vez que se estableció en la ciudad, se 
ganó la vida restaurando antigüedades y obras de arte, y rápidamente comenzó 
a involucrarse en varios grupos y organizaciones que apoyaban a los artistas 
contemporáneos, tales como la No-Jury Society y los Neoterics y comenzó a 
participar también en exposiciones en el Art Institute.24

Esta información biográfica provee una comprensión parcial del desarrollo 
de Thecla como artista y en relación con la historia de sus exposiciones. Con un 
material documental tan extremadamente limitado, la creencia inicial pareciera 
ser que no podríamos acceder al significado de sus obras. Sin embargo, tal y 
como Bloemink hizo notar en el caso de Stettheimer: “La ausencia de información 
factual y personal… le dio a su obra una oportunidad de respirar, liberándola del 
obstáculo del prejuicio en contra de las mujeres que trabajan en una profesión 
mayoritariamente masculina”25. En el texto me gustaría sacar provecho de la 
aplicación de dicha observación con respecto a la obra de Thecla, y utilizar los 
lentes del “vestido” y del género para entender cómo ella construyó un mundo 
en donde su autorepresentación no se mantuvo en los márgenes. Del mo- 
do en que su breve biografía y los testimonios de sus amigos lo indican, ella era 

21 Cf. El curriculum vitae de Julia Thecla de 1936 y 1941, que fue entregado al Art Institute of 
Chicago, Pamphlet Collection, Ryerson y Burnham Libraries, Art Institute of Chicago, Chicago, 
Illinois.

22 Phyllis Ford-Choyke, “On Julia Thecla,” en Julia Thecla, 36.
23 Idem.
24 Cf. M. McKenna, “Julia Thecla”, en op. cit., pp. 60-61, para una descripción detallada sobre 

la exhibición.
25 B. Bloemink, “Florine Stettheimer, Alternative Modernist”, p. 114.



140	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

consciente de cómo el hecho de autoconstruir su historia personal resultaba 
un medio efectivo para navegar por el mundo del arte contemporáneo. En las 
secciones subsecuentes de este trabajo, esta característica será extrapolada 
para interpretar las pinturas y los autorretratos de la artista.

La mascarada femenina
como resistencia no verbal

Kaja Silverman sostenía que en la segunda mitad del siglo xx, “la vestimenta 
imaginativa se convirtió en un modo de confrontación —una forma de retar no 
solamente a los valores dominantes, sino también a los límites de las clases y 
los géneros tradicionales...”26. Esta práctica de la “vestimenta imaginativa” como 
un medio para comunicar señales de resistencia no verbal, particularmente 
por medio de la feminidad excesiva, ocurrió antes y después de dicho siglo y 
ciertamente Thecla no fue la excepción. Artistas como Frida Kahlo (1907-1954) 
y Léonor Fini (1918-1996), quienes figuraron junto con Thecla en la exhibición 
de Peggy Guggenheim, titulada “31 Mujeres” en Art of This Century27 en 1943, 
también reconocieron el poder de la de la puesta en escena de la mascarada 
femenina. En sus numerosos autorretratos Kahlo reiteradamente reinventaba 
su identidad personal y política a través de vistosos ornamentos y elaborados 
vestidos artesanales.28 En sus autorretratos Kahlo asumía variados roles que 
abarcaban desde el de la adorada y hacendosa esposa como en el Retrato de 
Frida y Diego de 1931, donde se la ve con un vestido tradicional mexicano, 
de acuerdo con las exigencias hechas por los coleccionistas de curiosidades y 
patrocinadores de su esposo, hasta obras como Autorretrato en la frontera de 
México, de 1932, en donde utiliza el arte indígena mexicano, como un collar 
hecho con un cráneo y huesos para invocar a la Coatlicue, y un vestido de te-
huana típico de las mujeres zapotecas, quienes personifican el ideal de libertad 
e independencia económica del género, como símbolo de la resistencia frente a 
la explotación norteamericana de México.29 Fini, quien se rehusaba a “aceptar 

26 Kaja Silverman, “Fragments of a Fashionable Discourse”, en Studies in Entertainment, Critical 
Approaches to Mass Culture. Bloomington, IN, Universidad de Indiana, 1986, p. 148.

27 Para una amplia discusión sobre esta exhibición, véase Siobhán Conaty, Art of This Century: 
The Women. East Hampton, Nueva York, Pollock-Krasner House and Study Center, 1997.

28 Whitney Chadwick, Women Artists and the Surrealist Movement. Nueva York, Thames and 
Hudson, p. 90.

29 Es necesario hacer notar que Kahlo experimentó con adoptar cierta masculinidad a través 
de la mascarada, como puede verse en Self-Portrait with Cropped Hair de 1940. Hayden Herrera, 



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 141

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

un mundo definido por las instituciones masculinas”30, usó el vestido femenino, 
tanto públicamente como en sus pinturas, para desafiar el control patriarcal. En 
una fotografía de 1949, podemos ver a la artista en su estudio usando una falda 
larga de satín blanco con una blusa sin mangas, de franjas blancas y negras, 
y su cabello cuidadosamente arreglado, creando así una imagen de la artista 
profesional, en términos decididamente femeninos31.

A diferencia de Kahlo y Fini, existen pocas fotografías de Thecla y de la re- 
presentación pública de su singular vestir del tipo de la que señalamos en la 
introducción de este trabajo; por lo que son más bien sus pinturas, principalmente 
sus autorretratos, las que nos sirven como testimonio de su práctica teatral en 
el vestir.32 En Chess: White’s Move (Ajedrez: El turno de las blancas), de 1939, 
producida para el Federal Art Project (fap), donde Thecla se autorepresenta con 
un amigo, podemos ver una actuación literal del caso histórico-psicoanalítico de 
Joan Riviere de una mujer profesional, que recurre a “la feminidad como disfraz”, 
referida anteriormente (fig. 3). Alejándose de su oponente masculino en una 
partida de ajedrez, vemos a Thecla con su cabello rojizo y rizado recogido por 
un reluciente moño blanco, adornado con diminutas estrellas blancas, tal co- 
mo en el velo del retrato anterior. También lleva un collar de brocado rígido de 
color blanco y una elaborada blusa dorada, decorada con un patrón geométrico 
que recuerda el vestido isabelino. En este caso, Thecla se apropia de dicho 
estilo de vestido y sugiere así una identificación directa con la reina Isabel I de 
Inglaterra, quien utilizaba sus retratos para contrarrestar la oposición política 
ante los gobernantes femeninos y luchaba por permanecer soltera, tal como lo 
hizo Thecla, quien celebraba su soledad en sus pinturas, demostrando así su 
resistencia ante la comunidad artística dominada por los hombres.33 El oponente 

Frida, A Biography of Frida Kahlo. Nueva York, Harper and Row, 1983, pp. 123-125; Janice Helland, 
“Culture, Politics and Identity: Frida Kahlo”, en Norma Broude y Mary D. Garrard, eds., The Expanding 
Discourse, Feminism and Art History. Boulder, CO., Westview Press, 1992, p. 399.

30 W. Chadwick, op. cit., p. 86.
31 Al igual que Thecla, Fini era conocida por vestirse con el disfraz elaborado de un pájaro. Cf. 

W. Chadwick, op. cit., fig. 93.
32 Tampoco queda claro donde compraba Thecla su guardarropa. David Porter comentó que 

alguna vez acompaño a Thecla a una tienda de objetos de segunda mano en busca de marcos 
viejos. Quizá ella compraba sus vestidos y accesorios de esta misma forma. D. Porter, “A Valentine 
for Julia”, en op. cit., p. 29.

33 A pesar de que Thecla ya había utilizado este estilo isabelino en la vestimenta de algunos 
trabajos anteriores, es interesante que la pintura Henry VIII, Edward VI and Elizabeth I (Professors 
and Defendors of the True Catholicke Faythe), de 1597, haya sido donada por Kate S. Buckingham 
al Art Institute of Chicago (aic 1938.311) un año antes de que Thecla completara este trabajo, 



142	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

de Thecla está tan absorto pensando su siguiente movimiento, que no se da 
cuenta de que la artista creó un tablero de ajedrez no autorizado: ocho cuadros 
por siete, en lugar de ocho por ocho. Su excesiva feminidad disfraza su intenso 
deseo de ganar una partida, y como sostenía Riviere, “[...] ella se siente como si 
estuviera ‘interpretando un papel’, se interpreta como una mujer poco educada, 
tonta y perpleja; que, sin embargo, logra hacer una declaración”.34 La mirada 
aparentemente distante de Thecla nos alerta sobre el juego de su mascara- 
da femenina, encubriendo su vasto conocimiento del juego, que jugaba muy a 
menudo por correo, protegiéndose así de cualquier represalia proveniente de 
sus oponentes masculinos, así como también ocultando la agresividad implícita 
en su comportamiento.35

Fig. 3. Julia Thecla, Chess: White’s Move, c. 1939. Opaque watercolor 
and charcoal on cardboard with gesso ground, 5/ 34 x 11 3/4 ins. Illinois 
State Museum, Springfield, Illinois.

haciendo de ella quizá una fuente de inspiración. Cf. Clark Hulse, Elizabeth I, Ruler and Legend. 
Urbana and Chicago, Universidad de Illinois, 2003) para una mayor discusión sobre la influencia 
de la Reina en su autorretrato.

34 J. Riviere, “Womanliness as Masquerade”, en op. cit., p. 39.
35 L. Kintz, op. cit., p. 131.



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 143

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

Los expertos han enfatizado la importancia de Riviere al establecer que no 
hay diferencia alguna entre la “genuina feminidad” y la mascarada, pues am- 
bas son parte de lo mismo.36 Stephen Heath añadió que Riviere planteó una 
pregunta importante para una mujer como Thecla: “¿Qué significaba ser una in- 
telectual y una mujer?”.37 En 1939, hubo un incremento de artistas con entre-
namiento profesional, y el censo estadounidense de 1930 revela que “el 40% 
de todos los artistas profesionales practicantes eran mujeres”.38 Más aún, el 
Federal Art Project, implementado por el New Deal de Roosevelt de 1935, ge-
neró un momento único para las artistas mujeres como Thecla, quien ganaba 90 
dólares al mes,39 permitiéndole así concentrarse exclusivamente en la pintura 
por primera vez en su carrera. Gracias a este apoyo, ella concedió todas sus 
obras a la Sección de Pintura de Caballete de este proyecto.

Esta oportunidad fue invaluable para Thecla; pero sin embargo, el fap sólo 
creó un velo de igualdad. Las mujeres casadas y aquellas que eran cabezas 
de familia fueron frecuentemente excluidas del proyecto. En un caso, porque le 
quitarían un empleo a un hombre, y en el otro, porque el gobierno consideraba a 
las mujeres como las principales fuentes de protección y cuidado para los niños.40 
Por primera vez, y quizá también por la última, ser soltera se convirtió en una 
ventaja para Thecla. Asimismo, las mujeres eran las primeras en ser despedidas 
si ocurría un recorte presupuestal.41 A pesar de que al haber sido asignada a la 
Sección de Pintura de Caballete, significaba que el trabajo de Thecla era apre-
ciado de forma considerable, esto no necesariamente se reflejaba en el ámbito 
comercial42. A pesar de su reconocimiento por el fap, Tecla solamente consiguió 
dos exhibiciones comerciales individuales en la Roullier Gallery de Chicago en 
1937 y en 1941, durante su participación en el proyecto. Por tanto, el estatus 
profesional de Thecla, comprendido por su participación en este programa de 
apoyo, puede ser entendido como temporal. Chess: White’s move (Ajedrez: El 
turno de las blancas) expresa la mascarada que ella representó para negociar 
el terreno que la discriminaba. Sin sorprendernos, es durante este periodo en el 
fap, aproximadamente entre 1937 a 1942, que vemos su creciente compromiso 

36 J. Riviere, “Womanliness as Masquerade”, en op. cit., p. 38.
37 Stephen Heath, “Joan Riviere and the Masquerade”, en Formations of Fantasy, p. 46.
38 Bernardine Ratliff, “Women Artists in the Federal Art Programs 1934-1939” (M. A. Thesis, 

Northeast Missouri State University, 1992), 97.
39 D. Porter, “A Valentin for Julia”, en op. cit., p. 29.
40 Kimn Carlton-Smith, “A New Deal for Women: Women Artists and the Federal Art Project”, 

(Ph. D. diss., Rutgers University, 1990), 27.
41 B. Ratliff, “Women Artists in the Federal Art Program 1934-1939”,1.
42 K. Carlton-Smith, A New Deal for Women: Women Artists and the Federal Art Project”, p. 30.



144	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

con la feminidad excesiva, y particularmente con la representación del vestir de 
la femme-enfant en sus pinturas, como un medio para contrarrestar la realidad 
del poder limitado de las mujeres en la comunidad artística profesional.

La mascarada femenina y la femme-enfant

En una reseña sobre una exposición individual de Julia Thecla en 1937, tras 
haber visto cuadros tales como Dreamer and Nudes (Soñador y desnudos, fig. 
4) de este mismo año, J. M. Thwaites comentaba: “Pudiéramos agradecerle, 
como Clive Bell lo hizo a Marie Laurenien, por no tratar de pintar como un 
hombre. Lo que ella ha hecho es representar el sueño profundo de un niño”.43 
En efecto, en este trabajo vemos a una joven mujer sentada a la derecha 

Fig. 4. Julia Thecla, Dreamers and Nudes, 1937. Opaque 
watercolor, ink, and graphite on cardboard with gesso 
ground, 13 x 11 15/16 ins. Collection of Mr. and Mrs. Leon 
Despres, Chicago, Illinois.



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 145

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

usando un sombrero con velo, semejante al autorretrato de Thecla, portando un 
vestido de un color rosado intenso, a rayas, con una banda ajustada en la cin- 
tura y una falda de crinolina en capas, que nos recuerda a los niños de la épo-
ca Eduardiana. Ella se erige como una torre sobre un paisaje liliputense que 
se extiende hacia mares azules; emergiendo de su cintura hay un lazo que se 
amarra a una cadena de desnudos femeninos que se extienden hasta el lími- 
te de la tierra iluminada por la luna. El primero es meramente un torso, el se- 
gundo parece abrazar a una joven mujer vestida igual que Thecla, sólo que 
con un vestido azul y dorado, en lugar de rosa y azul. En la esquina vemos lo 
que es acaso un amante con el que ella sueña, mientras tira de cuatro cuer- 
das que podrían conjurar o controlar otros sueños que revolotean en su imagi-
nación. Para Thwaites, Thecla ha creado simplemente un idilio infantil, y fue lo 
suficientemente inteligente para no intentar el modernismo heroico al estilo de 
sus contemporáneos masculinos. Si aceptamos la aseveración de McKenna 
de que estas pinturas son autorretratos,44 Thecla nos ofrece un cambio en torno 
al concepto de la “feminidad como mascarada” de Riviere, pues ella se muestra 
como una joven mujer, o como la femme-enfant, que utiliza la niñez como una 
manera de encubrir su subjetividad y crear un espacio autónomo y seguro. Lo 
anterior se refuerza con la negativa de la artista a reconocer al espectador, 
negando así al hombre heterosexual el placer de sus sueños.

Whitney Chadwick señaló que el término femme-enfant apareció por pri-
mera vez en el primer ejemplar de La revolution surrealista de 1927, donde se 
le definía como: “[Una] mujer-niña, esa encantadora criatura que mediante su 
juventud, inocencia y pureza posee la más pura y directa conexión con su propio 
inconsciente, lo que le permite servir como guía para un hombre”.45

Desde esta posición, la mujer no es más que un objeto, como en la imagen 
de las muñecas de Hans Bellmer (1902-1975), donde la niña-mujer aparece 
para satisfacer sus deseos y caprichos, frecuentemente a través de la violencia, 
como en Variations on the Doll (Variaciones sobre la muñeca) de 1934-1935. 
No obstante, otros académicos han mostrado que las mujeres comprometidas 
con la teoría surrealista han utilizado esta construcción como un medio para 
subvertir la vigilancia patriarcal y el control sobre el cuerpo femenino. También 
Dorothea Tanning (n. 1912), surrealista y nativa de Illinois, exploró el reino de 
la femme-enfant. En Children’s Games (Juegos de niños) de 1942, vemos a 

43 J. M. Thwaites, “Julia Thecla at the Roullier Gallery, Chicago”, en The Magazine of Art, 1937, 
p. 179.

44 M. McKenna, “Julia Thecla”, en op. cit., p. 16.
45 W. Chadwick, op. cit., p. 33.



146	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

dos niñas usando vestidos infantiles, con botas características de las mujeres 
victorianas, como la joven protagonista de Thecla, rasgando frenéticamente 
el papel tapiz. Sólo vemos los zapatos de la tercera niña que aparece en la 
esquina inferior izquierda, quien ya ha colapsado. Los pedazos del papel tapiz 
rasgado vuelan de la pared como si fuesen mechones de cabello en llamas, 
reflejándose en las imágenes que emergen de las escenas descubiertas en la 
pared. Soo Kang comenta:

Las niñas de Tanning... no son objetos simples para la mirada, dispuestos frente 
a los voyeurs para su deleite o uso, sino sujetos que ignoran a su audiencia, 
totalmente inmersas en sus propios asuntos. Son musas por derecho propio, 
sirviendo a sus propios caprichos y fantasías”.46

Las niñas de Tanning son más explícitas al mostrar su naciente sexualidad, 
con sus torsos expuestos revelando un cuerpo en el umbral de convertirse en 
mujer, pero comparten con Thecla la demanda de un espacio donde la voz 
femenina subvierte el control patriarcal y niega el acceso al voyeur masculino. 
La mascarada de las niñas puede también ser leída o “...redefinida simple-
mente como el deseo de actividad, una rebelión en contra de ser asimiladas 
en la ecuación cultural establecida entre feminidad y pasividad”.47 La rebelión 
propuesta por las jóvenes mujeres de Thecla, sin embargo, es mucho más 
sutil por lo que es natural que apareciera como una imagen de pasividad para 
críticos como Thwaites quien la consideró como un mero ejercicio de pintu- 
ra amateur. Este efecto podría señalar que la aproximación de Thecla a la 
femme-enfant, comparada con la de Tanning, fue en realidad más subversiva, 
ya que era capaz de conservar su autonomía sin la amenaza de la represalia 
por parte de los observadores masculinos. Como en su autorretrato en Chess: 
White’s Move (Ajedrez: el turno de las blancas) Thecla asume una vez más el rol 
de la frívola joven mujer de la que hablaba Riviere, pero al mismo tiempo, niega 
al observador masculino el acceso a los placeres de ese reino fantástico.

Las imágenes de femme-enfant de Thecla proliferan durante su participa-
ción en el Federal Art Project (fap) y aún más a mediados de los cuarentas 
cuando éste termina dejando a las mujeres artistas como Thecla sin el apoyo 
gubernamental para sus carreras. Resulta interesante observar que las jóvenes 
mujeres de Thecla lucen todavía más jóvenes en Girl and Dog (Niña y perro) y 
Talisman (Talismán), ambas de 1945 (fig. 5 y 6). Como en cuadros anteriores, 

46 Soo Kang, “Tanning’s Pictograph”, en Aurora, núm. 3, 2002, p. 90.
47 L. Kintz, op. cit., p. 130.



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 147

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

Fig. 5. Julia Thecla, Girl and Dog, 1945. 
Opaque watercolor, graphite and charcoal 
on cardboard, 6 7/16 x 4 3/8 ins. Collection 
of Harold M. Finley, Lockport, Illinois.

Fig. 6.Julia Thecla, Talisman, 1945. 
Opaque watercolor on cardboard, 20 x 
10 ins. Collection of Mr. and Mrs. David 
Porter, Wainscott, New York.



148	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

Thecla toma el papel de la niña de largos cabellos ondulados usando una blu-
sa de puntos con collar y puños de encaje y una falda larga. A la izquierda en 
Girl and Dog ella mira hacia el observador, pero como le es típico no reconoce 
nuestra mirada. Sostiene un extraño aro decorado con cuentas naranjas.48 A 
la derecha en Talismán, ella parece estar parada al borde de una vasta ex-
tensión de agua azul, mirando hacia fuera en dirección a nuestra derecha. La 
joven mujer sostiene en su mano un pequeño colgante o símbolo ritual que está 
unido a una cuerda de cuentas que ella tensa como si jugara un juego con sus 
manos para hacer figuras con un cordel. En Full Moon (Luna llena), también 
de 1945, Thecla mira a través de una pieza de vidrio colocada en un caballete 
miniatura jugando así con la larga tradición de autorretratos de artistas que 
se pintan a sí mismos mientras miran su reflejo en un espejo (fig. 7). Marsha 
Meskimmon señala que el espejo en el autorretrato “coloca cierto material en 
el centro del discurso y marginaliza otros”, una estrategia que seguramente 

48 M. McKenna, “Julia Thecla”, en op. cit., p. 18.

Fig. 7.Julia Thecla, Full Moon, 1945. Opaque watercolor, graphite, and charcoal 
on cardboard, 8 1/8 x 10 in. Collection of Mr. and Mrs. David Porter, Wainscott, 
New York.



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 149

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

resultaba atractiva para Thecla. Como revela su autorretrato más tempranos de 
1936, ella continuamente demostró un interés por afirmar su identidad frente al 
observador, pero siempre definida, en sus propios términos. En este ejemplo, 
ella está parada en un ático muy parecido a su estudio, con un par de zapatos 
de mujer y una lámpara de aceite envuelta delicadamente en una bufanda de 
puntos, que hace juego con su blusa, colocada sobre un pequeño tocador que 
se encuentra a su derecha. A medida que la luna hace aparecer el reflejo de The- 
cla en el vidrio, se revelan tres cosas. Primero, que la auto-representación de 
Thecla como femme-enfant, en el límite entre la juventud y la vida adulta, es 
creada a través del vestido y no a través del óleo o la acuarela. Segundo, que 
ella controla esa ilusión con el vidrio, seleccionando cuidadosamente quien tie- 
ne el privilegio de acceder al reflejo. Por último, que el encuadre al que se refiere 
Meskimmon es ocupado completamente por Thecla y nadie más, negando a la 
mirada masculina patriarcal los medios para controlar su forma. 

McKenna describe a estos personajes “...como a tantos de los soñadores de 
Thecla, abstraídos del mundo exterior”. Sin embargo, como sugiere la biografía 
de nuestra artista y su muy consciente y activo compromiso con el mundo del 
arte, podemos afirmar que en los mágicos mundos de estas niñas Thecla halló 
una oportunidad para responder a su propia marginación como artista, crean- 
do un entorno donde su voz pudiera preservarse al mismo tiempo que su libertad 
estuviera segura. Por aquel entonces las condiciones de las mujeres cambiaron 
rápidamente pues las conquistas logradas por las mujeres artistas dentro del 
ámbito comercial durante los años veites fueron destruidas rápidamente por 
los efectos de la Depresión y por la cancelación del fap. Thecla y otras artistas 
comenzaron entonces a depender exclusivamente de la venta de sus cuadros, 
o bien, fueron forzadas a encontrar otras vías de ganar el dinero necesario para 
sobrevivir. Aunque durante esos años Thecla contó con la representación de las 
Findlay Galleries, era claramente consciente de lo limitado de las oportunidades 
abiertas para las mujeres, por lo que se unió al Women Artists’ Salon of Chicago 
(Salón de Mujeres Artistas de Chicago) donde en 1942 fungió como secretaria 
del grupo. La organización creaba exhibiciones anuales en distintos espacios 
en Chicago, incluyendo las Findlay Galleries, así como las galerías de la tienda 
departamental Marshall Fields de la calle State. Cada año la organización invi-
taba a un grupo de mujeres a participar en la exhibición, anunciándolas como 
las “50 mejores pintoras”.49 La participación de Thecla en este tipo de acción 
colectiva para dar mayor visibilidad a su propio arte, como al de las otras mujeres 

49 C. J. Bulliet, “Somber Oil Tops Bohemian Show”, en Chicago Daily News, 12 de septiembre 
de 1952.



150	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

artistas de Chicago, complementa su utilización de la mascarada femenina de 
femme-enfant como medio para articular y contrarrestar los obstáculos que las 
mujeres artistas experimentaban en el mundo del arte.

Una reseña del Salón anual de las mujeres artistas de 1952 indicaba que 
la misión de la organización no se había cumplido cabalmente. Capeland C. 
Burg escribía:

Esta exhibición indica que las pintoras de Chicago son menos progresistas que 
sus rivales masculinos. La mayoría de ellas desconoce los nuevos conceptos 
de la pintura, y se conforman con exhibir las flores y los paisajes que algunas 
de ellas hacían ya desde 25 años atrás.50

La crítica de Burg demuestra que poco había cambiado para Thecla y las 
otras mujeres artistas en Chicago, pues el tono condescendiente utilizado 
antes por Thwaites sigue apareciendo aquí. Además, la crítica refleja también 
la típica marginalización de las mujeres artistas que decidieron ignorar las 
corrientes modernistas dominantes en la pintura de principios de los años cin-
cuentas, en especial la del expresionismo abstracto. Podemos tener la certeza 
de que Thecla conocía estas corrientes, pues había visitado a su amigo David 
Porter en Nueva York durante 1947, quien la presentó con varios pintores que 
trabajaban en ese estilo.51 Por otra parte hay que recordar que su amigo y 
colega artista Harry Bouras comentaba que Thecla siempre estaba muy bien 
informada sobre la escena artística contemporánea, y conocía las corrientes 
más recientes.52 Consiguientemente, su elección de estilo y temática no eran 
el resultado de la ignorancia, sino por el contrario, de su compromiso con la 
mascarada femenina.

No obstante, con el paso del tiempo, durante la década de los cincuentas, 
Thecla no podía ya contrarrestar efectivamente los prejuicios del mundo del arte 
recurriendo solamente a la estrategia de la mascarada. Con la pérdida del valor 
comercial del surrealismo y del realismo mágico, así como con la disolución 
de los sistemas de apoyo como el Women’s Art Salon, sus escenificaciones 
públicas y pictóricas en torno al vestido, comenzaron a transformarse en una 
mascarada fallida.53 Thecla encontró pocas oportunidades para exhibir su 

50 Copeland C. Burg, “Women Exhibit Art at Field’s”, en Chicago Herald-American, 12 de sep-
tiembre de 1952.

51 D. Porter,  “A Valentin for Julia”, en op. cit., p. 31.
52 Harry Bouras, “Julia Thecla: An Appreciation”, en Julia Thecla, p. 39.
53 S. Heath, “Joan Riviere and the Masquerade”, en op. cit., p. 51.



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 151

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

obra. Tuvo únicamente una exhibición individual de dibujos en la Gallery 23 en 
1956 y no volvió a exhibir su trabajo durante los siguientes cinco años. Puede 
argumentarse que Thecla reconoció su derrota, pues hacia finales de los años 
cincuentas, prácticamente abandonó los autorretratos y la imagen de la femme-
enfant, reemplazados a partir de entonces por la representación de paisajes 
planetarios surreales como Black Satellite and Yellow Moon (Satélite negro y 
luna amarilla) de 1961.

Los críticos pueden haber menospreciado la obra de Thecla como femenina, 
trivial, poco retadora y poco progresista porque no lograron reconocer como 
sus autorretratos y su consistente uso de algunos temas, como las escenas 
solitarias frente a los vastos océanos bajo las estrellas y la luz de la luna, así 
como sus características blusas de puntos, faldas de crinolina, botas victorianas 
y velos traslucidos cubiertos de estrellas, le aseguraron un lugar donde ella 
podía actuar sus fantasías y deseos a través de la imagen de la femme-enfant, 
transformando al retrato femenino tradicional, que muestra a la mujer como un 
objeto adornado que pasivamente acepta el control de la mirada del voyeur. 
Whitney Chadwick ha señalado el potencial complejo pero emancipador de este 
género como lugar de resistencia para las mujeres artistas:

El autorretrato ha ofrecido a las mujeres artistas una oportunidad de explorar 
un complejo e inestable territorio visual en el que su subjetividad y experiencia 
de vida como mujeres intersecta con el lenguaje visual que históricamente 
ha construido a la ‘mujer’ como objeto y como lo otro. En este espacio las 
mujeres han luchado para encontrar posiciones desde las cuales hablar y han 
renegociado la relación entre el sujeto y el objeto.54

Thecla renegoció exitosamente esta relación, subvirtiendo la tradicional obje-
tivación de la femme-enfant a través de la estrategia escénica de la mascarada 
femenina presentada por Riviere, escogiendo negar deliberadamente la imagen 
de la Nueva Mujer que emergía cuando ella comenzó su carrera a principios de 
los años veintes. Los cuadros sirven como testimonios de cómo ella utilizaba 
a los niños y al vestido histórico como un signo no-verbal de resistencia tanto 
en sus obras pictóricas como en sus apariciones públicas, ocultando su control 
sobre la voz masculina y evitando cualquier tipo de venganza por dicha posesión. 

54 Whitney Chadwick, “How Do I Look”, en Liz Rideal, ed., Mirror, Self-Portraits by Women 
Artists. Nueva York, Watson-Guptill, 2002, p. 21. Para consultar mayor material sobre mujeres y 
su auto-representación, consúltese Dawn Ades, “Orbits of the Savage Moon: Surrealism and the 
Representation of the Female Subject in Mexico and Paris”, en Mirror Images: Women, Surrealism, 
and Self Representation. Cambridge, MIT Press, 1998, pp. 107-125.



152	 Joanna Gardner-Huggett

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

Confirmando el activismo de Thecla en grupos como el Women Artists’ Salon, 
sus pinturas se transforman en sitios donde el observador es forzado a actuar en 
los términos de la artista. La solitaria niña mujer, como en Dream Trip to a Star 
(Viaje en sueños a una estrella) de 1946, donde aparece vestida con un chal 
tejido, medias rayadas y sus muy características botas victorianas, encuentra 
un espacio donde no es silenciada por los críticos como sucedía en el ámbito 
comercial del mundo del arte (fig. 8). En la pintura, un extraño ser mitad conejo 
y mitad humano, cubierto con plumas como el disfraz que se dice Thecla había 
usado en un baile de artistas, la guía en una fuga de ensoñación a través del 
universo, permitiéndonos atisbar un espacio que permanece suyo.

La mascarada femenina y la actuación como femme-enfant de Thecla con-
tinua vigente en el trabajo de artistas contemporáneos como Mariko Mori (n. 
1967), quien se apropia de imágenes de los anime japoneses con el propósito 

Fig. 8. Julia Thecla, Dream Trip to a Star, 1946. Opaque watercolor, char-
coal on cardboard, 6 1/8 x 8 1/ 6 in. Collection of Illinois Sate Museum, 
Springfield, Illinois.



La mascarada del vestir de Julia Thecla	 153

En-claves del pensamiento, año II, núm. 4, diciembre 2008, pp. 131-153.

de subvertirlas.55 En Play with Me (Juega conmigo), una fotografía manipula-
da digitalmente de 1995, Mori tomó la apariencia de un personaje de anime, 
sexualmente provocativo, aparentemente menor de edad, parada afuera de una 
tienda de productos electrónicos mirando a los hombres que entran al recinto 
para consumir imágenes iguales a ella, transformando así la imagen en un 
sitio de protesta. Grayson Perry (n.1960), ganador del Premio Turner en 2003, 
creó un alter ego de nombre ‘Claire’, una muchacha de caireles rubios que usa 
vestidos tradicionales de niña, encarnando así, la parte travesti de su ser56. 
Esta estrategia de resistencia no-verbal articulada en la “mascarada femenina” 
de Riviere, puede ser aplicada también al vestido de calle, como lo hacen las 
Riot Grrls, jóvenes feministas de la tercera generación, que visten con ropas 
al estilo punk y que se han organizado a lo largo de los Estados Unidos para 
realizar acciones políticas. Meskimmon argumenta convincentemente que los 
autorretratos de mujeres pueden usarse para “escenificar intervenciones en la 
representación del ser femenino”. El arte de Thecla es un caso que refuerza esta 
idea de intervenciones montadas a través de la mascarada del vestir femenino 
más allá del ámbito de la pintura y de cualquier otra forma de arte visual hacia 
el campo del discurso público, posibilitando cierto control sobre la manera en 
que la cultura difunde la imagen de la mujer.

Traducción
© Dina Comisarenco

Fecha de recepción: 17/09/2007
Fecha de aceptación: 17/01/2008

55 Rachel Schreiber, “Cyborgs, Avatars, Laa-Laa and Po: The Work of Mariko Mori”, en Afteri-
mage, núm. 26, marzo/abril, 1999. http://web9epnet.com.

56 Cf. Kathy Kubicki, “Interview with Grayson Perry”, en Make, the Magazine of Women’s Art, 
núm. 92, 2002, pp. 38-39.


	00a-Directorio
	00b-Índice
	01-Colin
	02-Conill
	03-Santasilia
	04-Beuchot
	05-Horneffer
	06-Trías
	07-Velázquez
	08-Gardner
	09-Entrevista
	10-Traducción1
	11-Traducción2
	12-Reseña1
	13-Reseña2
	14-Noticias
	15-Propaganda



