LA INCLUSION DEL OTRO
COMO DESAFIO ETICO

Esther Charabati, Rasgando el tiempo. Los judios, extrafios en la casa. México,
Tribuna Israelita, 2006, 127 pp.

E n la historia de la humanidad son innumerables los ejemplos de discrimina-
cion, intolerancia y exclusion del ofro en razén de factores como el sexo,
el origen étnico y la religion, por mencionar algunos. Los ideales de igualdad
y libertad proclamados como derechos humanos fundamentales, mismos que
nos parecen tan legitimos e indiscutibles, aparecen violentados una y otra vez,
pero no sélo en el pasado sino en el dia a dia de nuestra época actual. La aspi-
racion de que todos los seres humanos, sin excepcion, podamos gozar de una
vida digna y de un trato justo, aparece como un proyecto por realizar y como
un desafio ético. El libro que aqui resefiamos, Rasgando el tiempo. Los judios,
extrafios en la casa, puede considerarse como un recordatorio de ese desa-
fio, de esa tarea aun pendiente. Aunque referido de manera especial a la histo-
ria del pueblo judio esta obra escrita por Esther Charabati considera asimismo
que la condena, el exilio y el rechazo son y han sido condiciones igualmente
padecidas por muchos otros grupos humanos. “La historia de los judios es la
historia de la humanidad: la habita, la rasga, la atraviesa”, denuncia esta autora
que, como filésofa y escritora, ha hecho del tema de la intolerancia su principal
preocupacion.

Dividido en once apartados, que incluyen un prélogo y un epilogo, el libro
constituye un interesante viaje por la historia del pueblo judio. En este reco-
rrido nos sentimos llevados de la mano por la sensibilidad y la inteligencia de

191 EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 4, diciembre 2008, pp. 191-196.



192 Susana Magdalena Patifio Gonzalez

alguien que demuestra ser una persona estudiosa y bien documentada en el
tema. Algunos capitulos aparecen precedidos por una cita tan bien elegida que
sintetiza el tema a tratar con una contundencia extraordinaria y que prepara el
animo para una reflexion profunda y significativa.

La obra se acompana con tres mapas y diecinueve ilustraciones de Claudia
Nierman lo cual representa un apoyo visual que complementa al texto escrito
de manera muy atinada. El libro es visualmente atractivo y elegante. Cuando
vemos su portada y sus dimensiones inmediatamente nos sentimos inclinados
a tomarlo entre las manos y echar un vistazo a su interior. La extension de la
obra es de 127 paginas, con una edicion muy bien cuidada en consonancia con
la escritura esmerada de la autora, misma que pone de manifiesto su maestria
en el oficio de escribir.

Aunque el subtitulo del libro, Los judios, extrafios en la casa, anuncia un
acercamiento a un ambito muy particular, al examinar sus paginas vamos des-
cubriendo que la narracion supone mas que un mero repaso por la historia del
pueblo judio. Porque, segiin mencionamos antes, la obra de Esther Charabati
representa una acertada denuncia contra la intolerancia y la estupidez humanas
en un ambito mas amplio. El relato de lo que histéricamente ha sufrido el pueblo
judio viene a ser como el medio o pretexto para manifestarse contra cualquier
forma de injusticia del hombre contra el hombre; contra esas injusticias que
bajo la forma de discriminacion, rechazo o exclusion, seguimos cometiendo
contra los mas vulnerables y desprotegidos. En el epilogo, por ejemplo, la au-
tora escribe:

Los judios no son los Unicos marginados ni los Unicos atormentados a lo largo
de la historia, lamentablemente los grupos discriminados son muchos. La
creciente —o quiza constante— desigualdad social en el mundo y la falta de
solidaridad entre las naciones producen a diario hordas de refugiados que,
en aras de la superviviencia, soportan el desprecio y la injusticia. Al repudio
espontaneo manifestado por individuos o grupos que se sienten amenazados
en sus privilegios, se suman los intereses del poder en turno que promueve,
refrenda o permite los actos criminales. (p. 112)

El libro de Esther Charabati constituye, por lo tanto, un excelente texto para
analizarlo desde una perspectiva ética. Aspectos fundamentales como el tema
de la exclusion, el papel del pensamiento reflexivo, las contradicciones del
prejuicio, el reconocimiento del otro, y la ética del didlogo son elementos que
se articulan de manera expresa o tacita a lo largo de la exposicion que hace la
autora. El recorrido de Rasgando el tiempo... abarca desde el patriarcado de
Abraham hasta la creacion del Estado judio en el siglo XX. Los hitos del camino

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 4, diciembre 2008, pp. 191-196.



Resefias y noticias 193

quedan marcados por la historia de los israelitas como pueblo elegido y como
Reino de Israel; mas adelante se analizan las condiciones que llevan a los judios
a convertirse en minorias marginadas y repudiadas tanto para el Cristianismo
como para el Islam; siguiendo la historia, encontramos los desplazamientos
que, a causa de las Cruzadas, determinan una continuidad de la didspora judia
durante los siglos XI-XIl y que conducen a las comunidades judias a vivir una
época de “Luz y sombra” en la Espafia de los siglos Il a Xv. Los tiempos mo-
dernos quedan marcados por mas expulsiones y destierros, pero también por
luchas y conquistas como el derecho a la igualdad que se reconoce a los judios
en 1791. Los ultimos hitos del recorrido histérico quedan sefalados por la inte-
gracién y prosperidad que logran los judios después de la Primera Guerra Mun-
dial contrastadas con las cifras del Holocausto en la Segunda Guerra Mundial y
la creacion del Estado de Israel. Alo largo de esta larga historia el antisemitismo
y el éxodo son los elementos que se combinan para dar lugar a que los judios
sean y sigan siendo “los extranjeros”, es decir... extrafios en la casa.

Cabe destacar, sin embargo, lo que consideramos un aporte valioso y no-
vedoso a lo largo de esta narracion y es que su autora evita caer en aquello
que precisamente esta denunciando, es decir, la exclusion del otro. En mas de
una ocasion, Esther Charabati hace referencias al hecho de que el sufrimiento
humano no es patrimonio de un grupo particular. Israelita, hebreo, judio e is-
raeli, han padecido ofensas y maltratos al igual que otros pueblos y naciones.
El desprecio, la injusticia, la persecucion, la aniquilacién, se ha dirigido y se
sigue dirigiendo a muchas victimas, judios y no judios. En este sentido, hay
un mensaje en la obra que resulta muy meritorio y es el de evitar caer en la
tentacion de reclamar “el monopolio del sufrimiento” para el pueblo judio. En un
mundo caracterizado por la diversidad ningin hombre debiera padecer rechazo
0 exclusion a causa de su diferencia cualquiera que ésta sea, deja entrever la
autora, y esta empresa, nos dice, s6lo puede lograrse mediante el cultivo de
relaciones tolerantes e incluyentes entre todas las personas.

Otro aspecto importante es el hecho de que la autora evita describir las
atrocidades sufridas por el pueblo judio que es un recurso a menudo utilizado
por algunos autores para despertar sentimientos de simpatia y/o conmiseracion.
La autora podria haber recurrido a los incontables testimonios que hay del Ho-
locausto en los cuales se detallan las formas mas cruentas de barbarie del
hombre contra el hombre, descripciones que logran conmover hasta la persona
mas insensible. Pero esta narradora opta por el camino del relato objetivo y
evita caer en la trampa de apelar Unicamente a las emociones, como si hiciera
suyas las palabras de Emmanuel Lévinas cuando dice: “Nos rehusamos a
transformar en espectaculo la Pasién de las Pasiones y a obtener, en calidad

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 4, diciembre 2008, pp. 191-196.



194 Susana Magdalena Patifio Gonzalez

de autor o director, alguna vanagloria de esos gritos inhumanos. Ellos retumban
y repercuten, inextinguibles, a través de la eternidad. Escuchemos tan sélo el
pensamiento que se articula en ellos”."

El libro de Esther Charabati efectivamente invita a pensar, hace pensar.
Obliga a reconsiderar el relato de la historia judia de una forma reflexiva y no
s6lo desde la conmocidn provocada por la reaccién emotiva de una indignacién
fugaz. La sobriedad y ponderacién de su narrativa apelan al intelecto; porque la
conviccion que puede mover voluntades en la direccion correcta y de manera
sostenida si bien requiere de corazon, precisa de un cabal entendimiento de
lo que éticamente se pone en juego cuando le negamos al otro su derecho a
la diferencia.

Otra cuestion en la que puede aplicarse el analisis ético es la que se refie-
re al sefialamiento que hace la autora respecto de las opiniones sesgadas y
contradictoras que encierran los prejuicios acerca del otro. “Los prejuicios son
inmunes a contradicciones”, afirma Esther Charabati cuando revisa el devenir
del estereotipo del judio que ha pasado de ser visto como débil, apatrida, inepto,
incapaz de pelear, a ser considerado como un ser belicoso, nacionalista y cruel.
(p- 106). No obstante que estos estereotipos se alejan entre si, quedan muy
cerca el uno del otro cuando se utilizan para provocar las mismas reacciones
de rechazo, menosprecio, exclusion, repudio y reprobacion.

La busqueda de la verdad y evitacion del prejuicio ha sido y sigue siendo la
aspiracion de cualquier saber. Para el saber ético el prejuicio contra el otro sélo
puede combatirse mediante las armas del ejercicio deliberativo y dialogante.
De un ejercicio racional donde ninguno de los dialogantes se crea poseedor de
la verdad absoluta sino que sea capaz de aproximarse al otro con la humildad
socratica encerrada en la expresion “Sélo sé que no sé nada’.

La capacidad para reconocerse falible y la actitud de apertura al Otro, repre-
sentan las precondiciones para el dialogo. Sélo a partir del didlogo se abre la
posibilidad de encontrar vias para la solucion de los conflictos que confrontan al
hombre contra el hombre. A este respecto senala la autora: “Cuando hay espa-
cio para el dialogo, hay espacio para las distintas posturas y para los matices,
pero cuando se parte de prejuicios es imposible comunicarse, porque éstos son
resistentes a la razén” (p. 107).

La palabra didlogo, de dia-logos, significa, efectivamente, razén de dos,
pero el didlogo ético al que aqui nos referimos, implica no sélo la razén, sino
también el reconocimiento de la alteridad, es decir, de la diferencia; aunque

1 E. Lévinas, “Amar ala Torah méas que a Dios”, en Barcena et al., La autoridad del sufrimiento. Barcelona,
Antrophos, 2004, p. 108.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 4, diciembre 2008, pp. 191-196.



Resefias y noticias 195

dicha diferencia pueda parecernos incomprensible. Desde esta perspectiva, el
dialogo ético es mas que una forma de hablar, es mas que una mera estrategia
procedimental de negociacién. El significado del dialogo ético encuentra su
sentido en una forma particular de la relacion Yo-Tii% que presupone tres con-
diciones. En primer lugar, que se reconoce el derecho del Otro a ser Otro, es
decir, su derecho a ser diferente. El ejercicio de ese derecho a la diferencia no
tendra que implicar, en segundo lugar, ni una asimilacion a la cultura preponde-
rante ni tampoco una segregacion con respecto a dicha cultura. La convivencia
social que respeta el derecho a la diferencia, no puede aceptar ningun tipo de
politica discriminatoria hacia individuos, grupos, o comunidades diferentes. En
tercer lugar la relaciéon que precede al didlogo significa poner a prueba nuestra
capacidad para salir de posiciones egocéntricas y dar paso a una auténtica
intersubjetividad. “El encuentro con el Otro tiene que suponer una disrupcion
del mundo de un Ego centrado en si mismo. El Otro es el que nos despierta de
nuestra adiccion egocéntrica a la auto-contemplacién y la auto-complacencia”.?
Derecho a la diferencia, inclusién y no discriminacién, descentramiento del yo
para recibir al Otro, se convierten en requisitos fundamentales del didlogo ético
asi como de la tolerancia.

Conviene aclarar que el reconocimiento del Tu en cuanto Otro, no debe ser
entendido en contraposicion al Yo, pues cuando asi sucede sélo lo estamos re-
duciendo o asimilando negativamente a nuestra propia yoicidad o egocentrismo.
Por eso la autora de Rasgando el tiempo pone entrecomilladas las palabras “el
otro” cuando escribe:

Eljudio sigue siendo “el otro”: para los nacionales, es el forastero, para los ricos un
mendigo, para los pobres, un millonario explotador, para los revolucionarios,
un burgués, para los conservadores, un anarquista, y para todos, un usurpa-
dor. Una vez mas, deja de ser un individuo para encarnar las carencias, las
obsesiones o las mas perversas pasiones. (p. 83)

—No es a ese otro contrapuesto y amenazante al que se reivindica desde
la ética de la diferencia. El Otro del encuentro ético no debe suponer estas contra-
posiciones que claramente se denuncian en la obra. Rasgando el tiempo es la
historia de los judios pero también la de quienes no lo somos. Y no podemos

2 Hacemos referencia a la obra clasica de Buber Yo y tu, escrita en 1923, en la cual se estable-
cen los principios fundamentales de la filosofia del dialogo y de una conceptualizacién del hombre
como ser abierto a la relacion; un ser humano que sale al encuentro del otro y se constituye a si
mismo a partir de la palabra basica yo-tu.

3 A. Peperzak, Before Ethics. Nueva York, Humanitiy Books, 1997, p. 24.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 4, diciembre 2008, pp. 191-196.



196 Susana Magdalena Patifio Gonzalez

evitar sentirnos interpelados, sino como victimas, como victimarios. Porque no
obstante la objetividad del anélisis ponderado, el trabajo de Esther Charabati nos
perturba con la veracidad de sus afirmaciones cuando dice:

El Holocausto lo perpetraron los nazis, pero nunca hubieran llegado tan lejos
sin la complicidad de otras naciones y de otros hombres, y sin el silencio
aterrador que encubrid su tarea. Este episodio de la historia demuestra que
el sufrimiento no siempre crea solidaridad (p. 95).

—El sufrimiento humano se sigue produciendo en nuestros dias, en las vidas
de muchos: “paganos o judios, hombres o mujeres, indigenas o extranjeros”
(p-111). Resulta inevitable sentirse aludido o interpelado. Pero esta realidad
puede representar, al contrario de las reacciones ante el Holocausto, una opor-
tunidad para actuar con solidaridad y la tolerancia, porque también es cierto, y
es0 nos lo recuerda la autora, “que el ser humano, a lo largo de la historia y de
la geografia, ha aprendido a convivir [...] cuando ha encontrado motivos validos
para hacerlo” (p. 102).

Creemos que el libro que aqui comentamos brindara al lector mas de un
motivo valido para repensar actitudes y volver la mirada hacia el ofro con ojos
renovados. Recomendamos ampliamente la lectura de esta obra que se cons-
tituye como un aporte muy valioso para la reflexion ética contemporanea.

SuSANA MAGDALENA PATINO GONZALEZ*

Fecha de recepcién: 11/02/2008
Fecha de aceptacion: 28/02/2008

* Tecnoldgico de Monterrey, Campus Monterrey, spatino@itesm.mx

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 4, diciembre 2008, pp. 191-196.



	00a-Directorio
	00b-Índice
	01-Colin
	02-Conill
	03-Santasilia
	04-Beuchot
	05-Horneffer
	06-Trías
	07-Velázquez
	08-Gardner
	09-Entrevista
	10-Traducción1
	11-Traducción2
	12-Reseña1
	13-Reseña2
	14-Noticias
	15-Propaganda



