LIMITES DEL MULTICULTURALISMO
DE KYMLICKA PARA LA DEFENSA
DE LOS DERECHOS

DE LOS PUEBLOS INDIGENAS

JESUS ANTONIO SERRANO SANCHEZ"

Resumen

| objetivo de este articulo es formular, de manera breve, una serie de ré-

plicas que siguen a la exposicion de las propuestas que hace el multicul-
turalismo expuesto por Will Kymlicka, demostrando que es ineficaz para pro-
mover y defender los derechos de las minorias indigenas en América Latina.

Palabras clave: multiculturalismo, politica indigena en América Latina, liberalis-
mo politico.

Abstract
The goal of this text is to highlight, in a summarized form, a few of the criticisms
that follow the main proposals of Will Kymlicka’'s multiculturalism. We shall

demonstrate that this kind of multiculturalism is inappropriate to promote and to
defend minority indigenous rights in Latin America.

* Profesor de la Universidad Intercontinental. serrano@unedal.com

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



@ Jesus Antonio Serrano Sanchez

Key words: Multiculturalism, indigenous politics in Latin America, political li-
beralism.

Alo largo de los afios ha ganado un prestigio merecido la propuesta del fil6sofo
politico Will Kymlicka para articular un estado en el que se reconozcan e inclu-
yan, como parte de la estructura constitucional, los derechos de grupo asocia-
dos a la cultura. Por eso, desde que en 1994 se dio el alzamiento zapatista y
tras la irrupcion de las nacionalidades en Espafia, muchos voltearon a mirar
esta propuesta, esperando encontrar en ella, lo que a mi modo de ver, seria su
principal aportacion. Contribuir con una solucién constitucional que al mismo
tiempo que preservara la estructura liberal del Estado, permitiera la afirmacion
de las diversidades culturales. En el presente articulo he buscado analizar al-
gunas de las propuestas principales del pensamiento de este autor evidencian-
do algunas incompatibilidades que lo hacen inviable para la causa de los pue-
blos indigenas en América Latina. Pero todavia més, lo considero inviable dentro
de los cartabones del liberalismo (a sabiendas de que existe una gama muy
amplia dentro de esa corriente).

Supuestos

Pero para entender la razon de la critica es necesario ir al origen del problema.
Las dificultades que argumentaremos resultan de las implicaciones practicas y
juridicas del liberalismo. Kymlicka define el liberalismo de manera amplia como
“una filosofia politica normativa, un conjunto de argumentos morales acerca de
la justificacion de la accién politica y las instituciones”.! Pero debemos precisar
mejor este concepto. Las sociedades modernas, occidentales, democraticas y
liberales se han creado sobre el supuesto de que la fuente primigenia de dere-
cho es el individuo. Considerando que la conciencia individual es un sagrario,
s6lo el individuo es capaz de definir validamente qué es bueno para si mismoy
con base en ello orientar su vida y buscar los medios adecuados para la reali-
zacion de sus fines.? El derecho publico resulta de la asociacion de voluntades
individuales bajo condiciones que permitan a todos alcanzar sus propios fines.
El contrato social es la figura que permite conectar el individuo como fuente de
derecho con el derecho publico politicamente vinculante.

1 W. Kymlicka, Liberalism, community and culture. Oxford, Clarendon Press, 1987, p. 9.

2 Segun explicacion de Rawls: “Uno de los dogmas del liberalismo clasico es que las liberta-
des politicas tienen menos valor intrinseco que la libertad de conciencia y la libertad de la perso-
na”. John Rawls, Teoria de la justicia. México, FCE, 1997, p. 217.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



Limites del multiculturalismo de Kymlicka @

En su propia version del contrato social Rawls sostiene la prioridad de la
justicia sobre el bien. Entiende que el bien tiene validez particular y depende de
las propias ideas sobre lo bueno formuladas por los individuos o agentes indivi-
duales, en cambio, la justicia existe para regular y garantizar aquellas condicio-
nes basicas que permitan la realizacion de las ideas de bien en el ambito de
una sociedad. “La justicia es la primera virtud de las instituciones sociales,
como la verdad lo es para los sistemas de pensamiento”.® La justicia —como
es entendida por Rawls— sera un mecanismo formal de orden social mediante
los dos principios que postula, el de igualdad y el de diferencia, intentando
mediante ellos armonizar en la practica el utilitarismo con el liberalismo.

Sin embargo, la teoria de la justicia elaborada por Rawls tiene la mision de
hacer compatible dos dimensiones necesarias para el liberalismo, la autono-
mia moral y econdmica del individuo, con la justicia social, consciente de la
importancia de establecer las bases que hagan politicamente viable un estado
liberal a partir de la aceptacion de las condiciones efectivamente derivadas. En
su esfuerzo se valio de varias figuras heuristicas como la posicion original, el
equilibrio reflexivo y la prueba de la envidia* para mostrar que los individuos
gue elaboran el contrato social, aceptarian el estado resultante como mejor a
cualquier otro posible. Pero John Rawls manejé de manera muy vaga y discu-
tible cuestiones relativas a ciertas personas y sectores sociales como la mujer
y los grupos étnicos y culturalmente diversos: “si por ejemplo, los hombres
resultan favorecidos en la asignacion de derechos basicos, esta desigualdad
estaria justificada por el principio de diferencia (en su interpretacion general),
s6lo si fuera en beneficio de las mujeres y aceptable desde su punto de vista.
Condiciones analogas se aplican para la justificacion del sistema de castas, 0
de las desigualdades étnicas y raciales”.®

Esta dimension insatisfactoria de la propuesta de Rawls, dio pie a que
Kymlicka y otros se abocaron a hacer sus propias contribuciones en esos cam-
pos abiertos.

Segun el primero, el principio de igualdad dice que todos los ciudadanos
disponen de un mismo conjunto de derechos, suficientes para que puedan
realizar sus propios fines, de manera socialmente compatible. El principio de
diferencia justifica la existencia de diferencias en la distribucion de la riqueza
si hay una misma capacidad de acceso a los puestos de trabajo y privilegios
y si, ademas, ventajas adicionales para los mejor situados vienen acompafia-

3 |bid., p. 17.
4 lbid., cap. 3.
5 Ibid., pp. 100-101.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



@ Jesus Antonio Serrano Sanchez

das simultaneamente de mejores condiciones para el sector social menos
aventajado.®

Desde un comienzo los criticos de Rawls’ observaron que su teoria de la
justicia era ajena a cualquier consideracion respecto a la constitucion del yo de
los sujetos politicos. Se trataba de entidades abstractas y homogéneas que ni
existen, ni pueden existir en la realidad. Los verdaderos yoes en las socieda-
des plurales de nuestra época no sélo poseen una identidad diferenciada, sino
gue estan “atrapados” por una serie de condicionamientos histéricos entre los
cuales debemos incluir la cultura, el sexo y la etnicidad. Se trata de factores a
los cuales no se puede renunciar o pretender, de manera ingenua, que no cons-
tituyen nuestro yo, por lo tanto sesgan cualesquiera sean nuestras preferen-
cias y finalidades.

Las paradojas resultantes de este desconocimiento de la constitucion del
yo, estan implicitas en la regla de prioridad segun la cual debe anteponerse la
libertad a la justicia “la libertad s6lo puede ser restringida a favor de la libertad
en si misma”.8 La libertad presupone que la constitucién del individuo-libre esté
exenta de condicionamientos por causas de inequidad e injusticia. Por el con-
trario, las mujeres y los grupos diferenciados por razay etnicidad pueden estar
gravemente afectados en su libertad por las condiciones seculares en las que
han sido colocados, por lo que se impone criticar el estado actual.

Kymlicka y la problematica de los derechos de grupo

En una sociedad en la que prevalecen discriminaciones por motivos de raza,
sexo, idioma, religion, etcétera, reconocer o no que existen las diferencias tie-
ne importantes consecuencias legales y es de una enorme trascendencia criti-

6 “First, the two principles of justice read as follows: A. Each person has an equal right to a
fully adequate scheme of equal basic liberties which is compatible with a similar scheme of
liberties for all. B. Social and economic inequalities are to satisfy two conditions. First, they must
be attached to offices and positions open to all under conditions of fair equality of opportunity;
and second, they must be to the greatest benefit of the least advantaged members of society”. J.
Rawls, Political Liberalism. Nueva York, Universidad de Columbia, 1996, p. 291.

7 Cf. Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously. Duckworth & Company, 1977. (Existe edicion
en espafiol: Los derechos en serio. Barcelona, Ariel, 1989) y Sovereign Virtue: The Theory and
Practice of Equality. Universidad de Harvard, 2000. (Existe edicién en espafiol: Virtud soberana:
lateoriay la practica de la igualdad. Barcelona, Paidds, 2003). Susan M. Okin, Women in Western
Political Thought, Princeton, Universidad de Princeton, 1979 y Multiculturalism Bad for Women?
Princeton, Universidad de Princeton, 1999.

8 J. Rawls, Political liberalism, p. 230.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



Limites del multiculturalismo de Kymlicka @

car y repensar la teoria de la justicia con base en el reconocimiento de las
diferencias identitarias de los sujetos politicos.

Como parte de esa busqueda de una teoria de la justicia mas abarcadora
que la de Rawls e igualmente intentando reconciliar doctrinas antagonicas, el
filosofo canadiense Will Kymlicka, nos ofrece el multiculturalismo como su pro-
puesta dirigida a la reivindicacion de los derechos de las minorias culturales en
el contexto de sociedades democratico-liberales de corte occidental.

Segun describe Kymlicka, para algunos autores de corte liberal el estatus
etnocultural deberia ser tratado de modo semejante al religioso: estos grupos
“deben ser protegidos de la discriminacién, pero el mantenimiento y reproduc-
cion de estos grupos debe dejarse a la libre eleccion de los individuos en la
esfera privada, no debe ser ayudado ni obstruido por el Estado”.® De este modo,
el liberalismo encerrdndose en sus viejos dogmas es incapaz de entender y
responder adecuadamente a una realidad, que lejos de las teorias y especula-
ciones académicas, implica y afecta la vida de practicamente toda la poblacién
del planeta.

Existe una dialéctica —dice Kymlicka— en la construccion del Estado'® que
al mismo tiempo pretende la unificacién en un conjunto homogéneo que com-
parta una misma sensibilidad y sea capaz de perseguir fines comunes, de lo
gue resultan politicas de asimilacién forzosa al liberalismo (volveremos sobre
este punto mas adelante). Por otro lado las minorias etnoculturales no pueden
aceptar sencillamente ser integrados en unas mismas instituciones naciona-
les, por el contrario, esperan mantener y proteger sus propios intereses asocia-
dos a tradiciones y vinculos comunitarios.

Para este fildsofo, se requiere cierto acomodo de los grupos minoritarios en
el estado. “Esto puede adoptar la forma de politicas multiculturalistas, dere-
chos de autogobierno y lenguaje o tratados sobre demandas de tierra 0 exen-
ciones legales. Todas éstas son formas de derechos de minorias que sirven
para limitar o modificar el impacto del la construccidn de nacionalidad estatal
sobre las minorias”.'

La idea generadora de la que surge la propuesta de Hill Kymlicka puede
formularse por oposicion al individualismo ingenuo del liberalismo tradicional,
de tal forma que —segun sostiene este autor— la pertenencia a un grupo
cultural constituye un elemento determinante, sin el cual, un individuo estaria

9 Cf. W. Kymlicka, Politics in the Vernacular: Nationalism, Multiculturalism, and Citizenship.
Oxford, Inglaterra, Universidad de Oxford, 2001, p. 50.

10 1bid., p. 1.

1 |dem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



@ Jesus Antonio Serrano Sanchez

imposibilitado para realizar sus elecciones valiosas. De este hecho se sigue
gue deban ser protegidos y fomentados los grupos culturales en cuanto que
constituyen una condicion indispensable para el cumplimiento de los derechos
individuales.?

Los derechos de grupo pueden ser clasificados en dos rubros, los que pro-
tegen a un grupo del medio externo, imponiendo ciertos privilegios o salvaguar-
das como pueden ser ciertas prerrogativas en la educacion, en el uso de los
recursos naturales o en la conservacién de costumbres y tradiciones. Otros
son los derechos que protegen del disenso interno. Se trata de derechos con-
servadores que prohiben a los miembros del grupo ciertas practicas que se
consideran amenazas a la sobrevivencia del grupo, pueden encontrarse la obli-
gacion a pagar ciertas contribuciones o jornales comunitarios, requisitos para
el matrimonio o reglas para avecindarse o enajenar tierras en una region.*?
Estos derechos seran llamados “poliétnicos” o “derechos de acomodo”.*#

Kymlicka esta pensando en los derechos de representacion especial, como
puestos asignados a los grupos culturales en el Congreso, derechos poliétnicos
de conservacion de sus instituciones como la proteccion y respeto al uso de las
lenguas autéctonas y el sistema educativo y los derechos de autogobierno
mediante el mecanismo de federacion multicultural, que estaria mejor expre-
sado en Canada y Espafia.®

Limitantes de la propuesta de Kymlicka

No pocos autores han querido hallar en Kymlicka una respuesta pertinente
para atender el problema de la diversidad étnica y cultural en América Latina,
sin embargo, hasta donde tengo conocimiento, nuestro autor no se ha pronun-
ciado directamente sobre el particular. Las dos principales limitantes que en-
cuentro para tal aplicacién son: en primer lugar, el hecho de que en América
Latina no estamos hablando de sociedades democrético liberales en el mismo
sentido y con el mismo alcance que en Norteamérica, es decir, no encuentran
un terreno adecuado para su aplicacion (si es que alguna vez lo tuvieron); en
segundo lugar, porque las reivindicaciones de los pueblos autéctonos de Amé-

2 W, Kymlicka, Ciudadania multicultural. Una teoria liberal de los derechos de las minorias.
Barcelona, Paidos, 1996, pp. 122 y ss

13 W. Kymlicka, Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford, Inglate-
rra, Clarendon, 1996, p. 35.

4 |bid., p. 51.

15 W. Kymlicka, Ciudadania multicultural, p. 61.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



Limites del multiculturalismo de Kymlicka @

rica Latina no corresponden a las que el canadiense considera que deberian
ocupar la agenda de un grupo etnocultural. En esta seccién me propongo desa-
rrollar algunas implicaciones de la propuesta de derechos colectivos de Kymlicka,
poniendo de manifiesto sus limitaciones.

1) El hecho de que su teoria privilegie al liberalismo sobre la diversidad cultural
es reconocido por sus criticos para quienes, como reconoce el mismo fildosofo
canadiense:

La teoria de derechos de minorias desarrollada en La ciudadania multicultural
ha sido criticada en varios sentidos. Algunos argumentan que es insuficien-
temente liberal y comprome demasiado los principios liberales universales
para acomodar los sentimientos, identidades y aspiraciones particularis-
tas y frecuentemente no liberales. Otros argumentan, sin embargo, que esta
demasiado atada a los valores liberales universales y es insuficientemente
sensible a los factores contextuales y a las diferencias culturales.®

Su idea de derechos de grupo esta orientada a tomarlos como partes esen-
ciales para la conservacion de las identidades culturales que deben ser reco-
nocidos por las instituciones y la legislacion en las democracias liberales preci-
samente porque contribuyen a la realizacién de las concepciones de bieny los
fines autogenerados por los individuos. Se trata como se deja ver de inmediato,
de fundamentar o reducir los derechos de grupo a derechos individuales, con lo
cual, la filosofia del canadiense es estricta e indudablemente liberal.

Su propuesta es igualmente individualista, ya que, segun sus palabras: “El
compromiso basico de una democracia liberal es la libertad y la igualdad de
sus ciudadanos individuales. Esto se refleja en los derechos constitucionales,
que garantizan los derechos civiles y politicos basicos a todos los individuos,
independientemente de su pertenencia de grupo”.*” Al sequir el hilo de la argu-
mentacion de Kymlicka terminamos inevitablemente en una reduccion de lo
comunitario a lo individual: ya que la esfera de sentido que corresponde a
lo comunitario es un componente indispensable para la identidad y felicidad
individual, entonces, para lograr los fines individuales (vida valiosa y feliz) es
necesario proteger a la comunidad.® Cuando, por alguna razén, las condiciones
comunitarias de vida (concretamente en las comunidades indigenas) resultan

16 W. Kymlicka, Politics in the Vernacular, p. 49.
17 W, Kymlicka, Ciudadania multicultural, p. 57.
18 1bid., pp. 122 y ss.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



@ Jesus Antonio Serrano Sanchez

en afectaciones a los intereses individuales, entonces se reclama que cedan
los intereses de grupo.*®

Nuestra conclusion es que los asi llamados “derechos de grupo” no son
mas que una prolongacion formal de los derechos individuales pero no un con-
junto cualitativamente distinto de éstos.

2) Aunque se establece claramente que los grupos inmigrantes y autéctonos
no pueden ser tratados igual, de hecho en ambos casos se acepta una Unica
conclusion, que estos grupos tienen que ir gradualmente liberalizandose.

Kymlicka reconoce que en la practica, las democracias liberales establecen
una distincion entre inmigrantes y monorias nacionales. Se espera que los pri-
meros se integren en la sociedad dominante, “ellos son animados y hasta pre-
sionados, para ver los cambios en su vida atados a la participacién en unas
instituciones comunes educativas, econémicas, politicas y legales que operan
en el lenguaje dominante”.

A pesar de esta participacion se les pueden conceder ciertos derechos y
excepciones denominados “derechos poliétnicos” o con mayor propiedad “de-
rechos de acomodo”.

Respecto a las minorias culturales, en cambio, se considera aceptable “per-
mitirles vivir y trabajar en sus propias instituciones educativas, econémicas y
politicas, operando en su propio lenguaje”. Kymlicka se pregunta de qué mane-
ra se justifica en la teoria liberal este trato diferente. Reconoce que varios gru-
pos de inmigrantes han ganado mucho poder tanto econémico como politico,
“mientras algunas minorias nacionales han sido efectivamente marginadas”
(have been effectively marginalized). Sin embargo, su desconcertante y
legitimadora conclusion es que “este trato diferencial refleja diferentes aspira-
ciones y un sentido diferente de las expectativas legitimas”.

Creo que es una cuestion mucho mas delicada y que amerita menos con-
descendencia, especial pero no exclusivamente en América Latina, donde las
politicas de marginacion han sido sistematicas a lo largo de la historia.?® Donde

19 1bid., pp. 132-133. Esta operacion es explicada por Kymlicka. Ya que los valores y organi-
zacién comunitaria son relativos y falibles, entonces los individuos deben ejercer constantemen-
te el derecho de critica a sus propios grupos de modo que estos puedan adaptarse y no resultar
opresivos para ellos.

20 En el mismo sentido se pronuncia Michael Walzer, a quien me permito citar in extenso: “yo
escogeria el Liberalismo 1, al menos en parte, porque creo que quienes emigran a sociedades
como ésta hicieron ya esta misma eleccion. Estaban dispuestos (y siguen estandolo), estaban
preparados (y siguen estandolo), a correr los riesgos culturales cuando llegaron aqui [a los
Estados Unidos]".

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



Limites del multiculturalismo de Kymlicka @

ademas se ha considerado que la pobreza de los pueblos indios se explica
porque “asi les gusta vivir’, “no tienen aspiraciones”, “son incultos y sin iniciativa”.

La justificaciéon que valida que las reglas del liberalismo politico se impon-
gan a los pueblos aut6ctonos es sutiimente elaborada. Ya que las tendencias
antiliberales estan presentes en todas las sociedades y grupos culturales exis-
te un temor fundado a que las minorias culturales opriman a sus miembros,
que discriminen a la mujer o coaccionen la libertad de expresion, asociacién o
educacion, por lo que “los liberales han de pensar con mayor detenimiento
como fomentar la liberalizacién de las culturas societales, asi como el papel
gue desempefia en dicho proceso la intervencidn de una tercera parte, con
mecanismos coercitivos o no coercitivos”. Y a favor de su esquema de dere-
chos especiales afiade: “Rechazar la idea del autogobierno para las minorias
nacionales no hara que el problema desaparezca”.?* Se trata entonces de
un proceso pausado y tolerante que permita una gradual liberalizacion de las
sociedades.??

El concepto de federacién multicultural tiene claras preferencias o ventajas
para los pueblos occidentales frente a los indigenas, ya que la federacién es un
gran paraguas de corte moderno democratico-liberal en el que se incrustan las
minorias y en el que la estructura constitucional esta basada en ultimo término
en derechos individuales. Segun Kymlicka “En caso de que en el proceso histo-
rico se les haya permitido a ciertos grupos tener instituciones iliberales, no
podria privarseles de ellas a menos que “fuesen constitucionalmente injustas”.??
Pone de ejemplo la esclavitud, que es méas bien una violacion a los derechos
humanos pero nos deja la tacita conviccidon que en un sistema constitucional

El primer tipo de liberalismo (Liberalismo 1) “estd comprometido de la manera mas vigorosa
posible con los derechos individuales y, casi como deduccion a partir de esto, con un Estado
rigurosamente neutral, es decir, un Estado sin perspectivas culturales o religiosas o, en realidad,
con cualquier clase de metas colectivas que vayan mas alla de la libertad personal y la seguridad
bésica, el bienestar y la seguridad de sus ciudadanos”. M. Walzer, “Comentario”, en Ch. Taylor,
El multiculturalismo y la politica del reconocimiento. México, FCE, 1993, p. 139.

21 W. Kymlicka, Ciudadania multicultural, p. 237.

22 “Muchos liberales decimonoénicos, incluyendo John Stuart Mill, pensaban que era justo que
los Estados liberales colonizasen paises extranjeros para ensefiar los principios liberales. Los
liberales contemporaneos, sin embargo, por lo general han abandonado esta doctrina, conside-
randola imprudente e ilegitima, y en lugar de ello han intentado fomentar los valores liberales a
través de la educacion, la formacion y los incentivos econémicos”. lbid., pp 228-229. El énfasis
es mio. Ejemplo de cdmo ocurre este proceso de liberalizacion: “El deseo mexicano de concluir
un acuerdo de libre comercio continental proporciond cierta influencia a Estados Unidos y Cana-
da para impulsar reformas liberales en México”. Ibid., p. 232.

23 |bid., p. 234.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



@ Jesus Antonio Serrano Sanchez

occidental que determina lo que es la justicia, los grupos indigenas estan de
suyo condenados a la ilegalidad.

Por nuestra parte, queremos sefialar que los grupos culturales, sean mino-
rias (inmigrantes) o indigenas, tienen razones validas para exigir el respeto a
su diferencia, tienen derecho a reclamar la realizacion de sus aspiracionesy en
ese mismo sentido a exigir los medios publicos necesarios para tal fin, este
derecho no s6lo puede fundamentarse en razones como las expuestas por
Kymlicka, sino a titulo de su participacion y contribucion a la realizacién del bien
comun. Existen, dos raseros que alo largo de la historia se han impuesto como
una forma de colonizacion, uno que impone cargas y tributos en un régimen de
lealtad de subditos y que exige la aceptacion de un mismo régimen legal y
fiscal. Otro que dice que no se reconoce que merezcan transferencias especia-
les, es decir, que se les asignen medios, servicios publicos (como la educacién
y la salud) dirigidos a proteger o fomentar la conservacion de dichos grupos.
Esta colonizacion interior ha sido ejecutada sin interrupciones en América Lati-
na, desde la Conquista y constituye el estatus general en que se encuentran los
pueblos indigenas.

3) Nacion es un concepto con consecuencias juridicas que no pueden ni quie-
ren ser aceptadas por los Estados democratico-liberales ya que afectan los ti-
tulos de dominacion soberana prevalecientes. Si se quiere establecer que los
pueblos indigenas en virtud de su ejercicio original de la soberania sobre un
territorio y poblacion determinados constituyen una nacién, entonces surgen
importantes oposiciones que llegan a conclusiones diferentes pero convergen-
tes: 0 no son naciones 0 no son soberanos.

El concepto de nacion es objeto de un importante debate por parte de libe-
rales, multiculturalistas y en general es defendido como un elemento de reivin-
dicacion de los derechos de los pueblos indigenas. Segun Kymlicka:

La nocién de “nacion”, en este sentido socioldgico, esta estrechamente rela-
cionada con la idea de “pueblo” o de “cultura”; de hecho, ambos conceptos
resultan a menudo intercambiables. Un pais que contiene més de una na-
cién no es, por tanto, una nacién-Estado, sino un Estado multinacional, donde
las culturas mas pequefias conforman las “minorias nacionales”.?*

Esta categoria es objeto de una contradiccién inocultable ya que el concep-
to de nacidn es producto de la constitucion moderna de los denominados “esta-

24 pid., p. 26.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



Limites del multiculturalismo de Kymlicka @

dos nacionales”. Una vez que el sistema feudal se agot6 y dejo de ser funcional
como forma de organizacion politica y social, se constituyeron entidades mas
amplias y complejas, que requerian como factor unificador, no un derecho abs-
tracto, sino un referente real, que es la cultura, en la forma de una lengua, unas
tradiciones, costumbres, religién y pasado compartidos. Asi surgio la nacion,
como consecuencia politica de la identidad cultural colectiva. Es ahora que
surge la contradiccion, cuando la nacidn por esas mismas implicaciones politi-
cas que han sido reconocidas como derecho publico, es negada y escatimada
ante un grupo culturalmente diferente que reclama ser reconocido también como
“nacion”.

Esta es véalida como medio legitimo para reclamar derechos de autonomia
para los grupos mayoritarios pero no es reconocido este mismo derecho para las
minorias indigenas. Ya que este trato distinto no puede ser justificado juridica-
mente no queda sino reconocer que se debe a condiciones de poder y conquista.

Entre otros problemas, un eventual reconocimiento de los grupos indigenas
como nacién, implica la pregunta acerca de la posibilidad de compartir dere-
chos de soberania sobre un mismo territorio, por la nacion mayoritaria, consti-
tuida formalmente como Estado y la nacién minoritaria autdctona. Para Rodolfo
Stavenhagen la dialéctica entre estado unitario de cultura homogénea y estado
multinacional en varias microsociedades diferentes “ha contribuido a la debili-
dad de las instituciones politicas en el area [latinoamericana] y a la existencia
de persistentes tensiones entre la estructura y las distintas fuerzas sociales,
ocasionalmente llevando a prolongados y a veces violentos conflictos como en
Guatemalay Per(”.?®

Un avance politicamente trascendental es la aprobacion, el pasado 13 de
septiembre de 2007 de la Declaracion de Derechos de los Pueblos Indigenas
por parte de la Asamblea de la Organizacion de las Naciones Unidas. Hay que
recordar que este documento estuvo sometido a duras impugnaciones desde
1993, justamente por las implicaciones del uso del concepto “nacién” en las
cuestiones tocantes al reconocimiento de los derechos indigenas. En su discu-
sion y en su texto se evitd el uso de dicha categoria aceptandose en cambio la
de “pueblo”?® pero sin definirlo.

También el concepto de pueblo es objeto de una seria discusion, ya que
también posee implicaciones politicas en el sentido de la autonomia. Hasta

25 Apud Donna Lee van Cott, Indigenous peoples and Democracy in Latin America. St. Martins
Press, 1995, p. 11.

26 Cf. “Debate y aprobacion por la Asamblea General de la oNU” (13 de septiembre de 2007),
en <http://www.un.org/News/Press/docs//2007/gal10612.doc.htm>

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



@ Jesus Antonio Serrano Sanchez

ahora el referente mas aceptado —aunque en si mismo es un audacia, si de
compara con la renuencia con la mayoria de los organismos multilaterales—
es el Convenio 169 de la Organizacién Internacional del Trabajo (oIT) sobre
pueblos indigenas y tribales en paises independientes, se aplica “a los pueblos
considerados indigenas por el hecho de descender de poblaciones que habita-
ban en el pais o0 en una region geogréfica a la que pertenece el pais en la época
de la conquista o colonizacion o del establecimiento de las actuales fronteras
estatales y que, cualquiera que sea su situacion juridica, conservan todas sus
propias instituciones sociales, econémicas, culturales y politicas, o parte de
ellas”. (OIT 1991).

Una detallada lectura de la definicion de la oIT permite identificar que al
dirigirse a unos “pueblos considerados indigenas” se alude la existencia de
otros pueblos no indigenas y, por lo tanto, se hace una analogia entre ambos.
Adicionalmente se puntualiza que su condicién juridica especial se sigue del
hecho de habitar una regién con anterioridad a un hecho de conquista o coloni-
zacion. Este caracter original genera derechos, pero la definicion es suficiente-
mente amplia como para no hacer depender esos derechos de la voluntariedad
de la colonizacion ni de la figura legal con la que se han justificado. Por el
contrario, es de la mayor importancia que se indique claramente que esos de-
rechos surgen (como hecho) y se materializan (como derecho) en un conjunto
de instituciones propias, estén o0 no completas en el momento presente. Estas
instituciones aluden necesariamente tanto a derechos de grupo como a for-
mas comunitarias de convivencia regulada, interpretada y proyectada.

Segun Kymlicka:

La Constitucién americana protege tanto a ciertos derechos minoritarios de
las tribus indias (que son reconocidas como ‘naciones domésticas depen-
dientes’ con derechos de auto-gobierno basado en tratados, como también
un conjunto general de derechos humanos individuales (en el Acta de Dere-
chos). Esto puede ser visto al menos como los inicios de un intento de
integrar equitativamente los derechos de las minorias con los derechos
humanos en el nivel doméstico.?’

Habria que preguntarse si este hecho es realmente un acomodo de dere-
chos, una contradiccién entre los mismos o una subordinacién disfrazada.

27 W. Kymlicka, Politics in the Vernacular, cap. 4. El subrayado es mio y permitira discutir la
cuestion de los derechos humanos més adelante.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



Limites del multiculturalismo de Kymlicka @

La Declaracion aprobada en 2007 beneficia a 370 millones de personas
pertenecientes a comunidades indigenas de todo el mundo, no obstante, el
texto adoptado con 143 votos a favor tuvo los votos en contra de Canada,
Estados Unidos, Nueva Zelanda y Australia. A pesar de que la declaracion re-
cupera varios de los enfoques del multiculturalismo de Kymlicka, como dejar
como Ultimo éarbitro la libre eleccidn individual, se reconocen los derechos de
autonomia y de conservacién y recuperacion de las instituciones ancestrales.
Supuestamente los cuatro paises que se opusieron ya reconocen los derechos
de la pueblos indigenas (no olvidemos la importancia de la licitud de los titu-
los de propiedad, vid. infra, posiblemente sea méas objetivo reconocer que és-
tos afectan el monopolio de la razén politica liberal, a pesar de que la Declara-
cién no es juridicamente vinculante. No tengo alin conocimiento de la reaccién
de Kymlicka a este documento.

Los recalcitrantes nucleos liberales temen que el reconocimiento explicito
del status de naciones para los pueblos indigenas desencadene conflictos in-
ternos, secesiones y lealtades divididas.

Quiero cerrar esta seccion poniendo a la vista la importancia de no convali-
dar gratuitamente, ni escatimar los derechos de los pueblos indigenas en virtud
de las implicaciones del mismo derecho a la propiedad y a la seguridad, como
es entendido por el propio liberalismo, que en esta materia se conduce con un
doble rasero. Estoy hablando de la licitud de los derechos de autonomia y la
revision de los titulos de propiedad o de dominio. Segin Robert Nozick la justi-
cia de las pertenencias obedece a los siguientes principios:

1) Una persona que adquiere una pertenencia, de conformidad con el prin-
cipio de justicia en la adquisicion [i.e. o se aduefio de una propiedad
baldia o la compr6 o le fue obsequiada], tiene derecho a esa pertenen-
cia.

2) Una persona que adquiere una pertenencia de conformidad con el prin-
cipio de justicia en la transferencia, de algun otro con derecho a la perte-
nencia, tiene derecho a la pertenencia.

3) Nadie tiene derecho a una pertenencia excepto por aplicaciones (repeti-
das)de1y2.28

Aplicado a los pueblos indigenas, la propuesta de Nozick tiene un largo
alcance, pues “La teoria retributiva de justicia distributiva es historica; si una
distribucién es justa o no, depende de como se produjo”.?® Las consecuencias

28 Robert Nozick, Anarquia, Estado y utopia. México, FCE, 1988. p. 154.
29 |bid., p. 157.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



@ Jesus Antonio Serrano Sanchez

son claras de acuerdo a los principios del liberalismo gran parte de los preten-
didos derechos de soberania sobre territorios y personas fueron adquiridos
ilegitimamente y en consecuencia no son validos.

4) Uno de los focos mas complejos de analizar es el correspondiente al
concepto de derechos humanos y su aplicacion a los pueblos indigenas en
América Latina. Kymlicka reconoce que para “muchos comentadores” los “de-
rechos humanos son paradigmaticamente derechos individuales, que se ajus-
tan al individualismo de las sociedades occidentales, mientras que sociedades
no-europeas estan mas interesadas en derechos ‘grupo’ o ‘colectivos’ como
mejor ajustados a sus tradiciones comunales”.3°

Uno de esos criticos es el ultraliberal Chandran Kukathas a quien colocare-
mos como un referente para iluminar a su vez la interpretacion que da a los
derechos humanos el canadiense:

A pesar de sus diferencias, hay un nucleo de supuestos comunes que se
hayan en los argumentos liberales. Primero, la teoria liberal es individualis-
ta al sostener o suponer la primacia moral de la persona en contra las de-
mandas de cualquier colectividad social; segundo, es igualitaria porque
confiere a todos esos individuos ‘el mismo estatus moral y niega que sea
relevante para el orden legal o politico las diferencias en el valor moral
entre los seres humanos’; y tercero, es universalista porque afirma la uni-
dad moral de la especie humana y acuerda una ‘importancia secundaria a
las asociaciones histéricas y las formas culturales”.3!

En mi opinién este mismo nucleo es el que encontramos representado en la
Declaracion Universal de los Derechos Humanos de 1948.

Al revisar los contenidos de los denominados “derechos humanos” se ob-
serva de inmediato que aluden a una serie de consensos propios de un trasfon-
do cultural occidental caracterizado por el individualismo. No sobra recordar
gue los derechos humanos se elaboraron actualizando la revolucionaria e ilus-
trada Declaracién Universal de los Derechos del Hombre y del Ciudadano 1789
y la individualista Declaracién de Independencia de los Estados Unidos de
Ameérica 1776.%2

30 W. Kymlicka, Ciudadania multicultural, p. 71.

31 Chandran Kukathas, “Are There Any Cultural Rights?”, en Political Theory, vol. 20, 1992,
pp. 105-139.

32 “Sostenemos como evidentes estas verdades: que todos los hombres son creados igua-
les; que son dotados por su Creador de ciertos derechos inalienables; que entre éstos estan la
vida, la libertad y la basqueda de la felicidad” O bien, el articulo 17: “Siendo la propiedad un

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



Limites del multiculturalismo de Kymlicka @

En el elenco de derechos enumerados en la Declaracion Universal de 1948
no es posible identificar la pertenencia o identidad cultural como una pieza
relevante para los seres humanos. Se maneja a la cultura —como se ha men-
cionado anteriormente— del mismo modo como se maneja a la religion y en
consecuencia como si quedara a discrecion del sagrario de la conciencia indi-
vidual, por ejemplo: “Articulo 18: Toda persona tiene derecho a la libertad de
pensamiento, de conciencia y de religion; este derecho incluye la libertad
de cambiar de religion o de creencia, asi como la libertad de manifestar su
religibn o su creencia, individual y colectivamente, tanto en publico como en
privado, por la ensefianza, la practica, el culto y la observancia”. En el mismo
sentido podemos ubicar la libertad de asociacion a titulo de individuos agrupa-
dos en asociaciones determinadas: “Articulo 20: 1. Toda persona tiene derecho
alalibertad de reunidon y de asociacioén pacificas. 2. Nadie podra ser obligado a
pertenecer a una asociaciéon”.

En la Declaracién se presupone siempre que el titular de esos derechos
humanos es un individuo y nunca una comunidad,3 pero tampoco se aclara si
la comunidad merece una proteccion en virtud de ser importante para el indivi-
duo. Queda completamente oscura la posibilidad de hablar de derechos de
grupo y cudl seria la fuente y alcances de semejantes derechos. Por ejemplo
en el Articulo 27: se nos habla de individuos eligiendo disfrutar o no de la “vida
cultural”, sin que quede clara la diferencia entre cultura y bienes culturales: “1.
Toda persona tiene derecho a tomar parte libremente en la vida cultural de la
comunidad, a gozar de las artes y a participar en el progreso cientifico y en los
beneficios que de él resulten”.

Pero sin duda el articulo mas encontrado frente a la necesidad de determi-
nar derechos especiales para los pueblos indigenas es el 29. Se reconoce que
la persona tiene “deberes para con la comunidad” como condicién para “desa-
rrollar libre y plenamente su personalidad”, sin embargo, el parrafo 2 del mismo
articulo reduce sus alcances a los ya sefialados limites del liberalismo: “En el
ejercicio de sus derechos y en el disfrute de sus libertades, toda persona estara
solamente sujeta a las limitaciones establecidas por la ley con el Unico fin de
asegurar el reconocimiento y el respeto de los derechos y libertades de los

derecho inviolable y sagrado, nadie puede ser privado de ella, salvo cuando la necesidad pu-
blica, legalmente comprobada, lo exija de modo evidente, y a condicion de una justa y previa
indemnizacion”.

33 Declaracion de los Derechos del Hombre y del Ciudadano, articulo 2: “La finalidad de toda
asociacion politica es la conservacion de los derechos naturales e imprescriptibles del hombre.
Tales derechos son la libertad, la propiedad, la seguridad y la resistencia a la opresién”.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



@ Jesus Antonio Serrano Sanchez

demas, y de satisfacer las justas exigencias de la moral, del orden publico y del
bienestar general en una sociedad democratica”. El articulo posee un inde-
seable sesgo colonizador y liberalizador en el mismo sentido que anteriormen-
te se ha venido criticando. Como es expuesto por Kymlicka, los pueblos abori-
genes tienen que adoptar estos principios e irse liberalizando.

Sin embargo no habria que suponer que la no adopcion de ese catalogo de
derechos humanos implica intrinsecamente la negacion o la violacion de dere-
chos y garantias. No es una cuestién material sino formal. Corresponde a la
ideologia, los referentes supuestos y las intenciones de quienes redactaron
aquel catalogo.

El problema de las identidades culturales es que en cuanto etnicidad se
adquieren genéticamente, se trata de identidad-innata, otra parte es social-
mente adquirida y construida, Pérez Tapias con Kroeber le denomina “herencia
exosomatica”.3* Ambos componentes de la identidad individual-social no pue-
de ser reducidos a una mera eleccion individual, ocurrida y ejercida por sujetos
adultos plenamente racionales y en un contexto de libertades efectivas, como
se deja ver en contra de la ingenua afirmacion de Kukhatas: aunque se garan-
tizara la libertad de los individuos para abandonar sus grupos originarios, ¢ existen
garantias de que seran recibidos en los grupos a los que pretenden llegar?
¢ Qué decir de las necesarias politicas de accién afirmativa, es decir, de discri-
minacion inversa en beneficio de personas o grupos en desventaja? Se trata
claramente de condiciones antiliberales pero necesarias en funcién de los ob-
jetivos sustantivos de respeto a la dignidad de las personas y aseguramiento
de sus capacidades efectivas de eleccién y desarrollo.

El problema de generalizar los derechos individuales hacia los derechos de
asociacion o de grupo es que se toma a los colectivos como meros agregados
cuantitativos de individuos y no como entidades cualitativamente distintas.
Kymlicka reconoce la insuficiencia de los derechos humanos como estéan for-
mulados y la necesidad de incluir ciertos derechos de grupo. Pero articula su
reflexion tomando “el término ‘derechos humanos’ de manera imprecise. Yo no
me refiero a ninguna declaracidn canonical particular de derechos humanos
internacionales, sino mas bien a la constelacién de derechos individuales y
civiles y derechos politicos que estan formulados en las constituciones demo-
craticas en Occidente”.3> Con este giro ya retrocede y pervierte lo que deberia
reflexionar. Precisamente es la imposicion de una forma de concebir los dere-

34 J. A. Pérez-Tapias, Filosofia y critica de la cultura. Madrid, Trotta, 1995, p. 22.
35 W. Kymlicka, Political in the vernacular, cap. Iv.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



Limites del multiculturalismo de Kymlicka @

chos de manera individual y civil, la que imposibilita el reconocimiento, respeto
y promocion de los derechos de grupo.

A continuacion nuestro autor analiza de qué manera las politicas de asocia-
cién (o asimilacién) forzosa han servido para apoderarse de los recursos en
poder de las minorias (?) y asi debilitarlas. Siempre se usan los derechos de
manera que los grupos dominantes consoliden su poder, por ejemplo, median-
te la migracion de colonos.

Segun él, los derechos humanos no son intrinsecamente individualistas sino
que su finalidad debe ser evitar la opresion de los individuos por ciertos lideres
politicos (“But my guess is that if human rights doctrines are no longer seen as
a tool for subordinating one people to another, but rather as a tool for protecting
vulnerable individuals from abuse by their political leaders”). 3¢

Me pregunto como podria ser que si unos mismos “derechos” han servido
para subordinar un pueblo a otro, ahora puedan servir para evitar la opresién
de una cultura sobre otra. Kymlicka reconoce que seria muy dificil el ejerci-
cio de derechos de minorias tales como la autonomia territorial de comunida-
des dispersas, la autodeterminacion legal. También se pregunta qué organismo
podria proteger estos derechos y resolver controversias a nivel internacional y
local.

Sin embargo “la Corte Suprema Federal histéricamente ha legitimado los
actos de colonizacion y conquista que han despojado a los indios de sus pro-
piedad y de su poder politico. Se han negado histéricamente tanto los derechos
individuales y los tratados de derechos indios sobre la base de supuestos ra-
cistas y etnocéntricos”. Se trata de una cuestion determinante que evidencia
una hipocresia ya que al atribuir la superioridad de los derechos individuales se
han negado tanto los derechos de grupo, como los derechos individuales.

5) Tras haber expuesto los Ultimos cuatro aspectos, conforme a los postulados
del multiculturalismo de Kymlicka, se han expuesto las dificultades para satis-
facer las exigencias amplias de reconocimiento y proteccién de los pueblos
indigenas en América Latina, la principal de ellas la autonomia, pero también,
el autogobierno, el uso y proteccion de sus lenguas, la proteccion del medio
ambiente y sus economias tradicionales, las costumbres y creencias.

36 1bid., cap. Iv. Los origenes del liberalismo contienen una justificacion: una es la exigencia
de que la libertad del individuo en el sagrario de su conciencia sea respetada y se le doten de
condiciones para la realizacion de sus fines de vida buena. Hay otro fin, asegurar que no se de la
opresion de unos hombres por cualquier hombre, que se evite la tirania. ¢ En qué se distingue el
argumento de Kymlicka del liberalismo clasico?

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



@ Jesus Antonio Serrano Sanchez

Finalmente, lo que he querido manifestar es la incongruencia y contradic-
cién que existe en el seno mismo del liberalismo. Esas contradicciones no se
habrian destacado tan claramente sin la aportacién del canadiense. Al desta-
carlas el liberalismo tiene que preocuparse sobre su viabilidad y legitimidad
politica.

¢, Cudles son las fuentes de la universalidad del liberalismo como para que
éste se coloque como supremo rector de la moralidad de las sociedades y de la
politica justa de las instituciones? Encontramos que existe una confusién acer-
ca del verdadero estatus del liberalismo, no queda claro si se trata de un siste-
ma filosofico, de una cultura o incluso si es una étnia.

Parece obvio, al revisar sus antecedentes historicos, concluir que el libera-
lismo es una corriente de filosofia politica (al menos asi lo definié Kymlicka), en
tal caso, como toda doctrina filoséfica se trata de un sistema finito, relativo,
falible y de validez limitada. ¢ Cémo podria cimentarse un orden social univer-
salmente valido, susceptible de imponer su soberania juridica sobre culturas y
poblaciones diferentes? Al proceder de esta forma, los liberales obran de ma-
nera dogmatica y autoritaria, actuando en contra de sus propios postulados y
debilitando su sistema. En ese sentido la Unica manera de ser practicamente
liberal es no siéndolo en la teoria.

Si consideramos que el liberalismo es una cultura, entonces lo colocamos
en el mismo lugar en cuanto a valia y dignidad entre las otras culturas. Durante
mucho tiempo se ha creido que existen culturas superiores y otras destinadas
a la desaparicion, indudablemente que esa mentalidad es propia del imperialis-
mo y obedece a las peores tradiciones autoritarias de la humanidad. Se trata
de una mentalidad incompatible con los postulados tedricos del liberalismo. En
este sentido la tnica forma de ser liberal teéricamente es no siéndolo practica-
mente. Como parece ser que Kymlicka no aprobaria (explicitamente) un
neocolonialismo (cultural) se les impone la necesidad de reconocer la superio-
ridad del liberalismo con base en factores metafisicos, es decir a la propia
naturaleza del ser humano y de las instituciones sociales. Sin embargo, este
paso al esencialismo resultaria inaceptable, como Rawls mismo afirma, ya
gue su teoria es “politica, no metafisica”.3” Ese paso, nos regresa a la posicién
de una filosofia politica relativa entre otras.

Queda igualmente expuesta la posibilidad de que el liberalismo sea una
étnia, posiblemente la denominada wAsP. De este modo, o colocariamos a es-
ta étnia en un lugar relativo en el concierto de todas las etnicidades humanas o

87 Cf. Su articulo “Justice as Fairness: Political not Metaphysical” publicado en 1985 y su li-
bro Political Liberalism.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



Limites del multiculturalismo de Kymlicka @

reconoceriamos la superioridad de la primera sobre las segundas. Ya que am-
bos aspectos de esta dicotomia son inaceptables en este sentido el liberalismo
seria imposible tanto practica como teéricamente (respectivamente).

Como se deduce de lo expuesto, se juega con la ambigliedad respecto a la
naturaleza de los derechos individuales, ya que no son producto de la naturale-
za humana (Rawls) sin embargo si son generalizados por Kukhatas como im-
perio para todos los individuos, dado que respetan su derecho y naturaleza
incluso este autor cae en este colonialismo cultural al asumir que los derechos
de grupo estan limitados por ciertos derechos individuales absolutos. Las so-
ciedades multiculturales acuerdan o quedan sometidas por un mismo régimen
juridico, que por lo tanto debe quedar justificado. ¢ Pero cual sera el sustento
de ese aparato juridico?

Si se asume que se impone el liberalismo como la regla politicamente acor-
dada por la mayoria entonces tiene que ser justa en su trato a las partes
aceptantes, lo que no sucede cuando, con mayor o menor énfasis se postula la
convergencia cultural, o quiza mas claramente, la unificacion juridica de las cul-
turas en virtud de una pretendida superioridad intrinseca del modelo liberal, mo-
derno, democratico y politico de derechos individuales, que solo responderia a
la cosmovision Weberiana,® que anula la posibilidad de un multiculturalismo.

La Unica justificacién que queda es porque se toma al liberalismo como la
mejor representacion y defensa de los derechos individuales entonces se acepta
la realidad de que existe una raiz metafisica y no politica de los derechos hu-
manos.

Fecha de recepcion: 28/05/2007
Fecha de aceptacion: 30/05/2007

38 “E| hijo de la moderna civilizacién occidental que trata problemas histérico-universales, lo
hace de modo inevitable y légico desde el siguiente planteamiento: ¢ Qué encadenamiento de
circunstancias ha conducido a que aparecieran en Occidente y s6lo en Occidente, fenémenos
culturales que (al menos tal y como tendemos a representarnoslos) se insertan en una direccién
evolutiva de alcance y validez universales?” Max Weber apud J. A. Pérez Tapias, op. cit., p. 24.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 27-45.



	00a-Directorio
	00b-Indice
	01-Borsani
	02-Serrano
	03-Sahuí
	04-Meza
	05-Velázquez
	06-Martínez
	07-Martínez Moreno
	08-Chávez
	09-Entrevista
	10-Restrepo
	11a-Reseñas
	11b-Noticias
	12-Convocatoria



