ETICA, PERSONA Y SOCIEDAD

Dora Elvira Garcia y Jorge Traslosheros, coords., Etica, persona y sociedad.
Una ética para la vida. México, Porria/Tecnoldgico de Monterrey, 2007, 144 pp.

D esde hace ya algunos afios, la ética ha vuelto a retomar una fuerza que
pretendidamente habia perdido. ¢ La raz6n? Parece que hay muchos mo-
tivos que han causado que la ética renaciera de sus cenizas. De entre las
razones que pueden explicar esto pueden constarse las dos siguientes. La
primera es que la ética no puede estar separada de la vida humana, de la vida
concreta: necesitamos pensar y/o reflexionar sobre nuestras acciones y sobre
sus repercusiones. La segunda es que hoy nos encontramos en una sociedad
gue cada vez tiene mas poder sobre la vida de los otros; una decisién individual
puede abarcar las vidas de muchos seres humanos, muchos mas que en el
pasado, como lo ha sugerido, por ejemplo, Hans Jonas.

En el marco de la misién 2015 del Tecnol6gico de Monterrey, se han inserta-
do en el curriculo académico de practicamente todas las carreras profesiona-
les algunas materias de formacion humana. Una de estas materias es “Etica,
persona y sociedad”, al que el libro homdénimo trata de dar orientacion y res-
puesta. Los autores, todos ellos especialistas en la filosofia moral, nos brindan
un texto que yo me reservaria en llamar “libro de texto” porque, a pesar de que
expone el curriculo de la materia y lo hacen de una manera muy pedagdgica,
los temas y la profundidad con que lo hacen no tiene nada que ver con una
denominacion asi.

177 EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nm. 3, junio 2008, pp. 177-187.



178 Jacob Buganza

El primer capitulo estuvo a cargo de Dora Elvira Garcia. Su capitulo lleva
por titulo “Dimension ética de la vida humana”. Aqui, la autora inicia aclarando
qué es la ética y cual es su importancia. De ahi, utiliza el concepto de persona
como “eje para la ética”, en donde sigue muy de cerca a Mounier y Kant, consi-
derando que las personas no pueden ser cosificadas porque tienen una dig-
nidad especial, es decir, la persona no debe ser tomada como una cosa, como
algo intercambiable, como medio; “las personas, por su dignidad, sélo pueden
ser fines en si mismas y no medios para obtener algo mas. Esa dignidad exce-
de con mucho a los meros objetos, los desborda y sus cualidades son infinita-
mente superiores a ellos” (p. 7). Garcia Gonzalez también sostiene que la per-
sona es una realidad intencional, es decir, apunta hacia fuera; se encuentra en
relacion con los demas, con los cuales se crea a si misma. “De ahi que la
persona es movimiento hacia los otros en la comunién y la valorizacién mutua”
(p. 8). La persona se humaniza a si misma, pero se humaniza con los otros y
nunca de manera aislada. De ahi que la ética esté siempre presente en la
realidad humana.

La ética tiene que lidiar y considerar, siempre, a la persona humana. Y es lo
gue Garcia Gonzalez apuntala poco a poco, especialmente al hablar de las
diferencias entre ética y moral, haciendo ver que la ética esta inmiscuida en la
vida humana misma, y que sus reglas no tienen por qué estar en desacuerdo
con ella. La ética se articula en la vida, y ésta se articula mediante las acciones
gue el hombre concreto realiza. Y la ética, ademas, busca orientar la vida, “cons-
tituye una guia de la accion”; la ética esta entrelazada a la vida, y sin aquélla
esta Ultima no podria concebirse porque pocas realidades, si no es que ningu-
na, pueden ser neutras (la ética, en cambio, critica, juzga). De hecho, el vinculo
inseparable entre vida y ética se puede ver claramente en la pregunta funda-
mental de la ética: ¢,cémo hemos de vivir? “Por eso, si la pregunta radical sobre
como hemos de vivir nos ubica en el punto en que sopesamos las diferentes
formas de vivir, nos pone frente a los problemas éticos mas fundamentales, y
nos lleva a las preguntas éticas que nos dicen como hemos de actuar y cual es
esa buena vida, la eubios de la que hablaba Aristételes que, sin realizarse en
solitario sino siempre en relacién, nos hara ser realmente personas, realmente
humanos” (p. 14).

Pasa enseguida Garcia Gonzalez a hablar de algunos problemas éticos a
los que la humanidad se enfrenta en la actualidad. El principal de estos proble-
mas es, a mi juicio, el nihilismo, que puede entenderse como equivocismo éti-
co. El nihilismo es “Una actitud para la que no hay nada por lo que valga la pena
luchar, ni valores que puedan servir de guias valiosas para la vida, ni asideros
desde los cuales sostenerse, sino que todo es posible incluso lo que cualquiera

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



Resefias y noticias 179

rechazaria por inhumano” (p. 17). Existen diversos tipos de nihilismo, de los
cuales Dora Elvira Garcia destaca dos: el nihilismo radical o extremo, que sos-
tiene que la moralidad no es mas que una ilusion; y el nihilismo moderado, que
sigue manteniendo “la incorreccion de los juicios morales”, lo cual va en contra
de nuestra experiencia cotidiana, en la que se considera que los juicios mora-
les son o verdaderos o falsos. Garcia Gonzalez también destaca otros proble-
mas: el de la desigualdad que se da en el seno del pluralismo, y el consumismo,
gue elimina la libertad humana pues las acciones de la persona aparecen como
si fueran “teledirigidas”.

Pasa después la autora a revisar las diversas tendencias de la ética en
cuando a: (i) sus dos aspectos, (ii) su fundamentacion y (iii) su tematica. Con
respecto a (i), la ética puede o ser teleolégica o deontologica, es decir, puede
poner el acento en la finalidad de la vida humana (la felicidad) o en la obligato-
riedad de las normas (el imperativo categorico). Aristoteles es el representante
de la primera vertiente, y Kant el de la segunda. Con respecto a (ii), la ética
puede ser o laica o religiosa. Ciertamente una excluye a la otra, pues la ética
laica pretende no tener fundamentos religiosos, y la ética religiosa si los tiene.
La ética religiosa es muy importante porque se ha permeado en la vida cotidia-
na, como el principio de “fraternidad” que impacté por ejemplo en la Revolucién
francesa. Con respecto a (iii), “hablar de las tematicas éticas, significa que hay
discursos éticos especificos para cada ambito de la vida”, como la bioética, la
ética empresarial, la ética ecoldgica, la ética del desarrollo, entre otras.

El segundo capitulo tiene como objetivo tratar el dificil tema de los funda-
mentos de la ética, y esta a cargo de Alberto Hernandez. Lo primero que hace
el autor es la distincion entre la materia y la forma, y aplicar tal diferenciacion al
campo de la ética, de donde surgen las éticas materiales y las éticas formales.
Como es bien sabido, las éticas materiales son las que se refieren a los bienes,
la vida buena y la felicidad, mientras que las éticas formales se refieren a la
estructura de la moralidad. Pasa después a hablar de la voluntariedad de los
actos, en donde distingue entre acto humano y acto del hombre. Estos Gltimos
no son voluntarios, sino situaciones que “pasan” en el ser humano. Los actos
humanos, en cambio, son libres: se conocen, se quieren y por ello se realizan.
“Lo que decimos —dice el autor— es que solamente las acciones humanas, a
saber, las que existen gracias a la libertad, son acciones que pueden ser califi-
cadas éticamente” (p. 38). Esto es de suma importancia al elegir, que es la
concretizacion de la eleccion.

Hernandez sigue muy de cerca a santo Tomas en la descripcion de la elec-
cion. En realidad, son cuatro los pasos que sigue la inteligencia humana para
elegir algo y realizarlo. Si puede decirse asi, hay tres etapas internas y una

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



180 Jacob Buganza

externa. La primera etapa la llama “intencion”: la inteligencia capta algo como
bueno, y la voluntad tiende naturalmente hacia tal objeto. Esta etapa brinda la
primacia temporal del entendimiento sobre la voluntad, pues “una vez que se
conoce la cosa, puede despertar el deseo por ella”. La segunda etapa se deno-
mina “consejo”, y consiste en la blisqueda de més informacién que lleva a cabo
el individuo; ademas, se da a la tarea de encontrar los medios para alcanzar
aquel proyecto con lo que concluye la primera etapa. Puede ser que se conoz-
ca y desee mas, pero también puede ser que mientras mas se conozca el
objeto, menos llegue a desearse. La voluntad aprueba o desaprueba lo que el
entendimiento le presenta. “Si la voluntad esta conforme con ese camino y lo
acepta, esta dando su consentimiento” (p. 44). De esta manera, primero se
conoce el fin; posteriormente puede quererse el fin; después se da consejo
para alcanzar tal fin; y, finalmente, se puede querer aquello que se necesi-
ta para alcanzar el fin. Santo Tomas lo dice asi: “en el orden de lo que se puede
obrar, hay que poner en primer lugar el conocimiento del fin; después el apetito
del fin; después el consejo de lo que es para el fin; finalmente, el apetito de lo
gue es para el fin” (Suma de Teologia, I-Il, . 15 a. 3). La tercera etapa es la
“eleccion”, que es el resultado de todo lo anterior. El agente elige el objeto
previamente conocido y deseado, y elegir es un acto de libertad. Por eso, lo
gue se elige es, a final de cuentas, un acto humano. A la Ultima etapa le llama
Hernandez “uso”, que es realizar lo que se ha elegido.

Inmediatamente después, Alberto Hernandez examina la estructura del acto
moral o acto humano para evaluarlo. Para ello, sigue la clasica distincion del
objeto, el fin y la circunstancia de la accion. El objeto es aquello que se realiza
(por ejemplo, robar); el fin es el propésito que persigue el agente moral (ayudar
alos pobres); y la circunstancia incluye “tanto el entorno en que se da la accién
como los medios de los que se vale el que actla, y los instrumentos o las
acciones fisicas” (p. 48). Cuando se evallGa una accién, es necesario revisar
estos tres aspectos, aunque la carga valorativa primordial se encuentra en el
objeto, es decir, en aquello que se hace (robar, matar, ayudar al préjimo, etcé-
tera). “La calificacién basica viene dada por el objeto, pero el mérito y la culpa
pueden ser alterados por el fin subjetivo” y, también, por la circunstancia o los
medios con los cuales se realiza el objeto (robar amordazando, etcétera).

Hernandez pasa a revisar, después de la evaluacién del acto humano, la
conocida clasificacion de desarrollo moral establecida por Kolhberg. Este psi-
cologo y filosofo estadounidense establece que hay tres niveles de razona-
mientos morales. El primero es el nivel preconvencional, donde el agente solo
se preocupa por sus intereses y en como llevarlos a cabo; el segundo es el
nivel convencional, donde el agente moral ya es capaz de incluir a otras perso-

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



Resefias y noticias 181

nas en sus decisiones, en especial a las personas que se encuentran a su
alrededor, ademas de que el criterio moral de tal agente corresponde con el
grupo al que pertenece; finalmente, el tercer nivel es el postconvencional, don-
de el agente es capaz de “considerar a todas las personas que son afectadas
por la actuacion, también aquellas que se encuentran mas alla de los limites
del grupo al que pertenece el individuo” (p. 52). Algo importante que apunta
Hernandez con respecto a esto es que “cada uno de los niveles corresponde a
un momento evolutivo, pero hay cierta clase de acciones de las que dificilmen-
te puede esperarse que se encuentren en otro nivel distinto de aquel en el que
aparecieron desde el primer momento” (p. 52), como cuando alguien delibera
sobre qué platillo escoger en un restaurante; es claro que no es necesario
aplicar un razonamiento posconvencional con referencia a tal problema.

Estos elementos comentados por Hernandez se complementan con lo refe-
rente al razonamiento practico. El autor comienza hablando de las falacias en
general, las cuales pueden encontrarse también en el razonamiento practi-
co. Pero cabe advertir que el razonamiento practico tiene como finalidad una
accion, como ya lo advertia Aristoteles. El razonamiento practico no es demos-
trativo, como si lo es el razonamiento tedrico, propio de las ciencias; “En el
razonamiento practico la conclusion no se deduce necesariamente de las
premisas”, simple y sencillamente porque las premisas son diferentes. Estas
ultimas pueden incluir dentro de su formulacién al deber, lo cual las hace dife-
rentes de las premisas puramente tedricas. Para Hernandez, “cuando se
esquematiza un razonamiento practico en forma de silogismos, la premisa mayor
expresaria una obligacién general, mientras que la premisa menor correspon-
dera a los medios o a las circunstancias para conseguir aquello que se contie-
ne en la premisa mayor” (p. 58). Como puede verse, todo esto sirve mucho
para analizar los actos humanos o acciones, objeto material de la ética.

El tercer capitulo se titula “Universalismo y relativismo en la ética”, a cargo
de Alberto Constante. Desde el principio, el autor expone tres temas que va a
desarrollar: el relativismo moral, la existencia o no de las normas morales uni-
versalesy, finalmente, la libertad. Ahora bien, Constante considera que el hom-
bre por naturaleza tiende al bien, aunque lo dice utilizando estas palabras: “No
temo equivocarme al escribir que nuestra tarea, la Unica verdadera tarea de
nuestro corazoén, radica en alcanzar lo que es bueno y rechazar lo malo, prop6-
sito siempre amenazado por la vastedad de proporciones del mal, por su arga-
masa irremediable con el bien y por nuestra incompetencia para elegir y conso-
lidar lo que en cada caso es preferible. Si elegir y elegir bien fuera lo mismo el
corazon del hombre no tendria la zozobra doliente de tener que elegir” (pp. 63-
64). Aqui Alberto Constante parece recurrir a la sindéresis tomista, aunque no

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



182 Jacob Buganza

lo haga de manera explicita. La sindéresis es el principio de orden practico que
todo hombre tiene (“se debe hacer el bien y evitar el mal”), y a partir de éste se
desprenden las conclusiones practicas que, como se vio en el ensayo de Her-
nandez, son acciones. Claro que hay errores en la eleccién de lo que es mejor,
pero éstos se deben a otras limitaciones relacionadas con la fragil naturaleza
humana.

Con respecto al relativismo, dice que éste “niega la existencia de verdades
absolutas acerca del bien [y] el mal, pues piensa que éstas limitan la libertad”
(p. 71). El relativismo es un equivocismo que pretende la inexistencia de valo-
res absolutos (e incluso de maldades absolutas). Para el relativismo o
equivocismo ético no hay valores universales y, en consecuencia, cualquier
cosa es considerada valida. El problema que conlleva esta postura es mayus-
cula en el orden practico: puede eliminarse, por considerarse relativa, la digni-
dad de la persona humana (“persona humana” no es un pleonasmo, pues bue-
na parte del origen del discurso sobre la dignidad del ser humano proviene de
la semejanza entre “persona humana”y las “personas divinas”). Constante es-
cribe: “La dignidad humana es una realidad objetiva, reconocible por todo el
mundo. Por eso no se deberia someter a nadie a normas en cuya elaboracion
no haya participado de algun modo. El relativismo a ultranza es inadmisible en
ética. Es éticamente inadmisible una cultura que permita el infanticido o el
geronticidio; que agravie a las mujeres o admita la esclavitud” (p. 73), que son
ejemplos practicos de lo que el relativismo propone en la teoria. Para este
autor, el argumento de la diversidad no avala al relativismo, pues puede haber
mejores creencias que otras; casi parafrasea a Savater cuando dice que quien
emite su opinion es respetable, pero tal vez su opinién no lo sea. Esto se rela-
ciona con las normas universales, con su existencia o inexistencia, pues, Si
éstas no existen, el relativismo tiene carta de entrada en la ética. Sobre esto
escribe: “Si no ponemos un freno al relativismo, nos veremos abocados al es-
cepticismo moral. Acabaremos aceptando el todo vale, que es la negacion de
la ética misma” (pp. 77-78). No es que los juicios morales sean universales
de facto, pero si universalizables; la finalidad de tales juicios universaliza-
bles conlleva a respetar la dignidad de la persona humana, que tiene la carac-
teristica de valer siempre y en todo momento, a juicio de quien esto escribe.

Finalmente, entra al tema de la libertad, que los autores anteriores también
han tratado, y la considera “la cualidad fundamental del ser humano”; la libertad
esta en el hombre, y en realidad no puede renunciar a ella, pues hacerlo seria
un acto de libertad, lo cual es paradéjico. Por eso Constante no acepta el
determinismo moral, el cual es la negacion de la libertad, brindando este ejem-
plo: “Si un criminal determinista llega ante el juez y le dice “he matado a mi

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



Resefias y noticias 183

esposa, pero usted no puede condenarme porque yo estaba totalmente deter-
minado a matarla”, el juez le puede responder sencillamente “y yo estoy total-
mente determinado a condenarlo”. Cuando se plantean argumentos deter-
ministas, en general se apela a determinismos sélo en un aspecto; se asume
en un plano lo que se niega en otro” (p. 83). Es verdad que hay ciertas limitacio-
nes o condicionamientos histéricos o psicolégicos, pero siempre hay margen
de libertad: la libertad es innegable, y por ella es que puede haber ética. Y es
que la libertad se relaciona con “los otros”, con los demés seres humanos, los
cuales, para Constante (al parecer siguiendo muy de cerca a Buber), son el
destinatario de mi accion, y es esto Ultimo una condicién indispensable para
gue yo sea yo. Dice Constante: “Todo lo que soy me viene de un td”, pues sin el
td yo no puedo ser yo.

El siguiente capitulo lleva por titulo “Etica y sociedad”, elaborado por Sofia
Reding. La autora se plantea como objetivos el tema de la influencia de los
factores externos en la construccion de la personalidad o subjetividad, ademas
de adentrarse en forma mas profunda al problema de la convivencia con los
otros. Primero habla de las fuentes de moralizacion, en donde hace una des-
cripcion antropoldgica y brinda las bases para comprender la importancia de la
tradicion en la conformacidn de la personalidad. Escribe lo siguiente: “En raz6n
de esa tradicién, podemos apropiarnos de las valoraciones de los otros —y
compartir asi un patrimonio cultural—, es decir, de lo que ellos han considerado
como valioso” (p. 93); sin embargo, la tradicién no se da de una vez y para
siempre, sino que se encuentra en constantes transformaciones o
reelaboraciones, que la enriquecen o la empobrecen, segun la opinién de quien
esto escribe. De igual forma, Reding juzga de suma importancia al Estado en la
conformacion de la subjetividad, especialmente a partir de la modernidad; cabe
recordar a Hobbes, quien consideraba al Estado civil como un freno para los
instintos depredadores de canis lupus que todo hombre lleva dentro. El Estado
se encarga de establecer limites para la convivencia de sus ciudadanos. Rela-
cionados con la tradicién y el Estado, hay otros medios de moralizacién que es
importante destacar. El primero es la familia, célula de la sociedad, donde la
“conciencia moral” del nifio comienza a brotar. También esta la religion, que
tiene ciertas normas, llamadas cominmente normas religiosas, y que tienen la
intencion de orientar el comportamiento de las personas que pertenecen a cier-
to culto. La escuela también es necesario considerarla como parte de la mo-
ralizacion (el Estado se relaciona con la educacién a partir de que, en el siglo
XIX, como apunta Reding, éste toma en sus manos la instruccién de su pue-
blo), pues “impone una moral mas o menos homogénea, introyectada a los
educando de diversas formas (disciplina, libros de texto, fomento de una moral

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



184 Jacob Buganza

civica)” (p. 97). Otros medios de moralizacion méas actuales son los medios
masivos de informacion (que también son de formacién), como el cine y la
television.

La autora pasa a hablar de la construccion de la ciudadania. Para esto,
sitUa al lector en la perspectiva pluralista que se vive hoy en dia, y el conse-
cuente problema del etnocentrismo, que entiende la autora como exterminio
cultural. En la configuracién del mundo de hoy, es claro que las culturas convi-
ven entre si compartiendo lugares comunes. Y es en estos lugares comunes
donde pueden darse diversas manifestaciones frente a la alteridad. El et-
nocentrismo es una de esas manifestaciones, y Reding considera que no es el
camino que debe seguirse. La propuesta de la autora es el didlogo intercultural,
el cual presupone poder interpretar las diferentes culturas, “lo que significa que
hay que estar dispuestos a preguntar, esto es, abrirse a otras propuestas con
una actitud interrogante, lo que es, a fin de cuentas, el objeto de la hermenéu-
tica” (p. 101). En otros términos, lo que pide Reding es estar abiertos a los otros
para ver qué tienen que decir. Siguiendo esta senda, la autora rescata la pro-
puesta de la ética civica, entendida como una ética de minimos, a saber, una
ética que propone unos principios que todos deben aceptar, pues son condicio-
nes necesarias para la pluralidad.

Reding enlaza este tema con la democracia. Pluralismo, ética civica y de-
mocracia van de la mano. Y se enlazan porque la ética civica propone la virtud
de la tolerancia para la convivencia intercultural. Para Reding, la tolerancia es
el “aprecio por la diversidad”, y en la democracia hay consenso pero también
hay disenso o desacuerdo. Pero no es el Gnico valor que las enlaza, sino que
también estan la libertad, la autonomia, la justicia, la solidaridad, el didlogo, la
empatia, los cuales “son valores que deben compartirse porque promueven
una ética civica con miras a una convivencia en paz” (p. 103). En estos valores
compartidos puede encontrarse una “identidad general”, que a su vez es lo
mismo que “ciudadania”. Asi lo dice Reding: “La funcién de una ética de mini-
mos o civica seria unificar colectivos con diferentes éticas de maximos, en
torno a una identidad general que no anula las singularidades sino que las
respeta y las promueve: la ciudadania” (p. 103). Si hay una ética de maximos
gue no respete los minimos exigidos, debe ser criticada.

Pero la propuesta no se queda ahi, sino que va mas alla. En seguimiento de
Adela Cortina, Reding propone la “ciudadania cosmopolita”, en donde la res-
ponsabilidad por los demas es algo obligado (una respuesta obligada, dice la
autora). La ciudadania cosmopolita ve mas alla de los limites territoriales, y tal
ciudadano se interesa por los problemas de todos. El hombre no sélo es ciuda-
dano de su nacién, sino que es ciudadano del mundo (como decian algunos

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



Resefias y noticias 185

estoicos), y “los otros” son sus conciudadanos, por quienes debe actuar solida-
riamente. La pregunta que se sigue es “¢,podemos ser ciudadanos en una épo-
ca en que el individualismo y el consumismo parecen anular cualquier intento
por actuar solidariamente?” (p. 107). La respuesta a esta pregunta parece ser
afirmativa para la autora, y llama a la revision personal e institucional. Con
respecto a esto Ultimo, habla de replantear las instituciones, pues es en ellas
donde se discuten los problemas comunes. Propone igualmente el derecho al
desarrollo, que se desprende de la reciente ética del desarrollo. La ética del de-
sarrollo lucha contra la pobreza, la desigualdad y la discriminacién, que son
factores que imposibilitan el desarrollo de los individuos y de las naciones. La
ética del desarrollo defiende “los valores que hacen posible la satisfaccion de
las necesidades humanas”. Pero este asunto no tiene nada de sencillo: tiene
que plantear este desarrollo sin el deterioro ecoldgico. Ya hubo casos exitosos
en la India, Namibia y Bolivia, como los recuerda la autora, los cuales hacen ver
gue es posible vivir mejor y no sélo sobrevivir. El tema de la supervivencia esta
latente y seguramente generara mayores discusiones ahora que los recursos
naturales comienzan a escasear con mayor gravedad. Se comienzan a ver
como problemas globales y la ética debe estar en la base de las reflexiones
sobre estos asuntos, pues la ética exige responsabilidad por las futuras gene-
raciones, como sostiene Reding. El desarrollo no tiene por qué estar peleado
con la ecologia, y sobre esto la ética es mediadora. El problema esta en la
palestra, y de acuerdo a las acciones que tomemos como individuos es como
se ira desenvolviendo. Por ello, Reding invita a la reflexion personal sobre lo
gue hacemos, lo cual debiera ser humanizante; en ello radica que seamos
parte del problema o parte de la solucion.

El daltimo capitulo, cuyo titulo es “Etica para la vida”, lo escribe Gonzalo
Lapuente. Este apartado reflexiona sobre el concepto de proyecto, en el senti-
do de que la vida de cada uno esta lanzada a la blsqueda y consecucion de
algo. La vida de otros seres no humanos esta, por decirlo de algin modo, ce-
rrada; las bestias no tienen posibilidad de ser diferentes. El tiempo, para ellas,
es siempre el mismo y el futuro no representa nada. Sin embargo, para el hom-
bre esto es diferente, y lo es porque el tiempo tiene su carga subjetiva insosla-
yable. En el hombre la libertad es posibilidad, y esta libertad se va actualizando
en el tiempo. Ejercitando la libertad es que puede construirse la propia identi-
dad; la identidad se construye eligiendo y actuando, y tal elecciéon y actuacion
se convierten en una “segunda naturaleza”, como la llamaba Aristételes. El
hombre se construye a si mismo mediante el uso de su libertad y, como ya se
vio en otros capitulos anteriores de este libro, porque somos libres somos obje-
to de una valoracion ética. La libertad, al ser constructora, tiene proyectos a

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



186 Jacob Buganza

largo plazo, que son los “proyectos de vida”. Lapuente habla de algunos de
estos proyectos y de la necesidad de que éste sea humano. Asi lo dice el autor:
“Para que mi proyecto de vida sea bueno necesita ser humano, es decir, el
proyecto tiene la funcion de asegurar que mi futuro va a ser un futuro humano”
(p. 123).

Ciertamente una vida humana es una vida libre, pero Lapuente acentla
acertadamente que no es suficiente, que hace falta ser critico, que hace falta
valorar las diferentes opciones que se tienen. Y es que la inteligencia humana
sopesa las opciones con las que cuenta; conoce, y si le parece bueno, lo quie-
re; y si lo quiere realmente, entonces lucha por alcanzarlo. Hay que tener, en
este sentido, y a mi juicio, una vida inteligente.

Con lo dicho por Lapuente, se sigue que es necesario contar con un criterio
para juzgar, para sopesar, para valorar. El autor explica varios de estos crite-
rios, a los cuales considera insuficientes por si solos. El primero es cuando se
hace referencia a un hecho; por ejemplo, “¢ por qué ayudaste a tu amigo? Sim-
plemente porque es mi amigo”. El segundo es cuando se refiere a los senti-
mientos, como cuando alguien dice que hace algo porque le sienta bien. Otro
criterio son las consecuencias de la accién, en donde una accién es buena
porque produce consecuencias de esa naturaleza. El c6digo moral es otro cri-
terio, pero es un criterio que no admite critica. También la autoridad se esgrime
como criterio, de tal suerte que lo que se aduce es el juicio de otro. Finalmente,
Lapuente hace referencia a la conciencia, lo cual “implica asumir con respon-
sabilidad las propias acciones” (p. 129). Todos estos criterios tiene cierta vali-
dez, aunque ninguno asume la antonomasia. Es més, Lapuente se dedica a
criticar uno por uno dando argumentos suficientes. Incluso, encuentra que to-
dos los criterios anteriores tienen como presupuesto al sujeto activo, al agente
moral, “alguien que se asume a si mismo y que se plantea fines y que busca
realizarlos. Y a este sujeto es a quien corresponde integrar todos los factores
indicados en la construccién de su proyecto de vida” (p. 133).

Sin embargo, tal sujeto o agente moral no esta aislado, como ya se ha insis-
tido en otros momentos. El sujeto esta con los otros, y hay necesidad de inte-
grarlos en el propio proyecto. “El ser humano no es un individuo aislado e inde-
pendiente de todo vinculo y contexto. Mas bien se trata de un sujeto que esta
ligado estrechamente a los otros, hasta tal punto que sin ellos jamas se habria
llegado a constituir como un yo con su identidad propia y, sin ellos, dejaria de
ser lo que es” (p. 134). Resuena en esto lo que dice Constante y, antes de él,
Buber. El yo no puede existir sin el td; el td me constituye, como un elemento
insoslayable, en lo que soy. Citando a otros autores, Lapuente saca de lo ante-
rior que el proyecto de cada uno tiene que considerar a los otros necesaria-

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



Resefias y noticias 187

mente. Pero no hay que ver a los otros como instrumentos, sino como los
conceptuaba Kant: como fines en si mismos, iguales a mi. Aqui Lapuente re-
cuerda a Kolhberg, que Hernandez ya habia traido a colacion, y el nivel
postconvencional. Los otros no pueden ser vistos a través de la razon instru-
mental, sino desde la perspectiva de la igualdad: también el otro es libre y
establece su proyecto de vida. Aqui embona Lapuente con el texto de Reding,
pues para el primero “el proyecto de vida debe incluir, como una parte del mis-
mo, el cumplimiento de los deberes y el reconocimiento de los derechos que
nos sefiala la ética minima” (p. 138). El proyecto de vida que cada uno se
plantee no puede estar al margen de los derechos de los otros seres humanos.

Como puede verse, Etica, persona y sociedad es un libro muy completo e
interesante. A pesar de la gran maestria pedagdgica con que sus autores ma-
nejan cada uno de los temas, el trabajo en conjunto también contiene pistas
para el lector especialista. No es sdlo la presentacion de la ética y algunos de
sus problemas, sino que los autores brindan soluciones que merecen ser dis-
cutidas con toda seriedad.

JACOB BUGANZA®

Fecha de recepcion: 16/01/2008
Fecha de aceptacion: 28/02/2008

* Profesor de la Universidad Veracruzana. jpbuganza@hotmail.com

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 177-187.



	00a-Directorio
	00b-Indice
	01-Borsani
	02-Serrano
	03-Sahuí
	04-Meza
	05-Velázquez
	06-Martínez
	07-Martínez Moreno
	08-Chávez
	09-Entrevista
	10-Restrepo
	11a-Reseñas
	11b-Noticias
	12-Convocatoria



