A PROPOSITO DE TERRITORIOS Y FRONTERAS
EN FILOSOFIA DE LA CULTURA*

MARIA EUGENIA BORSANI**

Resumen

| articulo tematiza, en un primer tramo, la practica demarcatoria de cam-

pos de saber en la que, lamentablemente, estamos entrenados. Como
segundo tramo del trayecto traslada tales reflexiones de cara a la filosofia de
la cultura, indagando en uno de sus hitos fundacionales para concluir en la
desterritorializacion del saber de la filosofia de la cultura. Se apuesta, asi, a
gue se reconozca el campo de filosofia de la cultura como predio del cosmopo-
litismo, ecumenismo tedrico y tematico por excelencia, crisol de procedencias,
ejemplo de complementariedad de escuelas y probleméaticas por entender que
su marca distintiva es la empecinada desterritorializacion de su ambito objetual
ya que tal “objeto” —la cultura— es inasible, indisciplinado e indisciplinable.

Palabras clave: Filosofia de la cultura, disciplina, limites, ecumenismo teérico,
complementariedad, &mbito objetual, desterritorializacion.

* Esta tematica se presentd en oportunidad de la conferencia magistral de apertura del Sim-
posio “Filosofia de la Cultura”, en el marco del XIV Congreso Internacional de Filosofia, Asocia-
cion Filosoéfica de México, Mazatlan, 2007.

** Profesora e investigadora de la Universidad Nacional del Comahue, Neuquén-Argentina

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



@ Maria Eugenia Borsani

Abstract

Inits first section, the article deals with the delimitation of the fields of knowledge
in which, unfortunately, we are trained. The second section expands on these
reflections in the light of the Philosophy of Culture, inquiring into one of its
foundational milestones to conclude in the de-territorialization of the knowledge
of the Philosophy of Culture. The objective is the recognition of the Philosophy
of Culture as a field of cosmopolitanism, a theoretical ecumenism, thematic par
excellence, a melting pot of origins, an example of supplementary schools and
sets of problems, considering that its distinctive feature is the stubbornness of its
as such “object” —culture— that is unseizable, undisciplined and undisciplinable.

Key words: Philosophy of culture, discipline, limits, theoretical ecumenism,
complementarity, de-territorialization, objective field.

El titulo de este articulo esta inspirado, precisamente, en aquello que hace ya
un tiempo viene inquietandome y que tiene que ver, por una parte, con la deno-
minacion de este ambito del quehacer filoséfico: filosofia de “la cultura”, en
tanto se trata de un campo relativamente nuevo y, por la otra, me pregunto si
acaso es dable pensar que nos hallamos ante una situacion paradgjica en lo
gue hace a su propia constitucion.

Asi, un primer tramo del recorrido tematiza, en general, la practica de-
marcatoria de campos de saber en la que, muy a mi pesar, estamos entrena-
dos. A continuacién, y como sedo tramo del trayecto trasladaré tales reflexio-
nes de cara a nuestro tema, indagando en uno de sus hitos fundacionales y
concluiré en la desterritorializacion del saber de la filosofia de la cultura .

Primer tramo: ¢ Fronteras disciplinares en el siglo xxi1?

Pareciera que todo campo del saber esta territorialmente segmentado en par-
celas, con genuinos custodios en cada uno de sus margenes y que toda intro-
mision en predios ajenos no es muy bien vista sin la debida autorizacién de sus
genuinos propietarios, quienes a su vez han sido ya reconocidos por su propia
comunidad académica.

Incursionar en jurisdiccién ajena resulta un acto de impertinencia y si eso
ocurre, so6lo puede aceptarse en nombre de esas complejas tramas de
interdisciplinariedad, transdisciplinariedad, multidisciplinariedad.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



A propdsito de territorios y fronteras en filosofia de la cultura @

Esto es, se permite transitar por zona de una disciplina ajena siempre y
cuando se presente debido pasaporte con autorizacién para el paso, lo que
supone a su vez mantener cuidada la frontera y controlar a quienes, provenien-
tes de otros &mbitos, se interesan por cuestiones que ocurren en terrenos co-
lindantes. Asi, llegan a nuestros dias criterios clasificatorios y taxonomias de lo
mas variadas: ciencias fisico-naturales versus ciencias sociales y humanas,
ciencias facticas versus ciencias histdrico-hermenéuticas, o —para usar un
Iéxico mas ajustado a nuestro presente— ciencias duras versus ciencias blan-
das. Pero nétese que en ese encuentro, que connota separacion, distincion, di-
ferenciacion, no se extingue. Distintas maneras de denominarlas pero mante-
niendo la escision, el borde, un limite divisorio considerado casi natural. Escision
disefiada desde la epistemologia y filosofia de las ciencias, abocadas, entre
otras cuestiones, al ordenamiento y clasificacion del saber respondiendo, a su
vez, a determinados patrones valorativos plasmados en la disciplinante practi-
ca clasificatoria.

Un prestigioso fildsofo contemporaneo expreso que:

[...] las disciplinas no existen. No hay disciplinas; no hay ramas del saber o,
mas bien de la investigacion: s6lo hay problemas y el impulso de resolver-
los. Una disciplina tal como la botanica [...] es, sostengo, una mera unidad
administrativa. Los administradores de las universidades tienen un trabajo
dificil [...], y les resulta muy conveniente trabajar con el supuesto de que
existen ciertas disciplinas con sus nombres, con catedras vinculadas a ellas,
a ocupar por expertos en esas disciplinas.!

Estas palabras, ciertamente provocativas, que bien podrian adjudicarseles a
Fredrich Nietzsche, Michel Foucault, Jacques Derrida, R. Rorty u otros fildsofos
—tenidos ligeramente por posmetafisicos, postestructuralistas, posmodernos,
entre muchos mas “post”— fueron dichas por Karl Popper en 1956 en la reunién
de The Fellows of the Center for Advanced Study in the Behavioral Sciences en
California. Resultan sorprendentes expresiones de este tipo en boca de un
racionalista, al comenzar sus clases de Método cientifico, asignatura que, a su
vez, él declara inexistente, un mito. Popper sostiene que “la ciencia no es solo,
como el arte y la literatura, una aventura del espiritu humano, sino que entre las
artes creativas es quizé la mas humana: llena de fallos e imprevisiones huma-
nas [...] La ciencia no tiene autoridad. No es el producto magico de lo dado, los
datos, las observaciones. No es un evangelio de verdad”.?

1 vid. Karl Popper, Realismo y el objetivo de las ciencias. Madrid, Tecnos, 1985.
2 |bid., p. 299.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



@ Maria Eugenia Borsani

Pero mas alla de la sorpresa que producen estas consideraciones, son de
significativa utilidad para el proposito que persigo: postular que los limites
disciplinares demarcatorios son barreras artificiales y mostrar que en la actua-
lidad, a partir de los aportes provenientes de enfoques hermenéuticos, tex-
tualistas, deconstructivistas y tantos otros, —alejados indudablemente de la
tradicién con la que se le emparenta a Popper— el cuestionamiento en torno a
las fronteras disciplinares esta en boga. Segun algunas posturas esta proble-
matica es novedosa y se ubica en sintonia con lo que ha dado en llamarse
escenario “postempirista”.

Me interesa detenerme en algunos antecedentes del tratamiento de esta
tematica que, en cierta medida, le quita todo caracter novedoso, no tratandose
de una primicia. Rastrear sus precedentes de mano de fildsofos y cientificos no
implica, de ninguna manera, negar la vigencia indiscutida de los debates que
se desencadenan en relacién con la tematizacion de la existencia o no de fron-
teras disciplinares, sino mostrar que su tratamiento retorna a escena. En este
sentido, se trata de la recuperacion de una problematica —que en sus primeras
versiones no fue suficientemente atendida—, es decir, en lenguaje cinemato-
grafico, se trata de una remake mas que de un estreno.

Vayamos a uno de los antecedentes de este desvanecimiento disciplinar:
Niels Bohr (1885-1962), fisico tedrico, estaba convencido con respecto a llevar
a cabo un desafio, traspasar fronteras disciplinares. Sus incursiones por otros
campos fueron poco recuperadas por la filosofia, al menos, en nuestra tradi-
cion filosdfica su figura pasa casi inadvertida.® Se le recuerda no en el ambito
estrictamente filoséfico sino en el de la historia de la ciencia.* Su postura impli-
€0, segun sus estudiosos, novedosos criterios epistemolégicos ya que “la pro-
puesta de Bohr del principio de complementariedad, era ni mas ni menos que
un intento de convertirlo en la clave de una nueva epistemologia”.®

Concretamente, el principio de complementariedad propuso arbitrar la anti-
nomia entre dos teorias rivales respecto a la luz (teoria clasica o cuantica),
pero tuvo implicancias mayores no muy explotadas por la filosofia en general y
por la filosofia de las ciencias sociales, en particular.

3 Estas consideraciones sobre la figura de Niels Bohr aparecen en M. E. Borsani, Una bisa-
gra entre la hermenéutica y la filosofia de la ciencia. G. Roca, PubliFadecs, 2005.

4 Pensadores daneses contemporaneos se han ocupado desde distintos enfoques de las
extrapolaciones de Bohr fuera del ambito de la fisica. Las conferencias que este fisico impartio
estan publicadas en su libro: Nuevos ensayos sobre fisica atomica y conocimiento humano (1958/
1962). Madrid, Aguilar, 1970.

5G. Holton, Ensayos sobre el pensamiento cientifico en la época de Einstein. Madrid, Alian-
za, 1982, p. 158.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



A propdsito de territorios y fronteras en filosofia de la cultura @

El principio de complementariedad fue presentado por Bohr en 1927, en el
Congreso Internacional de Fisica en Como, Italia. Interesan las palabras fina-
les de su conferencia. “Espero, sin embargo, que la idea de complementariedad
sea adecuada para caracterizar la dificultad general para formar las ideas hu-
manas, dificultad que es inherente a la distincién entre sujeto y objeto”.®

Ahora bien, su planteo no se circunscribié a la fisica —su formacion de
origen— sino que lo extendié al plano de la antropologia, la politica, la psicolo-
gia y otros terrenos en los que incursiond desde la década de los treintas del
siglo xx y hasta sus ultimos dias. Lo significativo de la postura de Bohr es que
la complementariedad, que venia a responder a un problema de la fisica teori-
ca, devino en una novedosa perspectiva sobre los saberes, perspectiva que
Bohr concret6 trasladando aportes de un campo disciplinar a otro y que viene a
proposito de la pregunta que guia parte de este escrito, y que dice asi: ¢es
posible delimitar con precision el &mbito de indagacion de la filosofia de la
cultura?

La figura de Bohr es convocante porque acercé la brecha entre distintos
campos discursivos que parecieran absolutamente disociados (ciencias natu-
rales-ciencias sociales y humanas). Fue pionero en realizar cruces transversa-
les, aplicando un principio relativo a la fisica tedrica a otros terrenos en los que
se desempefié y a los que se desplazé. A modo de anecdotario, triste, por
cierto, la audacia intelectual de Bohr interes6 a T. Kuhn, quien conjuntamente
con A. Petersen, programaron una serie de entrevistas a efectos de sondear
los estudios filosoficos que habian nutrido el pensamiento del destacado fisico.
La entrevistas programadas por Kuhn y Petersen datan de 1962, el mismo afio
que Kuhn publica La estructura de las revoluciones cientificas.” Les interesaba
indagar como se habia conformado esta propuesta ciertamente renovadora y
polémica, sin duda alguna. Lamentablemente sélo se llevo a cabo una reunion,
ya que Bohr muere al dia siguiente de la primera entrevista.

Que haya sido justamente Kuhn quien se interesé por el itinerario intelectual
del fisico no es poca cosa, al respecto recuérdese que este primero llega a las
Humanidades (historia de la ciencia/ filosofia de la ciencia/ sociologia de la
ciencia), previamente formado en el ambito de la fisica y activando el didlogo
entre campos distintos.

Por su parte, M. Polanyi disentird con esa rigida ruptura entre las Humani-
dadesy la indole de otros estudios. Niega la discontinuidad entre el estudio de
la realidad (si por realidad se entienden dominios de lo fisico-natural) y de lo

6 Ibid., p. 140.
7 Cf. T. Kuhn, La estructura de las revoluciones cientificas. México, FCE, 2000.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



@ Maria Eugenia Borsani

humano, ya que todo conocimiento reposa en la comprensién y, por tal motivo,
es la misma accion la que desarrollamos en todos los niveles de existencia.
Por lo que sefiala, como peculiar, que en las Humanidades la comprensién se
intensifica y se vuelve mas compleja.®

Quienes aun postulan la fijeza de los criterios de demarcacion disciplinar y
se oponen arevisar las implicancias valorativas de tales patrones se enmarcan,
generalmente, en una tradicion filoséfica naturalista; o para expresarlo con mayor
fuerza, la clasica filosofia de la ciencia clasica, hoy casi en extincién, supera-
dos por los enfoques de Kuhn, Feyerabend y otros, enrolados éstos en la nue-
va filosofia de la ciencia.

Ahora bien, conviene detenernos en este singular: “la” ciencia, el que res-
ponde al otro “la” de las duras, garantes de la certeza, la objetividad y neutrali-
dad valorativa, hoy categorias ya recusadas. Mientras, las blandas, débiles y
fragiles, afectas a enunciados plausibles y contingentes, mera subjetividad, doxa
(en una acepcion peyorativa del término). Junto a ello, un manejo institucional
gue resguardé el reconocimiento académico de las duras delineando, incluso,
parametros diferenciales de erogacién presupuestaria entre investigaciones del
ambito de las Humanidades y de las ciencias exactas y fisico-naturales.

De tal modo, la denominacion que llega hasta nuestros dias diferencia do-
minios del conocimiento, es decir, realiza en el discurso la accién de distinguir,
destacary jerarquizar unas, las ciencias duras, por sobre las ciencias blandas.
Distincién que no se agota en el modo de designacién sino que genera, en
consecuencia, politicas de accién. Y con ello, dira Derrida en relaciéon con la
investigacion aparentemente in(til (i.e. filosofia y las Humanidades): “La impo-
sibilidad de pronunciar un discurso, la no habilitacién de una investigacion, la
ilegitimidad de una ensefianza se declaran con actos de evaluacion cuyo estu-
dio me parece indispensable para el ejercicio y la dignidad de la responsabili-
dad académica”.?® Comentario critico, por cierto, que denosta estas artificiales
jerarquias clasificatorias.

Una de las cuestiones que caracteriza al actual escenario filosofico
postempirista es la tematizacion de antagonismos y oposiciones en vias a apos-
tar en favor de posturas integracionistas, convergentes, complementarias
—reitero estas dos Ultimos nociones: convergencia y complementariedad ya
gue son de importancia capital para la filosofia de la cultura, como intentaré

8 Cf. M. Polanyi, El estudio del hombre. Buenos Aires, Paidds, 1966. Estas consideraciones
aparecen en el capitulo “El proceso de comprendernos”.

9 Jacques Derrida, “Las pupilas de la universidad”, en Gianni Vattimo, Hermenéutica y racio-
nalidad. Bogota, Norma, 1994, p. 192.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



A propdsito de territorios y fronteras en filosofia de la cultura @

mostrar mas adelante—. El actual horizonte postempirista invita a revisar esté-
riles dicotomias heredadas. La filosofia ha considerado, por tiempo, a los enfo-
gues provenientes de tradiciones naturalistas por una parte, y de tradiciones
hermenéuticas, en su sentido mas amplio, por la otra, como bloques in-
conciliables, opuestos, excluyentes. Sin embargo, hoy se advierte una apertu-
ra reflexiva, propia de enfoques epistemologicos y metodologicos antifun-
damentalistas.

Ciertamente, en la actualidad se evidencia la ausencia de un paradigma
integrador y se admite, sin pesar alguno, la coexistencia y complementariedad
de enfoques rivales en cuestiones del saber. Asi, el postempirismo —que no
significa antiempirismo— incorpora otras consideraciones para validar el sa-
ber, tales como: “acuerdo”, “consenso”, “comunidad cientifica”, “tradicion” e
“historia”, entre muchas otras. Y es digno de subrayar que estas categorias
gue son caras a la tradicion hermenéutica, pero no sélo, han generado una
serie de cambios en relacién con la legitimacion del conocimiento que afecta
a todo campo del saber, tornando mas débiles, felizmente, las rigidas escisio-
nes entre duras y blandas, naturales o humanisticas.

En este sentido, nuestro convencimiento en cuanto a la contribucion que la
hermenéutica ha realizado con relacién a la “atenuacion del pensamiento
opositivo”,*° tal como hace ya casi una década denominé a esta debilitacion de
pares antitéticos. Me interesa, sumamente, en esta instancia traer a colacion lo
qgue Ambrosio Velasco Gémez postula como “hermeneutizacion de la ciencia™
procurando el acercamiento de dos tradiciones tenidas otrora por opuestas, y
en pos del desvanecimiento de las brechas que pueden tomar formas diferen-
tes: monismo versus dualismo metodoldgico, explicacionismo versus
comprensivismo,, naturalismo versus hermenéutica.

Segundo tramo: hacia una filosofia
de la cultura en un destacado antecedente

Ahora bien, llegados a este punto, incurririamos en un error al decir que, en lo
gue a la filosofia de la cultura respecta, es la hermenéutica la perspectiva so-

10 Cf. M. E. Borsani, “Contribuciéon de la hermenéutica a la atenuacién del pensamiento
opositivo”, Ponencia presentada en el Ill Encuentro Internacional de Investigacion en Herme-
néutica. México, 2000.

1 Ambrosio Velasco Gémez, Tradiciones naturalistas y hermenéuticas en la filosofia de las
ciencias sociales. México, UNAM, 2000, p. 165.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



@ Maria Eugenia Borsani

bresaliente. No estoy afirmando eso, no tengo reparo alguno en decir que des-
conozco si acaso hay un criterio de inclusion teméatico y de perspectiva teérica
privilegiada de las cuestiones que se instalan en el escenario de la filosofia de
la cultura. Lo que si estoy en condiciones de sostener es que los investigadores
e investigadoras que se dan cita en este campo, desde distintas formacion de
origen, enfocan su ambito de indagacion —y digo ambito de indagacién para
evitar la palabra “objeto”, que por décadas impregno la actividad investigativa—
urgidos por la conviccién de pensar nuevos modos de abordaje de teméticas
culturales en su vastedad. Y tal conviccion es la que nos hace apoyarnos en
soportes tedricos diversos pero todos ellos tienen como nota comin, me atre-
veria a decir, la recusacion de los modelos metodolégicos inspirados en la filo-
sofia de la ciencia sostenida en tradiciones o paradigmas naturalistas. De esta
mirada recusatoria a dicho modelo no se sigue cual/es son las cuestiones
atinentes a la filosofia de la cultura, pero si se advierte, tal vez cual la perspec-
tiva que no se sentiria a gusto en un territorio que tiene como caracteristica,
precisamente, descreer de la existencia de fijezas territoriales, de criterios de
delimitacion, de limites infranqueables.

Muy por el contrario, entiendo que esta nueva parcela filosofica celebra la
plasticidad y/o el borramiento de vallados considerados inamovibles, celebra
la tematizacion de la “disciplina” misma.

La filosofia de la cultura se hace ver en el horizonte filosofico hace aproxi-
madamente dos décadas a esta parte —afios mas, afios menos— como predio
tedrico de reciente conformacion. Nuevas parcelas en el enorme territorio filo-
séfico. Ciertos saberes que parecieran tener un hilo conductor, aspectos en
comun que permiten por tanto ser agrupados, reunidos en este, en principio,
nuevo compartimento del patrimonio filoséfico.

Las primeras discusiones que aparecian ordenadas en este espacio refe-
rian generalmente a aspectos de culturas diversas, choque de culturas, encuen-
tros de culturas, posibles fusiones e hibridaciones, etcétera. En definitiva, cues-
tiones relativas a vinculos diversos entre aquello que es tenido como distinto y
distante. Sin embargo, paulatinamente comienzan a encontrar un lugar y darse
cita en este mismo escenario tematicas que no son propias de tratamientos
interculturales sino intraculturales, controversias en torno a la diversidad, el
reconocimiento, la exclusion, la identidad y mas, son motivo de tematizacién en
la esfera de la filosofia de la cultura; el interés por estos problemas se acrecien-
ta dia a dia y encontramos prolificas discusiones desde voces y procedencias
tedricas de lo mas diferentes. Convergen en este ambito planteos inspirados
en corrientes distintas, a saber —y sélo por nombrar a algunos—: el interac-
cionismo simbodlico, los estudios culturales, en general, de ascendencia mar-

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



A propdsito de territorios y fronteras en filosofia de la cultura @

xista anglosajona, la antropologia interpretativa, el psicoanalisis, teoria critica,
entre tantas otras vertientes tedricas que nutren tematizaciones de problemati-
cas discutidas en esta orbita.

Asi entonces, tales debates logran un lugar de reconocimiento en la aca-
demia, confluyendo en la filosofia de la cultura , ésta se fortalece y aparece en
la curricula de carreras de grado, como asi también en estudios superiores de
posgrado. Especializaciones, maestrias, cursos y seminarios toman esta
denominacion, la filosofia de la cultura va ganando terreno, presencia, actos de
verdadera soberania académico-institucional y con ello, cierta autonomiay le-
gitimidad.

Pero me pregunto: es éste el momento fundacional de la filosofia de la cul-
tura?

Es claro que las preocupaciones de este campo se tornan mas acuciantes
en los tiempos del actual mundo globalizado a la luz de situaciones emergen-
tes de este escenario que hacen que este predio se consolide con tematicas y
preocupaciones que, en principio, le pertenecen de suyo.

No obstante, y sin restarle importancia alguna a la urgencia de los debates
de nuestros dias, he considerado interesante traer a colacion uno de los ante-
cedentes de filosofia de la cultura, un texto muy conocido, un autor en el que to-
dos los interesados por cuestiones filoséfico-culturales, seguramente, alguna
vez han incursionado. Me estoy refiriendo al ya clasico —y no por clasico, de
menos valia sino todo lo contrario— Antropologia filoséfica de Ernest Cassirer,
cuya primera edicion data de 1944.

Ahora bien, si se me disculpa una casi impertinente observacion: Cassirer
no nos estaba presentando una antropologia filosofica, sino una reflexion ge-
nerada desde la filosofia hacia aspectos propios de lo humano; por lo que, de
aceptarse este planteo, —esto es, reitero, que desde la filosofia se estaba
tematizando cuestiones de incumbencia antropol6gica— el autor habia escrito
una “filosofia antropoldgica”, invirtiendo asi los términos anunciados en el titulo
de su obra.

Y no se trata, de mi parte, de un capricho del nombrar, sino mas bien, de ir
encontrando piezas que colaboren a entender cual la situacion hoy de la filoso-
fia de la cultura indagando en lo que respecta a sus antecedentes y que contri-
buyan a entender la problematica que se desenlaza en lo que respecta a sus
delimitaciones territoriales. Antropologia filosofica lleva por subtitulo “Introduc-
cion a una'? filosofia de la cultura”.

12 E| resaltado me pertenece.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



@ Maria Eugenia Borsani

Aqui me detengo festejando tal denominacion, lamento haber advertido su
enorme fertilidad muy recientemente. El autor no habla de “la” filosofia de la
cultura, sino de “una”, lo que cabe suponer que hay o puede haber otras. Asu-
me un lugar, una perspectiva, pero abre sendero a que se piense la inconve-
niencia en plantear “la” filosofia de la cultura ; al menos, en mi se instalé algo
asi como una precaucion etnocéntrica, al reparar en el “una” que antecede a
filosofia de la cultura.

En las cuestiones reunidas en el apartado “El hombre y la cultura”, a saber,
mito y religion, lenguaje, arte, historia y ciencia, mostr6 que cualquiera de las
formas de dar cuenta de lo humano nos topaban con su naturaleza simbdlica.
Lo simbolico como marca especifica de lo humano, lo simbdlico como huella
distintiva de lo humano. Lo simbdlico, entonces, como rasgo esencial de lo
humano trasunta las lineas de este texto y abre puertas, conjuntamente con
otros tantos aportes a la filosofia de la cultura. Por nombrar sélo algunos, los
planteamientos en torno al universo simbolico son recuperados, hoy, entre otros,
por C. Geertz —lo simbdlico como inherente a esa trama de significacio-
nes—, por Giorgio Agamben cuando en Lo abierto'® y a propésito de la distin-
cion entre las garrapatas y lo humano, abreva en Uexkilill, precisamente el punto
de partida de Cassirer para mostrar la imposibilidad de pensar la accién huma-
na, la conducta, el mundo cultural —o como mejor quiera llamarselo— sino a
partir de mediaciones simbélicas que interceptan nuestro contacto con el mun-
do, lo tornan inteligible, dotandolo de sentido.

En la conclusion del capitulo titulado “La crisis en el conocimiento del hom-
bre” da cuenta del surgimiento de muy diversas disciplinas que vienen deba-
tiendo sobre cuestiones atinentes a lo humano, posturas desde enfoques di-
versos, ciertamente enriquecedoras pero que a la vez, tal contribucién vuelve
imposible asir la peculiaridad de este conocimiento. Lamenta el autor no en-
contrar el hilo conductor que posibilite aunar tal significativa produccién de
saberes en torno alo humano. Dice: “Si no conseguimos hallar el hilo de Ariadna
gue nos guie por este laberinto, no poseeremos una vision real del caracter
general de la cultura humana y quedaremos perdidos en una masa de datos
inconexos y dispersos que parecen carecer de toda unidad conceptual”.*4

Lo cierto es que alld por mediados de siglo préximo pasado la antropologia
filosofica se conform6 como espacio de tematizacion de cuestiones propias de
la cultura humana, y para algunos, bajo la esperanza de encontrar esa unidad

13 Cf. Giorgio Agamben, Lo abierto. Buenos Aires, Adriana Hidalgo, 2006.
14 E. Cassirer, Antropologia filoséfica. Introduccion a una filosofia de la cultura. México, FCE,
1967, p. 44.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



A propdsito de territorios y fronteras en filosofia de la cultura @

conceptual que Cassirer echaba de menos. El interés por cuestiones que hoy
se ven convocadas por la filosofia de la cultura fue incrementandose en muy
distintas latitudes, y asi paulatinamente, este ambito fue sentando reales como
un campo con determinado recorte que pareciera dotarlo de cierta especificidad.

Es sabido que desde aquel momento a nuestro dias nuevas tematicas vie-
nen incorporandose conforme se torna complejo el panorama sociocultural de
nuestros dias y la reflexion que a propdsito de tal entramado se genera y es
sabido también que no hemos dado con la unidad conceptual afiorada por Cassi-
rer, por el contrario, el enorme caudal de indagaciones en torno a lo cultural es
de tal magnitud que incluso se vuelve inabordable para los interesados en este
ambito ya que la complejidad de nuestro presente anima a constantes y
novedosas reflexiones en el marco de la filosofia de la cultura. Las indagaciones
gue hoy se enrolan en este horizonte se incrementan en los Ultimos tiempos
habida cuenta del intencionado borramiento de peculiaridades culturales confor-
me la pretension uniformante y homogeneizante del escenario globalizado y asi,
algunos topicos, como por ejemplo el de la diversidad en tanto signo del presente
recibe un tratamiento privilegiado desde muchos angulos y muy variados.

Ahora bien, aquella preocupacion de Cassirer, ante la profusa informacion y
el enorme incremento sobre estudios del hombre hicieron que la cultura se
pensara en tanto inasible; dirigié entonces la basqueda en torno a dar con un
nucleo, un eje, una unidad. Supo claramente orientar sus indagaciones hacia
aquello que encontré como, si se quiere, “esencia” o aspecto definitorio de lo
humano: el simbolo, pero “la cultura”, siendo repensada, resignificada confor-
me las miradas y tratamientos recibidos, complejizada a cada momento, se
alej6é como cosa-objeto, resistiendo reificaciones.

Podria pensarse que lo que se alejo es la posibilidad de dar con “la cultura”
en tanto no se nos presenta claramente como cosa-objeto de nuestras indaga-
ciones. Recordando el titulo de un texto de epistemologia, también clasico,
Qué es esa cosa llamada ciencia,*® de A. F. Chalmers podemos preguntarnos:
¢gqué es esa cosa llamada cultura?

Asi, nos encontramos generalmente expectantes a dar con una definicién:
en esta ocasion, en pos de acordar en que la cultura es tal o cual “cosa”, apre-
miados por una explicacién. Es sabido que “cultura” es un término que goza de
una enorme ambigiiedad, por lo que nos encontramos con multiples interpreta-
ciones segln sean los distintos enfoques y las procedencias disciplinares que
se aboquen al tratamiento de esto que llamamos “cultura”.

15 Cf. A. F. Chalmers, Qué es esa cosa llamada ciencia. Buenos Aires, Siglo XXI, 1988.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



@ Maria Eugenia Borsani

Una definicién de cultura, escogida de manera aleatoria y sélo a cuenta de
entender que no encontraria oposicion, en principio, de ser aceptada, sostiene
que “[...] la cultura es el nimbo que percibe un grupo cuando entra en contacto
con otro y lo observa. Es la objetivacion de todo lo que es ajeno y extrafio en el
grupo de contacto”.®

Definicién lo suficientemente amplia que permite asi considerar, en el vasto
universo de nuestra indagacion, tanto cuestiones interculturales como intracul-
turales, toda vez que grupos diversos ponen en tension lo propio y lo ajeno, lo
gue resulta cercano y lo distante.

Nétese que hablamos de cultura en singular, nos referimos a “la cultura”.
Advierto la impronta moderna inscripta en ese modo de dar cuenta de lo cultu-
ral. Asi como en los Ultimos tiempos la filosofia de la ciencia toma la forma del
plural; filosofia de las ciencias, en virtud de reconocer que ese singular esta
preformado segun el molde de las ciencias formales y fisico-naturales ubican-
do un nivel de marginalidad a otros campos del saber, del mismo modo yo
entiendo que similar proceso se ha venido dando en el caso de la filosofia de la
cultura: un singular con un dejo de pretension universalista, como si acaso es-
tuviéramos facultados a dar cuenta de qué cosa es “la cultura” que tal vez valga
la pena comenzar a tornar controversial ya que tal singular esta pregnado de la
marca racionalista moderna hoy fundida en el panorama del neo liberalismo
globalizante.

Lo que hay son culturas y con ellas, universos de sentido. Escojo y propon-
go el uso del plural porque lo cultural tiene justamente esa propiedad, de ser
esquivo al singular, opto entonces por el plural “culturas” que auspicia una pers-
pectiva descentrada que rehlisa a mostrarse por fuera de una trama entreteji-
da, unared, hay quienes la llaman urdimbre (C. Geertz), que no tiene una Unica
textura sino que se teje y reteje continuamente.

Importa tematizar el singular ‘cultura” proponiendo su abandono, habida
cuenta de su sello etnocéntrico, porque entiendo que, incluso, se infiltra en la
aplicacion de los prefijos que de costumbre acompafian al término en cuestion.
Por caso, analicemos las implicancias que se desencadenan de la nocién de
subcultura: un prefijo que nos acerca a una ponderacion de menor valia, ya sea
en términos cuantitativos como cualitativos, por eso aquello de minorias (étnicas,
raciales, religiosas, etcétera). Subculturas, ubicadas abajo o subordinadas a la
cultura preponderante, espacio de periferia y marginalidad, demarcado como
tal desde esa cultura en singular. En una perspectiva que, posiblemente pueda

16 F. Jameson, “Sobre los estudios culturales”, en F. Jameson y S. «ieek, Estudios culturales.
Reflexiones sobre el multiculturalismo. Buenos Aires, Piadds. 2003.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



A propdsito de territorios y fronteras en filosofia de la cultura @

comprennderse como contracultural, entendiendo por tal el ejercicio de resis-
tencia contestaria a esa cultura en singular con pretensiones omniabarcadoras,
cabe cuestionar de modo desafiante los lineamientos de la cultura dominante
cortada segun los patrones de medida del cometido homogeneizante y uni-
versalizante, que quedan inscriptos en el registro discursivo.

Entonces, ante tal proliferacion de estudios en este campo se torna imperio-
so indagar el modo como nos referimos a lo “cultural” y desplegar el escenario
desde el cual organizamos nuestra mirada sobre este término.

Aquel hilo de Ariadna, anhelo de Cassirer, cuya antropologia filosofica con-
vocamos como antecedente, deviene hoy enmarafiada madeja, un ovillo enre-
dado, imposible de dar con la hebra. Imposible, felizmente, incluso precisar el
ambito de indagacidn de la filosofia de la cultura, la que tal vez puede verse
como metamorfosis de aquella antropologia sugerida por E. Cassirer.

Tercer tramo: ¢se requiere, acaso, de precisas delimitaciones?
Hacia la desterritorializacion del saber de la filosofia de la cultura

Aun cuando consideremos que es indispensable dar con precisas delimitacio-
nes, en virtud de las diversas procedencias tedricas y disciplinares que se dan
cita en este territorio, se vuelve ciertamente dificultoso delimitar su &mbito de
indagacion. En principio, podria objetarse esta afirmacion contra argumentan-
do que lo especifico de la filosofia de la cultura es, precisamente el repertorio
de lo cultural y sus polifacéticas manifestaciones colectivas, publicas.

Ahora bien, ese repertorio no sabe de exclusividades ni propietarios. Recu-
perando aquella definicibn que acercamos, cémo recortar las posibles
tematizaciones a las que da lugar la “objetivacién de todo lo que es ajeno y
extrafio en el grupo de contacto”. ¢ Encontramos un nucleo temético privilegia-
do? Podria decirse que hay tratamientos de méaxima convocatoria, por ejem-
plo (y a proposito del titulo de un libro en el que convergen ek y Jameson)
las Reflexiones sobre el multiculturalismo, ya que este término es un tema que,
nadie puede negar, incumbe a la filosofia de la cultura y también a los estudios
culturales, pero seria, a mi criterio, poco feliz decir que éstos y la filosofia de
la cultura son una y la misma cosa; no obstante, asisten conjuntamente a la
hora del tratamiento de uno de sus topicos, sin arrogarse padrinazgo alguno
en su tratamiento.

Asi, no sélo es de una vastedad inabordable aquellas perspectivas que con-
vergen en este campo sino los nutrientes que desde este espacio se necesitan
para el cultivo de sus terrenos, lo que hace que debamos, en ocasiones, involu-

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



@ Maria Eugenia Borsani

crarnos en tratamientos que son propios de la ciencia politica, del derecho, de
la literatura, del arte, entre tantos otros abonos que acompafan el tratamiento
filosofico de lo cultural, esto es: no sélo como anfitrion es un predio de enorme
receptividad sino que le es indispensable abrevar en predios que no son estric-
tamente filosoficos.

Por lo que nos hallamos asi ante una situaciéon que es interesante para
ahondar sobre como delinear su especificidad, y con ello cual el recorte apro-
piado en caso de poder dar con él y si acaso estamos facultados para realizar
esa actividad delimitatoria: fronteras, predios y territorios con marcaciones pre-
cisas. Y si lo estuviéramos, si pudiéramos disefiar algo similar a blindaje disci-
plinar, qué beneficio acarrearia, mas que el del ghetto del pensamiento encap-
sulado. Vuelvo a Niels Bohr y sostengo que sus lecciones sientan un buen
ejercicio a la hora de saltar vallas y desafiar estériles aislamientos teéricos-
tematicos. Buena practica también aquella que no solicita credencial ni docu-
mento que acredite natalicio disciplinar, pues la filosofia no es sélo el nombre
de una de esas inexistentes disciplinas de las que hablaba Popper sino un
modo peculiar de abordaje de cara a los problemas y el empefio de acercar
reflexiones en aras de posibles y siempre precarias resoluciones.

Conclusion
Retomemos los tramos transitados:

— Ante la pregunta por las Fronteras disciplinares en el siglo xxi, tematizamos
antagonismos y oposiciones en vias a apostar en favor de posturas
integracionistas, convergentes, complementarias.

— En un segundo momento e indagando es acaso éste el momento
fundacional de la filosofia de la cultura, nos desplazamos hacia uno de los
capitulos que hacen a la génesis de la constitucion de un nuevo campo de
tematizacion, por eso Cassirer, destacado antecedente de una filosofia
de la cultura. Una vez advertida, no solo la dificultad sino la imposibilidad
de dar con esa unidad conceptual que Cassirer echaba de menos, cuestio-
namos la nocién de “cultura” en singular, proponiendo el uso del plural.

— Como tramo final de este trayecto, nos desplazamos hacia la desterri-
torializacién del saber de la filosofia de la/s cultura/s mostrando la plas-
ticidad inherente a su propia constitucion y desmontando todo propésito
de delimitacion.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



A propdsito de territorios y fronteras en filosofia de la cultura @

Entonces, las fronteras de las que nos hemos ocupado, ya sea que se trate
entre las ciencias duras/blandas o al interior de la filosofia misma entre dos
tradiciones naturalistas /hermenéuticas son adquiridas por legado, las recibi-
mos formando parte de nuestra tradicion académica. Si bien somos herederos
de una concepcion de conocimiento fragmentada, parcelada, compartimentada,
las fronteras son producto de la convencion, no son limites naturales, no hay
fijeza ni inmutabilidad alguna. Si entonces aceptamos gue son convencionales
nada impide someterlas a revisién. Advertir que hoy su tematizacién cobra sig-
nificativa importancia e indudable vigencia, posiblemente nos invite a pensar
gue estamos asistiendo al derrumbamiento de un paradigma (en sentido
kuhniano) cuyos primeros signos nos remiten a principios del siglo reciente-
mente finalizado. Si asi fuera, a la incertidumbre de los tiempos de crisis puede
seguirle el advenimiento de un nuevo modo de concebir la/s disciplina/s y cabe
albergar la esperanza que en un futuro no haya ya que presentar credencial
alguna para desplazarnos en el campo del saber; todos soberanos por igual de
dicho territorio. Es dable pensar que el singular de “la” ciencia que aplica crite-
rios de exclusion se esta debilitando y con ello se reivindica la rigurosidad de
los estudios humanisticos, culturales y se distiende la rigidez de las ciencias
duras, culturales, también.

Por ello, con respecto a cémo concebir el campo del saber, de los saberes
y sus fronteras en lo que respecta a la filosofia de la cultura, este momento esta
repleto de exultante potencialidad creativa en la produccion de nuevos concep-
tos que posiblemente respondan de modo mas satisfactorio en lo concerniente
a la revision de .los criterios de demarcacion.

Nos encontramos, asi, hoy en un momento de “penuria linglistica”, expre-
sion que corresponde a Gadamer, quien sostiene que “la penuria linglistica
debe llegar a la conciencia del individuo que reflexiona. Sélo piensa filoséfica-
mente aquel que siente insatisfaccion ante las posibilidades de expresion lin-
guistica disponibles”.t’

Tal vez debamos ensayar otros modos de concebir el saber y su ordena-
miento, revisando los criterios vigentes, al menos en lo que hace a la filosofia
de la/s cultura/s porque este peculiar ambito, en el que mucho de nosotros
hemos encontrado el lugar acertado para enmarcar nuestras indagaciones, es
el ambito de maxima convergencia y complementariedad tedrica y tematica. Es
un caso casi atipico en el concierto filosofico en el que diversas sintonias en-
cuentran muy buena recepcién y en el que, al menos hasta ahora, ninguna
perspectiva pretende sacar titulo de propiedad; Unica condicién para poblar

17 H.-G. Gadamer, Verdad y método I1. Salamanca, Sigueme, 1992, p. 88.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



@ Maria Eugenia Borsani

este predio es la més radical recusacion de obviedades en lo que a lo cultural
respecta.

Por ultimo, apostamos a que se reconozca el campo de filosofia de la cultu-
ra como predio del cosmopolitismo, ecumenismo teérico y tematico por exce-
lencia, crisol de procedencias, ejemplo de complementariedad de escuelas y
problematicas. Aunque parezca que se incurre en una fragante contradiccion,
entiendo que su marca distintiva es la empecinada desterritorializacion de su
ambito objetual ya que tal “objeto” es inasible indisciplinado e indisciplinable,
en vano intentar amarrarlo en limites infranqueables, tal vez no sea sino una
paradoja: la imposibilidad de su precisa delimitacion como lo que, justamente,
hace, constituye su especificidad, ya que la filosofia de la cultura, al menos en
mi concepcion, es renuente a gestionar titulo de propiedad tematica y exclusi-
vidad de procedencia disciplinar. Celebro, entonces, este dominio (o ¢condo-
minio?) sin fronteras y auguro enriquecedores debates en este espacio de hui-
dizos limites.

Fecha de recepcion: 14/12/2007
Fecha de aceptacion: 03/01/2008

EN-CLAVES del pensamiento, afio Il, nim. 3, junio 2008, pp. 11-26.



	00a-Directorio
	00b-Indice
	01-Borsani
	02-Serrano
	03-Sahuí
	04-Meza
	05-Velázquez
	06-Martínez
	07-Martínez Moreno
	08-Chávez
	09-Entrevista
	10-Restrepo
	11a-Reseñas
	11b-Noticias
	12-Convocatoria



