EL PROBLEMA DEL EROS
EN NUESTRAS VIDAS

LuciA RANGEL H.*

Al comienzo de la experiencia analitica,
recordémoslo, fue el amor.?

Jacques Lacan

[...] si comienzo por el amor,

es porque el amor es para todos,

y por méas que lo nieguen,

el amor es para todos la gran cosa de la vida.?

Jean Allouch

Resumen

| amor ideal platénico es desmitificado por Jacques Lacan desde los pri-
meros afios de su ensefianza, en su lugar busco la forma de distinguir una

* Profesora del Tecnologico de Monterrey, Campus Ciudad de México. Irangel@itesm.mx

1 Jacques Lacan, seminario La transferencia (1960-1961). 22. reimp. Trad. de Juan Garnica
y Enric Berenguer. Paidés, Buenos Aires, 2006. Sesion del 16 de noviembre de 1960, p. 12.

2 Jean Allouch, seminario inédito “El amor Lacan”, Buenos Aires, julio de 2003. Transcripcion
de Juana Inés Ayala.

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



@ Lucia Rangel H.

demanda amorosa que apunta al ser del otro, de la del deseo que busca su
satisfaccion. Sin embargo no es hasta el seminario de La transferencia (1960-
1961) donde Lacan logra, gracias a la escena escandalosa que Alcibiades le
hace a Sdcrates en el Banquete, encontrar el sustento para Eros como emer-
gencia de un lugar, el del deseo, y distanciarse de la l6gica hegeliana que supo-
ne que el deseo conlleva la destruccion del objeto.

Palabras clave: Eros, deseo, amor, objeto parcial, amante, amado.

Abstract

The ideal of platonic love was demystified by Jacques Lacan at the beginning of
his teaching years. Lacan tried to distinguish a demand for love which is directed
toward the other from a desire which looks only for its satisfaction. It is not until
Laca give the seminar Tranference (1960-1961) that he finds in The Banquet a
scandalous scene between Socrates and Alcibiades which allows a place for
Eros as emergent from a place, that of deisre. This allows Lacan to distance his
idea of love from the Hegelian logic which supposes that desire has at its essence
the destruction of its object.

Key words: Eros, desire, love, partial object, lover, being loved.

Lacan, en el seminario La transferencia, se pregunta y nos interroga qué es ser
sabio en amor, o bien, en qué consiste el problema del amor. Inmediatamente
se plantea el irremediable fracaso de que en el amor hay siempre algo fallido.
“En el fendmeno se encuentra a cada paso el desgarro, la discordancia”.® Bas-
ta con amar para estar atrapado en esta hiancia; Ovidio mismo, en las Cartas
de las heroinas, 4 sefiala que “El amor es cosa llena de angustias y de miedos”.

En la mitologia griega, la mayoria de las veces se representa a Eros® como
un joven alado que porta una lanza y una flecha para connotar que su accion

3 J. Lacan, op. cit., sesion del 30 de noviembre de 1960, p. 51.

4 Ovidio, Cartas de las heroinas. Trad. de Ana Pérez Vega. Madrid, Gredos, 1994, p. 28.

5 Cf. K. J. Dover, Greek Homosexuality. UsA, Universidad de Harvard, 1989. Eros es la perso-
nificacion de la fuerza que nos hace enamorarnos y philia es el término para el amor en general,
asi como el término afrodisiaco, por su conexion con la diosa de la belleza Afrodita, sugiere mas
bien y de forma generalizada las cosas relacionadas con el acto sexual, es decir con la actividad
genital.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



El problema del Eros en nuestras vidas @

causa una herida de amor. Anteros, en cambio, representa el rival de ese dios
alado y aunque los helenistas no se han puesto de acuerdo en una Unica ver-
sion de lo que significa anteros, se puede afirmar que se trata de la respues-
ta del erdmenos/amado a la iniciativa erética del erastés/amante.® De entrada
encontramos una disimetria que refleja dos posiciones diferentes para este en-
cuentro amoroso. El amante (erastés) se identifica con el herido, se encuentra
atormentado, intranquilo, porque la flecha lo ha alcanzado. Pero también es el
activo, en la medida en que esta poseido por un deseo, y por ello busca en el
amado esencialmente lo que le falta, aunque no sabe que le falta. En cambio,
el amado (erbmenos), en la Grecia helénica, era el efebo, el joven, el objeto
bello, el que se dejaba amar. De manera similar existe también un desconoci-
miento del lado del amado ya que él tampoco sabe en qué consiste su atrac-
tivo, no sabe en todo caso lo que tiene. Y la tragedia es que no hay coincidencia
entre ambos: lo que busca el amante en tanto le hace falta y desea, no coincide
con lo que supuestamente tiene escondido su amado.

Para este desencuentro, para esta hiancia, Lacan propone en este semina-
rio una formula que consiste en lo que él llama “la significacién del amor” que
se produce en el momento en que ocurre una metafora, una sustitucion: el
eromenos (amado) se comporta como un amante, es decir deviene erastés.
Aungue él mismo nos aclara que le va a tomar tiempo poder esclarecer esto,
Allouch indica que ya de por si esta propuesta es una forma en que Lacan
reacciona, una forma en la que busca decir no al fracaso del amor. Pero ¢ a qué
le fallamos en el amor? Lacan contestara que al “ser del objeto” al “ser del otro”
y es porque lo dejamos escapar que le hemos fallado, le hemos hecho falta. Lo
mas enigmatico resulta en cémo, al realizarse dicha sustitucion (erastés en el
lugar del erémenos), al producirse el amor, se puede alcanzar el ser del otro
(del amado) y si por medio del amor se aborda ese vacio, esa falta. Lacan in-
cluso menciona que eso tiene un caracter milagroso porque siempre seré inex-
plicable que algo responda al deseo, he aqui la invencion de su mito:

Esa mano que se tiende hacia el fruto, hacia la rosa, hacia el lefio que de
pronto se enciende, su gesto de alcanzar, de atraer, de atizar, es estrecha-
mente solidario de la maduracion del fruto, de la belleza de la flor, de la
llamarada del lefio. Pero cuando en ese movimiento de alcanzar, de atraer,
de atizar, la mano ha ido ya hacia el objeto lo bastante lejos, si del fruto, de la
flor, del lefio surge entonces una mano que se acerca al encuentro de esa

6 Cf. Lucia Rangel, “Eros/Anteros y ¢ el resto? Comentario al texto de Jean Allouch sobre El
estadio del espejo revisitado”, en Me cay6 el veinte, nim. 4. México, otofio de 2001, pp. 45-58.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



@ Lucia Rangel H.

mano que es la tuya y que, en este momento, es tu mano que queda fijada
en la plenitud cerrada del fruto, abierta de la flor, en la explosién de una
mano gue se enciende, entonces, lo que ahi se produce es el amor.”

Pero como dice Jean Allouch, seria sensacional que esto ocurriera. Lacan
se vera en serios problemas para sustentar esta metafora ya que en cada uno
de los ejemplos que ofrece el Banquete, ésta fracasa por alguna u otra razon.
Sin embargo, hay una escena en particular que se refiere a la relacién entre
Alcibiades y Sécrates que le dara la pauta para ir abriendo una via de acceso
gue articule y deslinde el lugar del amor y el del deseo y que permita esclarecer
a qué se refiere en este momento de su ensefianza con “alcanzar el ser del
otro”. Lo sorprendente es cdmo va Lacan acercandose a esta postura frente al
amor a través de cada uno de los discursos en el didlogo de Platon.

Se trata del Banquete —quiza el didlogo mas comentado—, que se cree
gue tuvo lugar en 416 a. C. Los comensales invitados al simposium, al banque-
te, toman su turno para hablar uno después de otro y poner en la palestra
cuestiones tales como: si Eros es un dios o0 no (202c, d), si habria dos diferen-
tes tipos de amores (180d, €), uno noble celestial y otro mundano o terrestre, si
los dones que otorga generan sabiduria, valentia (197b, ¢) o armonia (188a),
si el amor conduce a la perfeccién (185b), si busca la unidad y la integracién al
encontrar al amado que por naturaleza y mentalidad le corresponde por ser su
otra mitad (193a, d), si sélo florece en medio de la belleza (197b). Se discute
asimismo si habria un intercambio de bienes entre el amante y el amado, o
bien si es mas honroso aquel que siendo el amado se sacrifica por su amante
(180b). También se encuentra la invencién de dos mitos sobre el origen del
amor: el de Aristéfanes y el de Diotima.

Aunque Lacan® comenta cada uno de estos discursos, lo interesante para él
radica en la intervencion y en el lugar que ocupa Sécrates en este dialogo, ya
gue es a partir de ahi que se observa un giro capital en la cuestién del amor. El
movimiento se ubica justo después del discurso de Agatén quien habla de Eros,
segun Lacan, en un estilo “macarrénico”, ya que lo que propone es un amor
identificado con la posicion de la templanza, de la moderacion de los placeres.
Aunque para Lacan eso no sera mas que con la intencién de producir un efecto
irénico, porque lo Unico que pudiera resultar de esa recomendacion seria la
inmovilidad, a partir de la cual ya no habria mas amor y en cambio un aburri-
miento terrible. Por tanto Sdcrates, con un tono mordaz, comenta que el discur-

7 J. Lacan, op. cit., sesion del 7 de diciembre de 1960, p. 65.
8 Idem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



El problema del Eros en nuestras vidas @

so de Agaton lo petrifica, lo transforma en piedra. Se trata de un Eros tan her-
moso, tan delicado, tan justo, tan perfecto que eso, afirma Lacan, so6lo puede
cerrar la puerta al juego dialéctico. Entonces es aqui precisamente donde va-
mos a percatarnos de ese giro en la perspectiva del amor, ya que Sécrates va
a introducir la funcion de la falta, sin la cual todo quedaria estatico. La desliza
sutilmente en el interrogatorio que le hace a Agatén en términos de si el amor:
¢,€s 0 no es amor de algo? Amar y desear algo, ¢es tenerlo o no tenerlo? O
bien, ¢ se puede desear lo que ya se tiene? Ello no puede llevar a Agaton mas
gue a asentir a la pregunta expresa de Sécrates: “¢,Ha quedado acordado en-
tonces que desea algo de lo que esta privado, es decir, algo que no tiene? Si,
respondio” (201b). Habria que anotar que para Lacan ésta serd la Unica aporta-
cion personal que hace Socrates en su nombre en este banquete.

Pero en todo caso, lo importante es que observamos aqui un cambio de en-
foque del Eros como objeto amado, hacia Eros en tanto aquello que habita e im-
pulsa al que esta en posicion de amante a buscar en el amado lo que le falta, lo
gue desea. La consecuencia de esta sustitucion del amor que colma, por el de-
seo de aquello que falta, es la puesta en juego de la funcién deseante del amor.

Lacan se confronta en su lectura del Banquete con dos perspectivas sobre
el amor: la primera, que rechaza completamente, es la que asfixia y petrifica, y
es la que se refiere a la famosa ascension hacia un bien supremo, esa especie
de amar —en— Dios. Esta es la postura religiosa que frente al vacio impene-
trable, proyecta ese Bien supremo como una forma de dar una respuesta a la
desgarradura. La segunda se puede ubicar cuando Socrates toma la palabra
para desmentir este amor pleno que busca su mitad y propone en su lugar otro
mito en cuyo origen se encuentra la miseria (Penia) que se hace fecundar por
la abundancia (Poros). Aunque si bien es cierto que este mito introduce el vacio
como punto de origen, tampoco le conviene mucho a Lacan porgue no apoya la
idea de su metafora en donde inicialmente estaria un erémenos el cual, a partir
del encuentro, se comportaria como un erastés, mas bien se trata de lo contra-
rio. Es decir, es a partir del erastés (Penia que es toda miseria) que se acerca
a Poros (el erdmenos en esta ocasion) para que de este abrazo se dé la posibi-
lidad de engendrar a Eros. Aunque aqui se encuentre la funcién de la falta, le va
a hacer necesario a Lacan dirigirse a otra escena del didlogo para definir mejor
su postura respecto del amor, y es aqui donde tiene tanta importancia la entra-
da de Alcibiades, ya que es ahi donde se pone en evidencia que la demanda de
amor no busca ninguna identificacion con ningln Bien supremo y que el deseo
tiene un objeto bien especifico.

Alcibiades llega de manera inesperada —como el amor—, es una irrupcion
a media comida y por si fuera poco, se encuentra en estado ebrio. A partir de

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



@ Lucia Rangel H.

esta entrada, el amor deja de ser retérica para pasar al acto mediante una
declaracion/confesion amorosa de Alcibiades a Socrates. Lo que revela es su
propio sufrimiento, su desgarramiento ante el rechazo de Sécrates, aqui es
Alcibiades quien esta herido de amor. Lacan se sorprende: “;,Qué significan
estas maniobras de seduccion? ¢ Para qué necesitara Alcibiades obtener de
Socrates el signo de un deseo?” En esta puesta en escena del amor el acento
del discurso va a recaer en la belleza de Sécrates que no radica en la aparien-
cia visual, ya que Sécrates no es hermoso, y ademas eso solo seria un espe-
jismo, sino que su belleza consiste en sus agalmata® que se encuentran en
su interior.

Lacan se pregunta, ¢ de qué se trata con este uso del agalma que aparece
de manera reiterativa en ese discurso? Revisa las diferentes acepciones del
término y en particular le acomoda bien la del sentido “brillante” en tanto se
trata de una cualidad del objeto cuya etimologia, dice Lacan, “nos conduce, no
hacia un significante, sino hacia una significacién central”.1° Significacién que
toma el caracter de la funcién del objeto parcial que serad un punto pivote para
distinguir posteriormente amor y deseo.

Este objeto parcial, tan importante para la experiencia analitica, se presenta
de una forma totalmente distinta al objeto esférico, pleno y que se basta por si
mismo, como descrito en el mito de Aristéfanes, pero sobre todo esta muy
distante de la concepcion del objeto genital que esta en el horizonte de cual-
quier cura terapéutica que se plantea como objetivo un amor “maduro” o “sano”.
La puesta en escena de Alcibiades revela que el objeto de su deseo se sitla en
el contexto de un valor de placer, de goce, un objeto imposible de ser equipara-
do con otros objetos. Se revela que ademas del vinculo de amor es también el
objeto del deseo, pero solo hasta las sesiones finales de este seminario sobre
la transferencia se podréa aclarar un poco mas cémo se engarza el objeto del
amor Yy el del deseo. Por el momento lo que rescata es que no es la belleza
suprema, ni la ascesis, ni la identificacion con Dios lo que desea Alcibiades,
sino aquel objeto Unico, aquello que vio en Sécrates: “lo quiero porque lo quie-
ro, sea mi bien o sea mi mal”. Lacan puntta: “Alcibiades es el hombre del
deseo”. 1t

9 Plural de 4galma que en griego puede tomar varias acepciones entre las cuales esta orna-
mento, adorno, o engalanar, aunque también joya, objeto precioso. En la raiz hay escondida una
idea de brillo. También &galma parece ser una especie de trampa para dioses. Cf. Danielle Ar-
noux, “El secreto de Sdocrates”, en Me cayo el veinte, nim. 14. México, otofio de 2006, pp. 9-36.

103, Lacan, op. cit., sesion del 1 de febrero de 1961, p. 167.

1 |bid., sesion del 8 de febrero de 1961, p. 185.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



El problema del Eros en nuestras vidas @

Se podria plantear que es esta segunda perspectiva del amor, la que pone
en el centro al deseo, la que el psicoanalisis rescata para elaborar una éti-
ca que no se rige por el Bien supremo tal como lo proponia Platén o por la bus-
gueda de bienes utilitarios, o aquellos que se pueden intercambiar, sino por
el deseo.

En La ética del psicoandlisis (1959-1960), seminario que Lacan desarrolla
el afio previo a su comentario del Banquete, ya se leia lo siguiente: “Haber lle-
vado a su término un analisis no es mas que haber encontrado ese limite en el
gue se plantea toda la problematica del deseo”.*? E incluso en la penltima de
sus sesiones, comenta en relacion al acto final de Edipo en donde se saca los
0jos, algo que pudiera leerse como una maxima al sostener que: “Si se arranca
al mundo por el acto que consiste en enceguecerse, es porque sélo quien es-
capa a las apariencias puede llegar a la verdad”.*® Pudiéramos conjeturar has-
ta el momento, aunque no de manera definitiva, que al final de un analisis se
trataria por un lado de desprenderse de la mascara y, por el otro, alcanzar la
verdad de nuestro deseo. Con todo lo complicado que pueda resultar esta fra-
se de “la verdad de nuestro deseo” vayamos al siguiente seminario, que es
justo ese que venimos comentando de La transferencia en su disparidad sub-
jetiva, su presunta situacion, sus excursiones técnicas (1960-1961), para bus-
car el eje de lo que plantea Lacan respecto a Eros y nos encontramos que
pone en el centro de la discusion el meollo del asunto: como, amando, se
puede llegar al deseo. Asi, en su primera sesién de este seminario, corrobora-
mos que Lacan continua con la misma idea: “[...] de ninguna manera, ni de
forma preconcebida ni permanente, deben plantear como primer término del
fin de su accion el bien, supuesto o no, de su paciente, sino precisamente su
eros”. 14

Si Eros es nuestro objetivo, ¢cémo es que, a partir de la busqueda de un
bienestar, de la “felicidad” —ya que el sintoma es lo que perturba, ese bienes-
tar— se llega a la realizacion de un deseo? Lacan se vera aqui en la necesidad
de precisar que la realizacion del deseo tendra que ser planteada de otra forma
gue no sea segun el modo hegeliano o sadeano. Es justamente frente a esta
dificultad de buscar una salida para que el deseo no conlleve la destruccion de
su objeto, que Lacan va a apelar a la topologia para sostener que la “realiza-

2], Lacan, seminario La ética del psicoandlisis. 22. reimp. Trad. de Juan Granica y Diana S.
Rabinovich. Buenos Aires, Paidés, 1990, sesion del 22 de junio de 1960, p. 357.

13 |bid., sesién del 29 de junio de 1960, p. 369.

14 J, Lacan, seminario La transferencia (1960-1961), sesion del 16 de noviembre de 1960,
p. 18.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



@ Lucia Rangel H.

cion de un deseo como tal” es la emergencia de un lugar y no la destruccién de
su objeto. Se nos sugiere entonces que esa “verdad de nuestro deseo” se re-
fiere a la constitucion de un lugar y no a la obtencion de un objeto cualquiera
que éste sea. ¢En qué se apoya Lacan en el Banquete para sostener esta
idea? Es una vez mas en la puesta en escena del amor escandaloso de
Alcibiades y el rechazo de Socrates para ubicarse en el lugar del deseable.
Este escenario permite dilucidar una postura de Lacan frente a la disyuntiva
amor / deseo. Es en el mismo acto de su negativa de mostrarse deseable para
Alcibiades que Lacan nos sefiala: “Es que SOcrates no puede sino negarse,
porque considera que no hay en él nada que sea amable. Su esencia es este
vacio, este hueco™® y es segun Lacan “porque sabe que él no lo tiene”. Vemos
en esta respuesta la puesta en practica de aquello que él mismo, en boca de
Diotima, les habia mostrado, es decir, que Eros en esencia es privacion y no
completud. Aunque a Lacan no se le escapa que Socrates se engafia al indi-
carle a Alcibiades que se ocupe de su alma y que por ese camino ascendera a
la belleza suprema. Como ya lo habiamos sefialado, Alcibiades no busca eso,
sino el 4galma que él vio en el interior de su maestro. Pero Alcibiades esta
igualmente atrapado en el engafio pensando en que esas agalmata se le pue-
den otorgar a cambio de su apariencia bella. Cuando Alcibiades quiere saber
gué es lo que Sécrates tiene en su vientre, en su interior, de atractivo apunta al
deseo de querer poseer lo que Sécrates tiene ahi adentro, y la Gnica manera de
lograrlo es con la “destruccién de ese objeto”, abrirlo y apropiarselo.

Se trata de una ldgica del deseo con la cual Lacan se debate, y que no es
otra que la légica hegelianea, la cual da sustento a su famosa frase “El deseo
del hombre es el deseo del otro” que permea toda la ensefianza de Lacan de
sus primeros seminarios, justo antes de 1963 en que rompe definitivamente
con Hegel. Pero lo que tenemos en 1961 es todavia esos restos de esa ldgica
y lo que Lacan propone, es que el acceso del sujeto a la realizacion del deseo
como tal, pasaria por el desecho del Otro del amor, es decir, del amado. Lo que
se agrega como novedad es esta idea de “el decaimiento de ese Otro que es
amado”, ese decaimiento haria de él un objeto. Cito: “[...] el secreto méas im-
pactante, el ultimo resorte del deseo, que obliga siempre en el amor a disimu-
larlo mas o menos —su objetivo es la caida del Otro, A, a otro, a. [...] en esta
ocasion se revela que Alcibiades fracas6 en su empresa, que era hacer caer
de este escaldn a Socrates”.'® Esta caida del Otro en tanto amado quedara en

15 1hid., sesion del 8 de febrero de 1961, p. 183.
16 |bid., sesién del 1 de marzo de 1961, p. 205.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



El problema del Eros en nuestras vidas @

suspenso hasta el seminario sobre La angustia del afio (1962-1963) en donde
verdaderamente Lacan podra, gracias a la topologia en particular al cross cap,*’
plantear la importancia del objeto parcial que Lacan en ese afio lo hombra
objeto a (objeto causa del deseo) y con ello quedara establecida una claridad
gue no se habia alcanzado hasta ese momento entre el objeto amado y el
objeto que causa el deseo.

Sin embargo, su lectura del Banquete nos permite avanzar en otros proble-
mas que nos presenta el amor y extraer algunas consecuencias para la practi-
ca psicoanalitica.

Primera consecuencia: No hay continuidad
entre Freud y Lacan en el tema del amor

Freud intentaba ajustar el objeto de amor a la teoria de las pulsiones®® e incluso
se podria aseverar que trataba de abordar el amor desde un punto de vista
cientifico. Freud muchas veces se declaré platonico, estaba del lado del eros
unificador, de ese que no distingue el registro del amor del de la libido, del que
propone un amor genital que reuniria en un solo objeto todas las pulsiones par-
ciales. Aunque para ser justos, Freud tiene otro costado mas fecundo respecto
del amor, sobre todo cuando habla de la ambivalencia amor/odio o bien del
amor que se expresa en las pulsiones parciales, sin embargo le fue dificil des-
ligarse completamente del eros platonico. El “amor sexual” concebido por Freud
como amor genital sera entonces rechazado por Lacan, no asi el amor como
funcion narcisista. Por tanto, el esfuerzo de Lacan desde el inicio sera distinguir
la demanda amorosa del deseo. El objeto amado no se confunde en ningan
momento con el objeto del deseo ligado propiamente a la fantasia. Con Lacan
estamos en una posicion opuesta a la de Freud o de la que pretendia, ya que
para Lacan, el amor nunca se plantea en términos pulsionales ni tampoco en
relaciéon con la fantasia, y mucho menos podriamos decir que era platénico. Es
mas, Jean Allouch ya nos ha manifestado en multiples ocasiones que en Lacan
Nno se encuentra ni una teoria ni una doctrina sobre el amor, mas bien lo que
Lacan produce en lo concerniente al amor son mitos, o bien deja que el poeta
hable en su lugar, que sea la poesia la que hable del amor.

17 En matemaéticas cross-cap se refiere a una superficie de dos dimensiones la cual es
topologicamente equivalente a una banda de Mébius.

18 Cf. Lucia Rangel, “Perversion: una varité del amor”, en Me cay®d el veinte, nim. 13. Méxi-
co, primavera de 2006, pp. 37-56.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



ZZ) Lucia Rangel H.

Segunda consecuencia: el amor
como pasion acaba con la psicopatologia

Para Lacan “No se trata del amor en tanto Eros —presencia universal del poder
de vinculacién entre los sujetos, subyacente atoda la realidad en la cual el ana-
lisis se desplaza— sino del amor-pasion, tal como concretamente lo vive el
sujeto, cual si fuese una catastrofe psicoldgica”.’® Pasién proviene de “pade-
cer”; “hasta el Siglo de Oro se emplea s6lo o predominantemente en el sentido
de ‘atacado (por una enfermedad)’ [...] mientras que en la acepcién moderna
se emplea entonces enamorado”.?® De tal suerte que el amor se padece, le
llega a uno, lo sorprende. Y en ese mismo sentido Lacan, en su seminario
L’ identification (1961-1962), sefiala: “El sujeto del que se trata, aquél cuya hue-
lla seguimos, es el sujeto del deseo y no el sujeto del amor, por la simple razén
de que no se es sujeto del amor: de ordinario se es normalmente su victima”.?!

Asi, el amor como pasioén imaginaria consiste en esa tentativa de capturar al
otro en si mismo como objeto, se refiere al amor narcisista. Se trata de la con-
cepcion del fendmeno del amor-pasion como determinado por la imagen del yo
ideal, del que exige todo. En si, la cuestion radicaria en el deseo de que el objeto
amante sea tomado como tal, engullido, sojuzgado en la particularidad absoluta
de si mismo como objeto. “Su exigencia es ser amado hasta el punto maximo
gue puede alcanzar la completa subversion del sujeto en una particularidad, y
en lo que esa particularidad tiene de mas opaco, de mas impensable. Se quiere
ser amado por todo, no sélo por su yo —como dice Descartes— sino por su
color de cabello, por sus manias, por sus debilidades, por todo”.??

La observacion de Lacan del “ amor como pasion del ser’?® excluye que
opere una distincién entre un amor “normal” atemperado y ligado a la idea de
un objeto total y “maduro” y un “amor pasion” ligado a la desmesura® o a los

19 J. Lacan, seminario Los escritos técnicos de Freud (1953-1954). Trad. de Juan Granica,
Rithee Cevasco y Vicente Mira Pascual. Barcelona, Paidos, 1981, sesion del 17 de marzo de
1954, p. 173. Los subrayados son mios.

20 J. Corominas y J. A. Pascual, Diccionario critico etimolégico castellano e hispanico. 42
reimp. Madrid, Gredos, 1997, p. 334.

21 ], Lacan, L identification (1961-1962), versién establecida por Roussan, seminario inédito,
sesion del 21 de febrero de 1962, p. 113. (La traduccion es mia.)

22 |bid., sesion del 7 de julio de 1954, p. 402.

23 Cf. J. Lacan, seminario Los escritos técnicos de Freud (1953-1954), sesion del 30 de junio
y del 7 de julio de 1954.

24 Si se quiere seguir ese desarrollo por el amor como pasién del ser habria que leer el
seminario de Lacan de los Escritos técnicos de Freud (1953-1954).

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



El problema del Eros en nuestras vidas @

amores de las pulsiones parciales freudianas de Pulsiones y destinos de pulsién
(ver, morder, tocar).

El amor genital del que habla Freud estaria destinado idealmente a una
unificacion de todas las pulsiones parciales en un objeto genital. Pero si el
amor es una pasion, como lo sefiala Lacan, no hay amores sanos e insanos. Y
por lo mismo, no se puede establecer una normatividad para el amor. Al no
haber dos tipos de amores como todo el discurso de Pausanias lo despliega
(180d), tratandose de una pasién para hablar del amor, se dice adios a la psico-
patologia, a la idea de la norma, de un amor “sano” o virtuoso.

Tercera consecuencia: lano reciprocidad en el amor

Si anteriormente Lacan habia sostenido que “los sentimientos son siempre re-
ciprocos”, en 1960 se desmarca de esa afirmacion al aseverar que son dos
funciones bien distintas la del amante y la del amado: el amante (erastés) como
el sujeto del deseo, y el amado (erbmenos) como el que “supuestamente tiene
algo” para dar en la pareja. La pregunta que nos plantea, es: ¢ existe una rela-
cion entre lo que el amante busca en su amado y lo que el amado supuesta-
mente ofrece? Respuesta: no, esa es la tragedia del amor. Ninguno de los dos,
ni el amante ni el amado saben lo que tiene o lo que le falta, y para colmo no
hay ninguna coincidencia, pues lo que le falta a uno no es lo que esta escondi-
do en el otro. No hay completud amorosay, por lo mismo, se percibe una nega-
tiva absoluta a la idea de que el amor signifique el encuentro con la otra mitad
que le corresponde, propuesta por el mito de Aristéfanes (191a, b). Tampoco
acepta que en el amor pueda haber intercambio de bienes (184d, e€) como lo
sugeria Pausanias en el Banquete, ni mucho menos que sea una cuestiéon de
un pacto o que se pueda hablar de una obligatoriedad, ya que en ese momento
se esfumaria el amor. Lacan rechaza contundentemente la tesis de Platén en
la cual proyecta lo que Lacan llama el “vacio impenetrable”, la idea del Sobera-
no Bien, desmiente también que el bien o el placer esté sustentado sélo a partir
del Bien.

Apuesta del psicoandlisis para el amor
Se puede concluir que la experiencia analitica rompe con la idea de que el

amor al projimo sea desinteresado y que no esté aderezado con una agresivi-
dad ineluctable e inherente a la condicién humana. Entiende al amor como

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



@ Lucia Rangel H.

pasional y totalmente fuera de la mirada médica normalizante y moralista, des-
cribe un cuerpo que lejos de comportarse como un conjunto de érganos, se
presenta como un objeto libidinal, se desprende de la idea de que los sintomas
se suscriben a un desorden organico anatémico para ser entendidos como ex-
presiones de un deseo que no osa pronunciarse. Y por si fuera poco, se ofrece
no como una sabiduria general sobre lo que es bueno ser o hacer, sino como
un espacio artificial que despliega un dispositivo para que la erotologia se pon-
gaenjuego. Y alin mas escandaloso, se trata de una experiencia que esta muy
lejos de proponerse como una terapéutica que pudiera garantizar la felicidad. Y
no por mala fe, sino porque la demanda del Soberano Bien, del que habla
Platon, el analista sabe bien no sélo que él no lo tiene, sino que ademas no
existe.

“Si el analizante parte al encuentro de lo que tiene y no conoce, lo que va a
encontrar es aquello que le falta. [...] La forma en que se encontrara en el
analisis es la de aquello que le falta, a saber su deseo”.?®

25 J. Lacan, seminario La transferencia (1960-1961), sesion del 14 de diciembre de 1960, p. 80.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 63-74.



	00a-Directorio
	00b-Indice
	01-César
	02-Renero
	03-Martínez
	04-Rangel
	05-Cobo
	06-García
	07-Oropeza
	08-Tamés
	09-Sánchez
	10-Reseñas
	11-Noticias y Convocatoria



