LAS FUENTES DE LA EVIDENCIA:
ASERTORICIDAD Y APODICTICIDAD

EDUARDO MARTINEZ HERMOSO*

Resumen

n este articulo se trata de establecer una adecuada relacion entre las fuen-

tes de evidencia de las que dispone el ser humano. Frente a una tradicion
abusivamente intelectualista, se reivindica el relevante papel que tiene en la
vida humana (personal y social) la experiencia afectiva y, por su medio, el acce-
so al orbe de los valores y el sentido existencial.

Palabras clave: Apodicticidad, asertoricidad, idea, evidencia, creencia, verdad.

Abstract

This article attempt to establish an adequate relation among possible sources
of evidence available to the human being. In opposition to elistist intellectual
traditions, it defends the importance and legitimacy of affective experience, the
personal and social elements of human life, and —in its own way— access to
the world of values and existential sensibility.

* Fundacion Emmanuel Mounier, Madrid. tedmartin@ya.com

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



@ Eduardo Martinez Hermoso

Key words: Apodicticity, assertoric, idea, evidence, belief, truth.

Introduccién

A la busqueda de las raices Ultimas y primordiales de nuestro conocimiento,
nos encontramos con que la experiencia originaria se encuentra enturbiada por
una oscuridad casi inextricable. Era de esperar dada la radicalidad que se pre-
tende, pero es paradojico observar cémo tal ambito es, sin embargo, manifies-
to en cada ejercitacion de nuestra habilidad gnoseoldgica. Dichos instantes no
son sino momentos de evidencia.

El tema de la evidencia es central en la teoria del conocimiento, la busqueda
infinita del criterio de la verdad, culmen del conocer, es sin duda el afan huma-
no mas elogiable y también el mas arduo. Creemos que nuestros esfuerzos se
encaminan en esta misma direccién, puesto que tratan de distinguir dos ambi-
tos de la evidencia, asi como de localizar en cudl de ellos —o si en los dos y de
qué forma— pueda estar inserta la sefial de la verdad.

Una vez alcanzada luz en la investigacién sobre el fundamento cobran cla-
ridad las diferentes partes del edificio de nuestro existir. Este es el motivo y jus-
tificacion de nuestro estudio sobre las instancias asertorica y apodictica, es
nuestro objetivo el esclarecimiento de la distincion entre ambas y las implica-
ciones de la misma.

Ciertamente no somos los primeros ni seremos los ultimos en el empefio.
En cuanto a los antecedentes sefialamos a Descartes, Husserl y Ortega, esco-
gidos entre otros muchos para auxiliar nuestro trabajo.

Hemos seguido a Descartes en un recorrido por sus Meditationes de prima
philosophia. Lo que él denomina lumen naturale corresponde de modo parcial
al interés de nuestro estudio. También nos interesara resaltar los reductos
asertéricos insoslayables de su perspectiva, a pesar de la pretension del mis-
mo autor de haber alcanzado una conclusién fundamentada exclusivamente
de modo apodictico. Es el momento de Cartesius crucial respecto a nuestro
asunto, ya que es entonces cuando la confianza en la adecuacién® de la “luz
natural” empieza a quebrarse.

De Husserl recogemos, sobre todo, los contenidos expuestos en la sexta
investigacion légica (seccion primera, capitulo quinto, principalmente) asi como

L En el sentido tradicional en el que se designa la verdad como “adecuacién del intelecto con
la cosa”. Lo que se quiebra es la confianza clasica en la posibilidad del acceso a la realidad,
buscéndose en la modernidad un criterio de la verdad dentro del ambito del sujeto cognoscente.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



Las fuentes de la evidencia @

todo los aportes referentes al tema de la experiencia originaria, sitos en las
obras que citaremos mas adelante. Del profesor de Freiburg nos interesa so-
bre todo su busqueda de fundamento, de claridad y distincién, asi como su su-
jecion descriptiva a lo dado, a la cosa misma, rechazando toda abstraccién
innecesaria e inadecuada.

Ortega es sin duda el provocador de estas lineas. Su obra Ideas y creencias
me causo una profunda impresion al confirmar intuiciones subyacentes desde
hacia tiempo. Sobre todo su planteamiento de un equilibrio dindmico entre lo
asertérico y lo apodictico, me parecié de una lucidez y acierto indudables. Su
insercidn en este trabajo es oportuna sobremanera dado el apoyo del fenome-
nélogo espafiol en Descartes y en Husserl.

Distinguir cual sea la esencia de la asertoricidad y cual la de la apodicticidad,
cual y de qué tipo su relacion, arrojar luz sobre el problema del fundamento y
experiencia originaria como inseparables, todo ello en el ambito de la eviden-
cia, tal es nuestra meta. Pero debemos sefialar que concebimos la evidencia
de un modo no logicista, la consideramos algo mas que un momento de la sub-
jetividad, creemos que ella constituye un espacio de apertura y relacionalidad
entre dos terrenos perfectamente hipotéticos, el del sujeto y el de la cosa mis-
ma. Por ello nos creemos a salvo de comenzar nuestro discurso introduciendo
en él premisas metafisicas tanto de corte idealista como de indole realista. No
obstante, siguiendo la rehabilitacién del prejuicio efectuada por Gadamer, es-
peramos desvelar la importante virtualidad de lo asertérico, tantas veces me-
nospreciada desde algunas posiciones filoséficas.

Evidencia, fundamento y experiencia originaria

El tema de la evidencia ha sido central desde los albores del pensamiento
filoséfico, pero cobra una especial relevancia en la modernidad. El antiguo de-
bate entre dogmaticos y escépticos nos muestra el principio de una disputa ra-
dicalmente importante, y nos aporta el material conceptual sobre el que se
mantendra la contienda intelectual hasta nuestros dias.

Cicerdn plantea la cuestién de la fides visorum (Academia 1,11) o de la fe
gue merecen las diferentes presentaciones [visa] que se le ofrecen al sujeto
cognoscente. A este respecto afirma que “Solo son presentaciones fidedignas
aquellas que tienen una [declaratio] propia”.

“Declaratio” es perspicuitas, evidentia, evidencia; en términos de Platon algo
[enargés], que brilla como si fuera plata. Mas explicitamente, a lo que se refiere
Cicerén aqui es a una nota de algunos visa que los distinguiria del resto como

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



@ Eduardo Martinez Hermoso

verdaderos, como adecuados a las cosas exteriores [pragma]. Tal nota tiene a
la vez la virtualidad de disparar el asentimiento [aprobatio] del sujeto, asi como
de generar un sentimiento de certeza siempre vinculado a la creencia sobre la
veracidad de lo percibido. Pero tal disparo puede ser aplazado en lo que los
estoicos denominan [epojé] o retencién subjetiva del asentimiento de modo
puramente voluntario (gracias al arbitrium?). Surge pues la cuestion sobre si la
evidencia depende de factores subjetivos —con lo que se propugnaria una
vision activa del conocer— o de factores objetivos (notas de las presentacio-
nes) —favoreciendo una concepcién pasiva—. Este debate es crucial y mues-
tra el germen de la polémica entre el realismo y el idealismo; pero mantendre-
mos esta insercion al nivel de cita, puesto que nuestro interés ahora se limita a
mostrar el aparato conceptual necesario a nuestro discurso. Ciertamente el
gue hasta ahora hemos mostrado es minimo, pero esperamos que sea el su-
ficiente para no hacer caer nuestra expresion en la superficialidad y la ambi-
gliedad. También creemos que los conceptos expuestos, asi como su mutua
interrelacién, nos remiten a la experiencia originaria de modo necesario en
cuanto la entendemos como “el ambito experiencial en que el objeto mismo
mentado se nos da en persona (Ansschauungen) y que, por ello mismo, cons-
tituye la piedra angular de la razén”.2

El regreso a la experiencia originaria es un intento de retroceder hasta una
instancia incondicionada que permita fundamentar todo el edificio del saber
humano. Mas hablar aqui de fundamentacién ya pone en juego la dualidad
entre lo asertérico y lo apodictico motivo principal de este trabajo. Este proble-
ma es recogido por Juan Miguel Palacios entre aquellos que atafien al conoci-
miento de la norma moral. Para él cuando hablamos de fundamentacion de la
norma surgen una serie de preguntas, entre las cuales esta ¢, qué entendemos
por fundamentacién?* Dicho cuestionamiento lo creemos extensible a todo el
orbe del conocer, si bien opinamos que el terreno de la ética es el mas adecua-
do para observar la adecuacion de las diferentes posturas existentes respecto
al problema en cuestion. Dejando a un lado la solucion de Palacios trataremos
de exponer en lo siguiente nuestra propia perspectiva del problema.

Mirando a la historia de la filosofia podemos observar dos respuestas a la
pregunta anterior:

2 Este término se ha recogido de Epicteto.

3 Seminario “Experiencia originaria en Husserl y Zubiri” ofrecido por Victor Manuel Tirado
Sanjuan en la Facultad de Filosofia de la Universidad Complutense de Madrid en noviembre de
1998.

4 Juan Miguel Palacios, El pensamiento en la accién. Madrid, Caparrés Editores, 2003, p. 10.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



Las fuentes de la evidencia @

Por un lado estan los que conciben la relacion de fundamentacion como una
estricta relacién logica entre proposiciones, segun la cual la conclusion que-
da fundamentada por la verdad de las premisas que la anteceden y por la buena
consecuencia del argumento. Lo que subyace y fundamenta aqui es la evidencia
apodictica de las premisas, que son tales que —segun Aristoteles expone en
los Topicos— “el conocimiento que tenemos de ellas tiene su origen en premisas
primeras y verdaderas”. Desde esta base se montan sistemas con pretensio-
nes de necesidad y universalidad, de autosuficiencia y exhaustividad descrip-
tiva de una realidad intimamente racional.

Por otro lado estan los que creen que la fundamentacion consiste en la
exposicion de la linea genética que ordena unos fenémenos con otros. Su in-
tento es el de describir las relaciones y objetos inmediatos a la conciencia (con-
cebida como absoluta 0 como natural). La evidencia que se presenta aqui es
de una indole tal que consiste en una constatacion de adecuacién con alguna
instancia marcada, de uno u otro modo, por la exterioridad al ambito del pen-
samiento.

Nicolai Hartmann desautoriza la segunda opcién en cuanto via fundamenta-
dora. Opina que son dos asuntos absolutamente distintos el problema de la
fundamentacién de la validez de un conocimiento y el del origen psicoldgico o
historico del mismo. Con ello parece subrogar la segunda investigacion a la
primera, debido a que ésta también esta necesitada de una justificacion de su
grado de validez gnoseolégica. Nosotros opinamos que no se pueden disociar
tan facilmente ambas cuestiones, puesto que constatamos cémo el interés prac-
tico se enfrenta totalmente al especulativo en este punto.

Retomando el tema de la experiencia originaria, solo desde el cual cobra
sentido la anterior digresion, y remitiéndonos a Husserl,®> constatamos cémo la
experiencia base esta constituida por dos esferas; la de las sintesis pasivas
(relaciones secundarias) y la de las sintesis activas (relaciones primarias).® La
primera corresponde a la sensibilidad (lugar donde se nos dan contenidos de
forma pasiva), la segunda corresponde al entendimiento (lugar de la actividad
sintética del sujeto). Aunque puede parecer que Husserl admitiera desde aqui
la existencia de dos tipos de verdad, s6lo admite uno. El que se refiere a verdad
como lo vivido en el juicio evidente. A nuestro juicio esto sesga el discurso de
modo radical, reduciendo la esfera del conocimiento a la capacidad ldgica del
sujeto. En la actualidad se han desvelado muchos prejuicios racionalistas a

5 Edmund Husserl, Philosophie der Aritmetik, “Husserliana” XIl (Den Haag, M. Nijhoff , 1970).
6 Ibid., pp. 67-71.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



@ Eduardo Martinez Hermoso

este respecto, se ha patentizado como lo realmente fundante de la existencia
humana es intraducible a un cddigo lo6gico, por esencia, puramente formal.

Nosotros proponemos la admision de una verdad no dependiente judica-
tivamente, defendemos la existencia distinta —aunque relacional respecto de
la apodictica— de una evidencia asertorica potente y fundante. Es cierto que
Husserl divide la evidencia en apodictica [Einsicht] y asertdrica [Evidenz]; pero
también lo es que el tratamiento que hace de la Ultima es pobre por dependen-
cia del idealismo subyacente. Admite Husserl una gradacién de la evidencia
segun el nivel de cumplimiento de la mencién. La evidencia maxima sélo puede
darse cuando se alcanza la esencia de la cosa misma. Tal acontecimiento s6lo
tiene lugar por via intelectiva, jamas por via sensible la cual sélo puede arrojar
€scorzos perceptivos.

Zubiri’ critica certeramente la consideracién reductiva de la esencia como lo
manifestable a la conciencia. Creemaos con él que tal giro (fenomenoldgico)
provoca una amputacion de la realidad, una logificacién de la misma. Otro aflo-
ramiento de la reduccién criticado por Zubiri es la exageracion de la faceta
activa del conocimiento. Para él —como para nosotros—, la esencia intima del
conocer esta transida de pasividades, de donaciones que estructuran el mismo
hecho de la conciencia.

La experiencia originaria debe entenderse como el lugar de la evidencia
primordial, aquella que estructura y funda el armazén de la existencia, y corres-
pondientemente el del plano especular de lo légico. Se debe estudiar la con-
fluencia de elementos que en ella se dan asi como su origen. Pero no podemos
comenzar la reflexion —cuya meta es la sinceridad del ser con el ser que el
pensar es— apropiandonos sutilmente de la indole propia de la realidad. Solo
desde esta representacion alcanza a tener nuestro tema la relevancia que se le
otorga desde otros planteamientos.

Descartes y la apodicticidad
Descartes es un punto de inflexion en la historia de la filosofia. Situado en el
centro de la crisis moderna de la concepcion de una humanidad en coper-

tenencia® con el resto de lo existente, busca un criterio que le asegure la pauta
de lo real. La certeza la encuentra el filosofo francés en el método. Pero el mé-

7 Xavier Zubiri, Inteligencia y realidad. Madrid, Alianza Editorial, 1984, p. 56.
8 Oikeiosis (de oikds, casa) lo llamaban los estoicos.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



Las fuentes de la evidencia @

todo por si mismo nada asegura. Es precisamente el cogito, en tanto que pilar
del edificio metddico el que garantiza lo fidedigno de la certeza alcanzada. Y el
basamento por él propuesto no es otro que el cogito como lugar de una evi-
dencia tal, que emana su autoridad galvanizando todo el corpus metédico y sus
conclusiones. Lo que en adelante nos ocupa es una exposicion del cariz de di-
cha emanacidn, asi como un cuestionamiento sobre el caracter sesgado de la
fundamentacion cartesiana.

Ala indole de la energia que autoriza todo el sistema cartesiano —al menos
ésta es la pretension del autor— la designamos como apodictica. Ya decia-
mos con anterioridad que lo apodictico es asociado por la tradicién filoséfica a
lo primaria e inmediatamente conocido, a lo valido de un modo necesario y
universal. Es decir, se pretende hablar de un grado méximo de evidencia, de un
conocimiento pleno de la cosa, de su esencia. Una vez constatado que la expe-
riencia sensible no procura un saber que satisfaga tales condiciones, es pos-
tergada al modo platénico y tachada de “engafiosa”.®

Basado en la simplicidad, claridad y distincién como criterio de la verdad,
como huella de lo apodictico, y apoyandose en la paradoja que supone la afir-
macioén del caracter incierto de toda afirmacion, Descartes se encamina en
busca de algo incondicionado que logre fundar la incipiente reconstruccion del
derribado edificio de nuestro conocimiento. En esta tarea encuentra al “yo” como
un polo ineludible incluso en el caso de las hip6tesis més hostiles (genio malig-
no, suefilo omniabarcante, etcétera). Es condicién de toda afirmacién acerca
de cualquier verdad posible el que acontezca referida a un sujeto ante el que
comparece. Observamos cémo Descartes afirma, al igual que Husserl, que la
verdad tiene como lugar propio la presentizacién judicativa a un sujeto, aun-
gue en su caso hay vias de escape a esta tesis. Yo soy, yo existo, basada en la
esencia pensante del yo, es evidente apodicticamente, en cuanto es condicion
universal y necesaria de cualquier proposicion, incluidas las de indole falaz. El
sujeto, y mas que él mismo su esencial racionalidad, es la sustancia de todo lo
existente (“no puedo percibir la cera separada de una mente humana”).1®

En este punto nuestro autor introduce en el discurso el tema de Dios. Méas
alla de la aparente insercion por motivos epocales, cabe ver un anhelo de exte-
rioridad de un planteamiento plenamente coherente en lo alcanzado hasta el
momento. Dicho anhelo es provocado a nuestro juicio por la insatisfaccion, por
la insuficiencia que lo apodictico muestra ante diversas esferas de lo humano.

9 René Descartes, Meditaciones metafisicas. Madrid, Gredos, 1987, p. 16.
10 1bid., p. 29.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



@ Eduardo Martinez Hermoso

Pero Descartes no observa este fenémeno como lo hacemos nosotros. En las
antipodas de nuestra perspectiva opina que si dicha exterioridad, ya sea la
alteridad mundana o la divina, existe, lo debera hacer segun los patrones sen-
tados por el sujeto y su esencial racionalidad. No puede ser de otra forma dada
la absoluta confianza del autor respecto de la “luz natural”, metafora con la que
designa la impresién subjetiva de certeza causada por la evidencia apodictica.

Las demostraciones sobre la existencia de Dios no nos interesan salvo en
cuanto consisten en una exposicion de las condiciones formales que la hacen
necesaria. Constituyen la via de la idea de infinito (santo Tomas de Aquino) asi
como la via de la maxima realidad objetiva del ser supremo (san Anselmo). Sin
embargo, nos llama mucho la atencidn observar una bipolaridad en el método
cartesiano cuando lo que se pretendia era una sola piedra angular. Nos referi-
mos al hecho de que haya dos momentos de plena evidencia y necesidad en el
discurso. Por un lado es condicién necesaria la proposicion subjetiva del yo
para que todo decir cobre sentido tanto respecto de su origen como de su fin
propio (la verdad). Por otro es imprescindible la realidad objetiva en grado sumo
del Ser Supremo como causador de todo lo que posee menos realidad que él;
a saber yo mismo y mis cogitaciones (vivencias de mi conciencia). En ambos
extremos habria lugar para el intelecto que conoce apodicticamente, porque
¢cOmo podria tener menor validez el conocimiento que tenemos de nuestra
propia necesidad que del ser que es nuestro causador y con el que, por ende,
compartimos la esencia racional?

A nuestro parecer Descartes no soluciona esta disyuntiva porque, como ya
han avistado muchos, en él subyace el uso escolastico irreflexionado del con-
cepto de sustancia, asi como el de la total adecuacion de ésta al pensamiento,
debido a una analogia con la estructura del lenguaje. No osa nuestro autor
ejercitar una divinizacién del logos al modo hegeliano, quiza por su proximidad
ala teologia catodlica y a la asertoricidad de muchos de sus hitos; pero al fin y al
cabo el dios del filosofo francés es mas el dios de la razén (de lo apodictico)
que el dios del corazon (de lo asertorico) parafraseando parcialmente a Pascal.
Los defectos de esta posicion se manifiestan asintéticamente en el infinito que
suponen el ontologismo de Gioberti o el ocasionalismo de Malebranche.

Reconocida o no por Descartes es la insuficiencia de la evidencia apodicti-
ca para auxiliar al hombre, para justificarle sobre todo en la esfera practica
—es la afloracion de una inmersion siempre ya dada en lo asertérico— la que
le lanza a una explicacion metafisica (Dios y la nocion de substancia) de lo otro
que la conciencia, cuando lo que se pretendia era una explicacion estrictamen-
te gnoseoldgica, basada en la eminente luminosidad natural de mi indudable
autopercepcion.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



Las fuentes de la evidencia @

Para concluir y como ejemplo de lo dicho, sefialamos la parte del discurso
cartesiano referida a la demarcacion de lo verdadero y lo falso,** asi como su
sustentacion en un criterio extrasubjetivo. Es crucial en este punto la explica-
cion de la experiencia del error.

Descartes concibe la huella de la verdad presente en la evidencia adecuada
como un signo divino que me guia entre las apariencias. Son la claridad y la
distincion de lo que percibo las que me permiten discernir entre lo verdadero y
lo falso. Al tiempo —como vimos que hacian los estoicos— se vincula la per-
cepcién sumamente evidente al disparo del asentimiento, en lo que casi cons-
tituye un acto mediato de obediencia a Dios. El, el Ser Divino, me ha hecho
inteligente y libremente volente. La facultad de entender de la que estoy dotado
es imperfecta pues constato en mi la idea de una més perfecta aun, la cual
incluiria cumplidas todas mis deficiencias. Pero la voluntad que se me ha dona-
do es la mas grande imaginable. No obstante esta cede su preeminencia en
aras de la verdad, en cuanto admite que lo apodictico —lo claro y distinto—
determine su actuacion.

Descartes cree que el error es una realidad inmanente que no tiene ningun
tipo de correspondencia en la trascendentalidad divina. El origen del error se
encuentra en el juego entre el entendimiento y la razén:

“[...] Al investigarme a mi mismo y considerar cuales son mis errores [...]
advierto que éstos dependen de dos causas, a saber, de mi facultad de cono-
cery de la de elegir o libre arbitrio; es decir que dependen del entendimiento y
también de la voluntad”.*?

El error consiste en la no admisién por parte de la voluntad de la preeminencia
de la razon. “La percepcion del entendimiento debe preceder siempre a la de-
terminacion de la voluntad. Y en este uso incorrecto del libre arbitrio esta la
privacion que constituye el error”.*® Es decir aunque somos por naturaleza ex-
tremadamente libres, la consecucion de la verdad, eso si de una verdad nada
comun (indudable, base de las posteriores universalizaciones necesarias) de-
pende de la determinacién de la voluntad por parte de la razén. “Pues para ser
libres no es preciso que yo pueda dejarme llevar hacia una cosa tanto como
hacia su contraria, sino que cuanto mas propendo hacia una, porque entiendo
que es verdadera y buena o porque Dios dispone asi mi pensamiento, tanto
mas libremente la elijo”.1

1 |bid., Cuarta meditacion.
12 |bid., p. 51.
13 |bid., p. 54.
4 |bid., p. 52.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



@ Eduardo Martinez Hermoso

Asi pues solo debemos asentir a aquello de lo que tenemos percepcion
claray distinta, si lo que queremos es actuar, tanto en lo especulativo como en
lo practico, sin la mancha del error. Esto es lo mismo que negar toda esponta-
neidad de la conducta humana, esto es hacerla absolutamente dependiente de
la reflexién. Pero lo que es mas importante es sefialar como Descartes percibe
el absurdo que tal afirmacién implica en la vida cotidiana. Afirma que en estas
investigaciones “no hay riesgo de haberse entregado a la desconfianza mas de
lo conveniente, puesto que ahora no me dedico a obrar sino sélo a pensar”.'®
Pero resulta que ahora nos vemos enfrentados a una afirmacién que ordena
taxativamente un modo univoco de actuacion en el ambito practico. Y en este
orbe cualquier suspension, cualquier espera o demora puede ser causa del
mal, del error; y es inevitable comprender que una pretension de obrar sélo en
posesion de evidencia apodictica, supone, en muchas ocasiones, la comision
de la maldad por omision.

Esto aparte, podemos cotejar con nuestra propia experiencia lo que supon-
dria una intelectualizacion permanente de la misma. Observamos en cada ins-
tante la actuacién de una energia que conduce nuestra existencia, aparente-
mente de un modo irreflexivo. A esta corriente de evidencia, distinta de la
apodictica aunque relacionalmente unida a ella, la denominamos asertoricidad.
En el inciso siguiente reivindicaremos su estatuto de distincion, y explicaremos
la relacion que une ambos tipos de evidencia.

Ortegay el equilibrio dinamico en la evidencia

José Ortega y Gasset intenta, en su obra Ideas y creencias,*® dar una explica-
cion de la fuente asertérica de evidencia que anteriormente exponiamos, pre-
tende mostrar cudl es el nexo entre los dos ambitos de evidencia. A él nos
unimos pues nuestros objetivos confluyen, mas adelante explicitaremos nues-
tras divergencias.

Ortega hace una distincién entre las ideas, como ocurrencias de un intelec-
to humano en un hic et nunc (aqui y ahora) concreto, y las creencias o conti-
nentes de nuestra vida. Asi las ideas pertenecerian al primer &mbito y las creen-
cias al segundo. Segun tal distinciéon las cosas podran ser pensadas, pero
siempre desde la base credencial de un hallarse contando con ellas. Nosotros

15 1bid., p. 20.
16 José Ortega y Gasset, Ideas y creencias. Madrid, Espasa-Calpe, 1959.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



Las fuentes de la evidencia @

hacemos corresponder tal divisién con la que es base de este trabajo, a saber,
la que distingue apodicticidad de asertoricidad.

Ideas y creencias se articulan como momentos indisociables de nuestro
existir. La creencia es la base histérica en la que nos movemos. Heredamos un
poso, un utillaje adecuado y contrastado para el operar en el mundo del hom-
bre, previamente experimentado por los que nos antecedieron en la experien-
cia vital. Antes de la reflexion la creencia permanece latente, el sujeto ignora su
existencia y su radical importancia; tras la reflexion se abre ante él una disyun-
tiva: la ideologizacion de la creencia o la admision de su genuinidad y distincion
frente a la idea. El primer extremo ha sido un lugar comun para la mayor parte
de los que en la filosofia han sido. Sélo desde Husserl observamos un intento
de restauracion del estatuto de la asertoricidad. Ortega y posteriormente
Heidegger asentaran tal intento radicalizandolo. Porque la creencia es plena
asertoricidad, logos ausente o, al menos, logos no explicitado. Las creencias
son nuestra realidad, tan inmediatas nos parecen que pueden llegar a suplan-
tar la realidad esquiva misma. Son nuestra vida, ese algo con el que nos las
vemos a diario sin cuestionarlo, como la calle que nos sustenta en el paseo
hacia el trabajo.

La idea es en esencia totalmente diferente a la creencia. La reflexion es la
puerta al &mbito de la idea. Dice Ortegal’ que el hombre responde al mundo —
credencial— que se le ofrece, con la ejercitacion de su aparato intelectual, con
la ideacion a partir de la creencia dada. “Las ideas tienen para nosotros una
realidad problematica”,'® derivada, secundaria respecto de la inmediatez de la
creencia. Ademas la idea depende para la ejecucion de su evidencia del asen-
timiento inicial volitivo, es decir, necesita que nos pongamos a pensar, que
gueramos pensar. Una vez en esta tesitura, ya esta en situacion de ejercer su
violencia forzando lo que Cicerdn llamaba adsensio animi (asentimiento del
alma). La evidencia aneja a la creencia es independiente de la concurrencia de
la voluntad; incluso podriamos decir que ésta es signo de su no ser. Creemos
gue todo el andlisis orteguiano en este punto, se debe a la distincion efectuada
por Husserl en Investigaciones Légicas,*® donde eran establecidas dos catego-
rias de evidencia: Evidenz-Einsicht. La evidencia asertdrica [Evidenz] se tradu-
ce en Ortega como creencia, la apodictica [Einsicht] como idea.

7 1bid., p. 35.

18 1bid., p. 21.

19 Prolegémenos, primera pagina de la edicién de Revista de Occidente. La nota a pie de
pagina es esclarecedora.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



§8> Eduardo Martinez Hermoso

No queda muy claro en el texto si Ortega admite la permeabilidad de dichas
categorias. Pero lo que si se puede deducir es que debe haber entre ellas cier-
ta retroalimentacién. Es decir, sin entrar en planteamientos genetistas de in-
viable resolucion, una vez sentada la existencia de un humus credencial, la
dialéctica generada por la aparicion del pensamiento, de la ideacion, es inevita-
ble. La creencia es deconstruida por la ingerencia eidética, ella comprueba su
adecuacion. En este punto surgen dos cuestiones que trataran de ser contesta-
das en los dos epigrafes siguientes: ¢ qué media entre la creencia y la idea?
¢qué relacién existe entre Historia y creencia?

Las dos respuestas ofrecidas por Ortega a las preguntas anteriores son la
duday la gratitud.

La duda puede definirse como el escepticismo puesto en acto, tal y como lo
hizo Hegel, pero Ortega ademés la sitia como mediadora de la dialéctica creen-
cia-idea. El hombre pasa de un vivir basado en creencias heredadas a un vivir
donde la idea ha hecho su aparicion, por obra de la duda.

El dudar ocurre por la confluencia simultanea de dos evidencias del mismo
rango y mutuamente incompatibles. En el momento del dudar la realidad se
torna bicéfala, inestable e insostenible. Ante la paradoja dubitativa el hombre
emplea su intelecto, piensa, trata de encontrarse con ideas que solventen la
fragilidad de la situacion. La solucion sélo provendra de la eliminacion de uno
de los combatientes,?° y el logro, como veremos, se tornara quebradizo.

El nacimiento de la duda es un proceso ajeno a la apertura del hombre al
pensamiento; antes ingenuidad, superficialidad y una ciega confianza en su
herencia credencial le colmaban. Es la contradiccion de dos creencias el punto
de partida del pensar, porque pensar es, en esencia, dudar, ejercer el escepti-
cismo. No olvidemos que Unamuno afirmaba que el escepticismo es el proce-
samiento personal de lo no evidente. Este proceso se retroalimenta, o lo que es
lo mismo, es inacabable. Por ello toda disolucion de la duda es tan sélo parcial
y momentanea, si no se llega a un dogmatismo absoluto.

La gratitud ante el legado que la historia nos aporta esta para Ortega plena-
mente justificada por la esencia misma de lo histérico.

La historia es para nosotros un cimulo de creencias que constituyen nues-
tra realidad cotidiana, con pretension de ser la genuina realidad. A lo largo de
nuestra vida privada eliminamos aquellas evidencias que, heredadas, no son

20 Recordamos aqui a don Miguel de Unamuno y su etimologia de duda como familiar de
duellum, y ambas conteniendo la raiz “du-" denotativa de dualidad. M. Unamuno, La agonia del
cristianismo. Madrid, Espasa-Calpe, 1984, p. 25.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



Las fuentes de la evidencia @

conformes a nuestra experiencia. Tal ejercicio se lleva a cabo eminentemente
via pensamiento. Por su medio mantenemos y renovamos nuestro fondo fidéico-
historico, por él obtenemos la imposibilidad de caer sin remisién en el anacro-
nismo tantas veces tragicamente frecuentado.

Pero Ortega, como por ejemplo Gadamer, se ve mas impelido a reconstruir
el prestigio de la tradicién que a efectuar la enésima critica de la misma. Cierto
es que observa los males que se derivan de la confianza ciega en sus dictados,
pero opina que no es consustancial ella, su morbosidad le viene derivada de la
dejacion intelectual que el hombre a menudo comete. Por ello ataca la irres-
ponsabilidad —Unamuno diria la pereza— de la mayor parte de los seres hu-
manos, que viven del trabajo de unos pocos. Desde el personalismo-comunita-
rio insistimos en la necesidad de una vinculacion insustituible de praxis y teoria,
debido a la alergia de nuestro mundo intelectual a todo lo que insinte accién;
pero no menos debemos insistir en la necesidad de la reflexion ante la superfi-
cialidad con que hoy se asumen las pautas culturales dominantes.

Ortega nos pide gratitud histérica pues la merece el edificio cultural que
recibimos del ayer. Pero gratitud no significa pasividad, quiere expresar mas
bien una exhortacion a la ineludible continuacién de la labor.

Concluimos nuestro trabajo con una de estas puestas en accién de nuestra
capacidad intelectiva (critica) personal.

Ortega nos ha servido como un buen introductor a la nocién de evidencia
asertorica, pero su tratamiento de la misma sélo la hace justicia parcialmente.
Sefialamos como fundamentales dos puntos de insuficiencia en el planteamiento
orteguiano de la asertoricidad: la logificacién que subyace a su tratamiento, y la
reduccion de la emergencia asertdrica al plano histérico.

En cuanto al primer punto tenemos que decir que la creencia en Ortega tiene
el caracter de logos heredado, de idea solidificada por un acostumbrado asen-
timiento comunitario, y por ello recibe parte de las atribuciones propias de aqué-
lla. La principal es la pertenencia al ambito del pensamiento. Justo este caracter
hace inviable que el tratamiento orteguiano de la asertoricidad progrese dentro
de nuestra propia perspectiva, pues ya afirmabamaos con anterioridad como era
indispensable para nosotros, el que la evidencia fuera planteada como lugar
propio —aungue problematico— entre las instancias ideolégicas? de lo subjetual
y lo real.

21 Aqui usamos “ideoldgico” con una acepcién de matriz orteguiana. Tal uso se hace del
término al decir que el yo es un polo aséptico entre la ideologizacion o caracter teérico del sujeto
y la realidad independiente. Este planteamiento adecuado al nuestro, se lleva a cabo en la
tematica antropoldgica, pero no se ejecuta en lo referente a la evidencia.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



@ Eduardo Martinez Hermoso

En cuanto al segundo punto —afectado intimamente por el primero— he-
mos de decir que es romo plantear que lo asertdrico sélo pueda aflorar via
mediacion histérica, por muy inmediata que sea la experiencia del hombre res-
pecto de sus creencias. La donacion de lo asertérico al sujeto es fundante en
Ortega, pero su obrar se limita a una filiacién del individuo con su colectividad y
su historia.

Lo asertdrico para nosotros puede incluir la funcionalidad sefialada por el
fenomendlogo madrilefio, pero al tiempo es lugar de la experiencia originaria
(coincidiendo aqui el origen de todo modo de conciencia humano con el origen
de la validez del mismo), en cuanto es el lugar de la adquisicion pasiva de notas
estructurantes de la actividad sintética propia de la inteleccion, que se alcanza-
ra de modo subsiguiente.

No pretendemos denotar determinismo alguno. Las notas adquiridas en el
estadio asertorico tienen su telos o fin propio en la expresion l6gica de su esen-
cia, pero bajo la certeza de la parcial inadecuacion entre ambos ambitos. Ellos
son dos esferas en tension permanente, irreductibles pero avocados a una
perpetua confluencia. La adecuacion con la realidad de lo humano vendra de la
mano de un correcto plantear la relacionalidad existente entre lo asertérico y lo
apodictico, entre la validez deseable y posible de los grados de conocimiento
propios de las dos esferas. Asi se denuncian y deslegitiman las obsesiones
fundamentadoras o cientificistas, cuyo origen yace en una perversa situacion
en la existencia, la cual no asume la contingencia que le es propia y pretende
un ser necesario que le es ajeno en esencia. Sélo de esta forma se salvan la
libertad y el misterio, patentemente notas inseparables de todo existir humano.

A pesar de que Descartes intelectualiza —lo que constituye parcialmente
una anulacién— la libertad humana, recurrimos a él para expresar mejor lo
antedicho. Dice el filésofo francés?? que “no debemos extrafiarnos de que Dios
haga algunas cosas cuyas razones no entiendo” en lo que constituye un débil
reconocimiento de la esfera del misterio. Mas satisfactoria y adecuadamente
citamos a Victor Manuel Tirado Sanjuan; él y nosotros concluimos que “lo que
a mi se me da absolutamente es el comienzo necesario de la vida cientifica,
mas no es ni por asomo el saber absoluto que agote la enorme riqueza (esen-
cia) de larealidad [...] La auténtica esencia de las cosas es un objeto de inves-
tigacion cientifica quiza jamas alcanzable en su plenitud, es algo problematico,
como todo lo que es objeto de la razén”.

Acabamos el presente trabajo llamando la atencion de las repercusiones
de estas consideraciones de teoria del conocimiento. Tal encuadre es el punto

22 R. Descartes, op. cit., p. 50.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



Las fuentes de la evidencia @

de partida de un reequilibrio de la ruptura moderna de la oikeiosis, de la confami-
liaridad del ser humano con la realidad, pero también es crucial para el proyec-
to que trata de rehacer la modernidad, en lo que tiene de busqueda de verdad,
pero no cerrada en la autonomia apodictica, sino abierta al asertorico rostro del
Otro.Z El personalismo-comunitario, en el seno del cual me inscribo intelec-
tualmente, trata de explicar la realidad personal como esa interseccién don-
de ideay afecto, mente y cuerpo, se funden dando lugar al espiritu, un modo de
realidad inédito en la naturaleza y que pone a nuestro alcance los fragiles sue-
flos de la civilizacion y la esperanza escatolégica.

23 Emmanuel Lévinas, Humanismo del otro hombre. Madrid, Caparrds Editores, 1993.

EN-CLAVES del pensamiento, afio I, nim. 2, diciembre 2007, pp. 47-61.



	00a-Directorio
	00b-Indice
	01-César
	02-Renero
	03-Martínez
	04-Rangel
	05-Cobo
	06-García
	07-Oropeza
	08-Tamés
	09-Sánchez
	10-Reseñas
	11-Noticias y Convocatoria



