HANNAH ARENDT Y LA POLITICA RADICAL:
MAS ALLA DE LAS DEMOCRACIAS
REALMENTE EXISTENTES

ANDRE DUARTE*

Resumen

| presente texto investiga la concepcidn de lo politico subyacente a la re-

construccidn arendtiana de la polis griega. El argumento central es que tal
retorno al pasado tiene por finalidad cuestionar las alternativas politicas ofreci-
das por las variegadas corrientes contemporaneas del liberalismo politico, las
cuales reducen el politico a la dimensién de lo juridico. De manera distinta,
pienso que Arendt bosqueja una concepcion democratica radical situada mas
alla del modelo de las democracias realmente existentes. Para mostrar que el
intento de Arendt no ha sido la construccion de un modelo teérico normativo y
utodpico de lo politico, aislado de las experiencias politicas efectivas de nuestro
tiempo, procuro establecer una rapida comparacion entre el legado tedrico-po-
litico arendtiano y las experiencias politicas radicales de los nuevos colectivos
politicos espafioles dedicados a la discusion y a la accidn politica directa, men-
cionando el caso del colectivo catalan Espai en blanc (Espacio en blanco).

Palabras clave: Arendt, politica, democracia radical, polis, colectivos politicos.

* Profesor de la Universidade Federal Rural de Pernambuco, Brasil; Miembro del Conselho
Nacional de Desenvolvimiento Cientifico e Tecnoldgico, Brasil.

143 EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, ndm. 1, junio 2007. pp. 143-154.



@ André Duarte

Abstract

The present text investigates Arendt’s conception of the political underlying her
theoretical reconstruction of the Greek polis. My main argument is that Arendt’s
return to the past aims to question the political alternatives offered by many
contemporary currents of political liberalism, which tend to reduce the political
to the domain of the juridical. Distinctively, | think that Arendt outlines a radi-
cal conception of democracy that is to be situated beyond the model of our
existing democracies. In order to show that Arendt’s aim was not that of
elaborating a theoretical normative and utopian conception of the political, far
removed from actual political experiences of our time, | establish a brief
comparison between her political theoretical legacy and the radical political ex-
periences of the new Spanish political collectives dedicated to political discussion
and to direct political action, as in the case of the Catalan collective Espai en
blanc.

Key words: Arendt, politics, radical democracy, polis, political collectives.

Hannah Arendt nos ha dado, en realidad,
la imagen mas neta del principio constituyente
en su radicalidad y en su potencia.

Antonio Negri

El trabajo de un grupo es un trabajo
de liberacion. Un grupo de trabajo
es una alianza de amigos.

Colectivo Espai en Blanc

No solo en Brasil sino que en otros lugares, el pensamiento arendtiano suele
frecuentemente ser involucrado en discusiones de naturaleza juridica.! De he-
cho, hay muchos pasajes de sus obras en las que ella discute problemas juridi-
cos, casi siempre en conexion con las perplejidades instauradas por el feno-
meno totalitario. Son conocidas, por ejemplo, sus discusiones respecto a la
crisis de los derechos humanos frente a la legion de refugiados y apatridas que

1 vid. C. Lafer, A Reconstrucao dos Direitos Humanos: un didlogo com o pensamento de
Hannanh Arendt, Sao Paulo, Companhia das Letras, 1984; Pensamento, Persuasao e Poder, R.
J., Paz e Terra, 2003.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



Hannah Arendt y la politica radical 145

dos guerras mundiales, incrementadas por el totalitarismo, trajeron para el es-
cenario cotidiano de la politica contemporanea. Igualmente importantes son
sus reflexiones sobre el crimen de genocidio, el crimen en contra de la humani-
dad, despertadas en el contexto de su andlisis del juicio de Adolf Eichmann, el
responsable por la organizacion burocrética de la deportacion de millones de
seres humanos hacia las fabricas de la muerte.? Aunque las contribuciones
arendtianas para estos debates juridico-politicos sean incontestables, cumple
resaltar que sus reflexiones estan indeleblemente marcadas por la critica res-
pecto a los limites del derecho y de la democracia representativa como antido-
tos para la crisis politica de nuestro tiempo. Nada mas alejado del pensamiento
arendtiano que concebir al derecho, a los derechos humanos, o a las demo-
cracias realmente existentes en el mundo postotalitario como la instancia poli-
tica privilegiada, exclusiva, para el ejercicio activo de la ciudadania y para la
comprension de la politica en sus (im)posibilidades contemporaneas. Nada
mas contrario al pensamiento politico arendtiano que considerar la politica como
fundada en el derecho, y hacer del derecho, de los derechos humanos y de la
representacion parlamentar, una politica en sentido fuerte y positivo. Sin em-
bargo, frecuentemente se alude a Arendt como una pensadora del derecho y
de la democracia (ambos sin mas calificaciones). Tal interpretaciéon del pen-
samiento arendtiano me parece propia de un tiempo despolitizado en el cual
predomina la subordinacién de lo politico a lo juridico bajo la inspiracion de
tedricos seminales como Jirgen Habermas y John Rawls, para mencionar ape-
nas dos de los mas influyentes.?

En las consideraciones que siguen, quiero argumentar que Hannah Arendt
se posiciona al borde de la recurrente subordinacion de la politica al derecho y
del predominio de la comprensién liberal de la democracia. Ademas nos ofrece
“otra” concepcidn de la accién democrética, la cual califico como democracia
radical, entendiéndola como un fendmeno marginal con respecto a las demo-
cracias realmente existentes. No debemos olvidar la advertencia arendtiana,
enunciada en el prefacio a Los origenes del totalitarismo, de que una vez con-
sumada la ruptura totalitaria el pensamiento politico no puede mas pretender

2Vid. H. Arendt, Eichmann in Jerusalem: a report on the banality of evil, Nueva York, Viking
Press, 1965.

3 A. Sauhi, Razén y espacio publico. Arendt, Habermas y Rawls, México, Ediciones Coyoacan,
2002; Jirgen Habermas, “Hannah Arendt's Communications Concept of Power”, en Social Re-
search, nim. 44 (1), Nueva York, 1977 y “Three normative models of democracy”, en S. Benhabib,
Democracy and Difference, Princeton, Universidad de Princenton, 1996; J. Rawls, Liberalismo
politico, sp, Atica, 2000.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



146 André Duarte

escapar al horror de la realidad politica tal como la experimentamos en el pre-
sente. Esto quiere decir que es necesario recusar como imposibles las alterna-
tivas tedricas que nos recomendarian un retorno nostélgico hacia el pasado, o
bien el cinico olvido de la fractura totalitaria en la anticipacion de un mundo
mejor, el mundo de las democracias realmente existentes de masa y mercado.
Para Arendt, el siglo xx atestigua el oscurecimiento de la experiencia democra-
tica radical, ya sea en funcion del creciente empleo de la violencia por parte del
Estado, elevado a su paroxismo en el fenémeno totalitario, ya sea por el proce-
so histdrico de privatizacion de la esfera publica, es decir, por la trasformacion
estructural de la esfera publica en el espacio social de los cambios econémicos
de una sociedad constituida por trabajadores-consumidores. Este fendomeno de-
termind la pérdida creciente de autonomia de lo politico en relacién con el
ambito de las necesidades economicas, concebidas ahora en términos de las
necesidades vitales de la sociedad o de la especie humana, definiéndose en-
tonces el actual contexto biopolitico. No deberiamos espantarnos, consecuen-
temente, con el hecho de que la misma autora que elaborara una de las mas
severas criticas del totalitarismo, también se hubiese recusado a esposar a la
democracia liberal y al american way of life como paradigmas centrales de su
pensamiento politico. Como se sabe, Arendt presenta en La condicién humana
una critica vigorosa de la modernidad y de sus sociedades de masa y mercado,
afirmando que en funcién de multiples factores histéricos modernos, las condi-
ciones de posibilidad del ejercicio democratico radical estaban a punto de se
agotar en las democracias realmente existentes, concebidas como instancias
de gestién administrativa de los intereses vitales del animal laborans.

Frente al diagnéstico arendtiano de la crisis de la politica es necesario pre-
guntarse: ¢ cual politica se deriva de su reconstruccién fenomenolégica de la
accion y del espacio publico? Asi como pensada por Arendt, la accién demo-
cratico-radical es no-teleoldgica, o sea, es un fin en si mismo 'y, por lo tanto, ella
recusa no apenas las exigencias tradicionales de su fundamentacion racional-
moral, asi como también las exigencias normativas de sumisién de la praxis al
jus. Mi argumento central es que el pensamiento politico de Arendt no esta
comprometido con la defensa de las democracias realmente existentes, sino
con la apertura de nuevos espacios para el ejercicio activo de la ciudadania. A
primera vista, una tal politica nos ha de parecer si no imposible, al menos algo
rara y excéntrica, acostumbrados que estamos a la repeticion del mismo en la
certidumbre de que nada de nuevo surgira en el desierto politico del presente.
A fin de indicar algunos ejemplos contemporaneos de esta politica radical y
descentrada, tendremos que mirar hacia los margenes de nuestro escenario
politico actual. Entonces descubriremos nuevas formas de auto-organizacion y

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



Hannah Arendt y la politica radical 147

de pensamiento critico, adn incipientes, pero ya manifestados en la formacién de
colectivos de reflexién y actuacion politica subversiva respecto al consenso
de las democracias realmente existentes.

Calificar la concepcién arendtiana de la accion politica como democratico-
radical no significa hacer de Arendt una autora adversa al reconocimiento de la
importancia del derecho y de la propia democracia representativa, pero implica
afirmar que ella los repiensa a ambos radicalmente. En cuanto a la relacion
entre derecho y politica, Arendt recusa las alternativas tradicionales, ya que
piensa la ley como factor de estabilizacién y asimismo de creacion de nuevos
espacios de libertad, intentando articular poder constituido y poder constitu-
yente. Para ella, la accion politica genuina siempre trae el nuevo y, dado su
caracter imprevisible, transciende y desafia los limites del ordenamiento legal
preestablecido:

Las limitaciones legales nunca son defensas absolutamente seguras con-
tra la accién que viene desde dentro del cuerpo politico, de la misma mane-
ra que las fronteras territoriales jamas son defensas totalmente seguras
contra la accién que viene desde afuera. La ilimitaciéon de la accién no es
mas que el otro lado de su inmensa capacidad para establecer relaciones,
esto es, su productividad especifica.*

No estoy de acuerdo, por lo tanto, con las criticas que Negri dirige hacia
Arendt, segun las cuales ella reconocié el potencial creativo del poder constitu-
yente apenas para mejor impugnarlo y disolverlo en el entramado juridico-libe-
ral del poder constituido.> Contrariamente a Negri, pienso que nadie mejor que
Arendt supo reconocer el problema crénico de la politica radical en la moderni-
dad, o sea, el hecho de que las genuinas irrupciones del auténtico poder cons-
tituyente jamés fueran mas que fulguraciones instantdneas. Si Arendt intenta
encontrar una fragil solucién de continuidad entre poder constituyente y poder
constituido, entre politica y derecho, entre democracia radical y democracia
representativa, ella lo hace a favor de la creatividad de la accion politica. Para
demostrarlo, hace falta comprender adecuadamente la concepcion arendtia-
na de la accién politica genuina y de su potencial.

Arendt desarroll6 su fenomenologia de la accion politica y del espacio publi-
€O con vistas a desencubrir y traer a la luz sus determinaciones democraticas

4 H. Arendt, The Human Condition, Chicago, Universidad de Chicago, 1989, p. 191.
5 Vid. A. Negri, El poder constituyente. Ensayos sobre las alternativas de la modernidad,
Madrid, Libertarias/Prodhufi, 1994.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



148 André Duarte

esenciales. Para esto, emprendié un analisis de los fragmentos de la constitu-
cion de la experiencia democratico-republicana originaria, Greco-romana, cuyo
ndcleo se encontraria preservado en el lenguaje politico de Occidente, aunque
apenas precariamente. Retornar a la raiz de la experiencia politica democratica
no significaba intentar repetir en el presente un conjunto de acontecimientos
pretéritos, sino divisar, en el pasado, aquello que en él alin es nuevo, verdade-
ro principio de posibilidades politicas encubiertas y no transmitidas por la tradi-
cién de la filosofia politica, pero, aun asi, susceptibles de actualizacion en el
presente. Arendt no es una pensadora de la nostalgia politica, que se complazca
en lamentar la pérdida de la grandeza Greco-romana y de lo que “fue” la politi-
caen el pasado; y tampoco asume la arrogancia tedrica de pretender determinar,
por medio de la construccion racional de modelos normativos extra-politicos,
aquello que “debe” ser la buena politica. Por otro lado, a Arendt le interesa lo
gue es la politica, lo que se descubre cuando se miran las manifestaciones demo-
craticas originarias en su correspondencia con ciertas manifestaciones politicas
del presente, las cuales demuestran aquello que la politica alin puede ser.
Segun Arendt, la libertad como fendmeno politico surgié en la polis griega
democratica, caracterizandose por el hecho de que en aquel espacio publico
no existian gobernantes y gobernados u otras relaciones fundadas en el binomio
de comando y obediencia, ya que los ciudadanos disfrutaban de la condicion de
la igualdad. La polis, pero también la res publica romana, fueran espacios en
los que la libertad, la igualdad y la accion pudieran ser ejercidas colectivamen-
te. Esto presuponia garantizar la existencia de un palco estable que pudiera
sobrevivir a la fugacidad de los actos y palabras memorables, preservandoles y
transmitiéndoles después de su desaparecimiento en el pasado. La experien-
cia antigua de la libertad era esencialmente espacial y relacional, vinculandose
al mundo de las apariencias que se establece entre los ciudadanos y que des-
aparece cuando estos se alejan. Desarticulando la tradicional vinculacién en-
tre poder, violencia y gobierno, Arendt formuld y recuperd un concepto enfatico
y positivo del poder al retroceder al origen de las formas de gobierno ya consti-
tuidas, encontrando asi el espacio y el modo de ser originarios de dénde brotan
la politica y el poder, fendmenos fundamentalmente distintos de la violencia. La
politica y el poder surgen originariamente del “espacio de las apariencias [que]
pasan a existir siempre que los hombres se retinen en la modalidad del discur-
so y de la accion, lo cual es anterior y precede a toda y cualquier constitucion
formal de la esfera publica y a las muchas formas de gobierno”.¢ Se trata ahi de
un espacio que solamente existe potencialmente, es decir, en cuanto posibili-

6 H. Arendt, The Human Condition, p. 199.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



Hannah Arendt y la politica radical 149

dad, tal cual lo atestiguan las palabras griega y latina para el poder, dynamis y
potentia. Por eso, el poder que de él se deriva tampoco es mas que pura virtua-
lidad y no algo que se pueda acumular, preservar y emplear bajo cualesquiera
condiciones, pues depende en primer plano de su actualizacién por medio de
las palabras y actos de una pluralidad de ciudadanos.

El poder es definido por Arendt como un “fin en si mismo” y, por lo tanto, la
propia politica es entendida como tarea infinita. Sin embargo, si el auténtico
poder se contrapone al caracter instrumental de la violencia, Arendt no deja de
especificar las condiciones bajo las cuales el poder puede ser legitimamente
generado y ejercitado. Para ella, el poder se origina de manera legitima sola-
mente en un “ser-con discursivo” (Miteinander-Reden)” en el cual “la palabra'y
el acto no se encuentran divorciados”, cuando “las palabras no son vacias y los
actos no son brutales”, es decir, “cuando las palabras no son empleadas para
ocultar intenciones, sino para revelar realidades, y los actos no violan y destru-
yen, sino que crean nuevas relaciones y realidades”. Si el poder adviene cuan-
do es actualizado por actos y palabras de esta naturaleza, él se sostiene y dura
en el tiempo a través de su continua posibilidad de re-actualizacién por medio
de las promesas que intentan delinear las condiciones bajo las cuales los hom-
bres del futuro podran continuar a ejercer el poder, actuando y hablando entre
ellos a fin de establecer el “acuerdo fragil y temporario de las muchas volunta-
des e intenciones”.®

Bajo tales consideraciones podemos comprender la concepcién arendtiana
del derecho y de la funcién politica de las leyes. De manera semejante a los
griegos, pero no exactamente como ellos y no apenas en conformidad a ellos,
como veremos, la autora piensa el ordenamiento juridico de la comunidad po-
litica como un factor de estabilizacién de la fragilidad de los acuerdos y prome-
sas humanos, y asimismo del caracter impredecible de las relaciones politicas
entretejidas por una pluralidad de agentes. Las leyes tienen por funcion “erigir
fronteras y establecer canales de comunicacién entre los hombres,*° propor-
cionando estabilidad a un mundo esencialmente marcado por los cambios con-
tinuos aportados por la llegada de nuevos seres humanos. Las leyes y el dere-
cho circunscriben cada nuevo comienzo generado por la accién, garantizando

7 H. Arendt, Essays in Understanding 1930-1954, J. Kohn ed., Nueva York, Harcourt Brace,
1993, p. 39.

8 H. Arendt, The Human Condition, p. 200.

9 Ibid., p. 201.

10 H. Arendt, Totalitarianism. Part three of The Origins Totalitarianism, Nueva York, Harcourt
Brace, 1968, p. 163.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



150 André Duarte

un espacio de libertad y de movimiento a la vez que limitan la creatividad politi-
ca. Para defender una comprensioén politica del derecho y de las leyes en la
cual los limites no sean entendidos como contrarios a la preservaciéon de un
margen de libertad que pueda garantizar el advenimiento de la novedad, Arendt
recurre también a la concepcidon romana de las leyes, tal como formada desde
los romanos hasta Maquiavel y Montesquieu. De este Gltimo, Arendt toma la
concepcion de que “el ‘espiritu de las leyes’ es el principio por medio del cual
las personas que viven bajo un determinado sistema legal actian y son inspira-
das a actuar”.!* En otras palabras, Arendt piensa las leyes y sobre todo la cons-
titucidon no apenas como instancias de estabilizacion del espacio politico, sino
también como instancias en las cuales se fijan principios politicos que inspiran
el mismo actuar colectivo.

A suvez, la obediencia a las leyes y a las instituciones politicas es pensada
en su relacion con el poder generado legitimamente, en el intercambio de actos
y palabras no violentos, condicion que permite distinguir tal obediencia de aquella
que se obtiene por medio de la amenaza o del empleo de la violencia. Mientras
la violencia es inmediatamente incuestionable, la obediencia politica es media-
da por el reconocimiento de las determinaciones legales y por el consentimien-
to popular que les confiere su legitimidad. Pero, atencién: es fundamental com-
prender que, para Arendt, en sentido propio solamente consiente quien
efectivamente sabe que puede discordar. De hecho, la posibilidad de una poli-
tica abierta a la novedad depende en gran medida de la capacidad de los agen-
tes libres para discordar, para decir no y actuar a fin de cambiar un determina-
do estado de cosas del mundo. Segun tal concepcion, el consentimiento que
legitima el poder constituido no requiere la abdicacién del poder constituyente
por parte de los que entran en acuerdo, pues el poder de los pactantes se pre-
serva en la base de constitucion del poder constituido, se mantiene en las ma-
nos de los mismos agentes que entran en acuerdo. Para Arendt, la cuestién
relevante no es la de justificar racionalmente la génesis del poder constituido
por el recurso a la ficcion del contrato, ya que el poder existe por si mismo
siempre que los ciudadanos convivan en la modalidad de la accion y de la pa-
labra no violentos. Mas importante le parece la cuestién de la legitimidad, la
cual se deriva de los principios que generaran el “estar juntos inicial” que fundé
la comunidad politica; a su vez, tales principios necesitan renovar continua-
mente su capacidad de inspirar las nuevas generaciones a que continden a
actuar en consonancia con ellos. Para que la legitimidad del poder constituido

1 H. Arendt, Crisis of the Republic, Harcourt Brace, 1972, p. 94.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



Hannah Arendt y la politica radical 151

no se degenere, es necesario que el espiritu o el principio que presidio a la
fundacién del cuerpo politico se renueve cotidianamente por medio de la parti-
cipacion politica activa de los ciudadanos. De esta manera, el consentimiento a
las leyes no depende ni de una sumision involuntaria y ciega al pasado tradicio-
nal, ni de un reconocimiento tedrico y racional de la validad del ordenamiento
legal, sino del deseo de los ciudadanos de “hacer parte del juego”, es decir, de
su deseo y posibilidad de participar activamente de la comunidad politica. Para
participar de este “juego del mundo” es necesario obedecer a las reglas acor-
dadas o bien intentar cambiarlas por medio de la accidn colectiva.

Siganse de estas consideraciones que la vida politica es, para Arendt, po-
tencialmente conflictiva, competitiva, agonistica, marcada por la confrontacion
de posiciones y opiniones contrarias. Tal concepcion agonistica de lo politico
es asimismo una consecuencia de la concepcién arendtiana de la libertad en
cuanto ejercicio performatico de la accion colectiva, entendida como fin en si
misma. En una formulacion algo enigmética, Arendt dijo que “Para ser libre, la
accion tiene que ser libre de motivos, por un lado, y de su objetivo intencionado
en cuanto un efecto previsible, por otro”.12 Seguramente, Arendt no piensa que
la accion politica auténtica sea privada de fines y motivaciones, lo que se-
ria absurdo. Lo que ella pretende enfatizar es que la accién politica genui-
namente libre no debe ser considerada bajo la exigencia de la justificacion
extra-politica de sus motivos o de sus objetivos, sino bajo la consideracién de
su sentido politico. Para Arendt, la accién libre posee sentido apenas en la me-
dida en que trasciende el plano de la justeza moral de las intenciones o el plano
del calculo y evaluacién de su efectividad en el mundo. En otros términos, el
sentido de la accidn libre no se subordina a sus motivos y objetivos, a los cua-
les siempre acaba por trascender en la medida en que instaura nuevas relacio-
nes entre los agentes. La accion libre se origina de la adhesién de los agentes
a principios politicos generales, los cuales no pertenecen a la subjetividad, sino
a la calidad mundana del espacio publico en el cual ciertos actos y palabras
son posibles o impensables. Tales principios no son creaciones ideales o abs-
tractas, pues radican en la historia de la praxis y de la reflexion politica occiden-
tal. En el ambito democrético-republicano, por ejemplo, se pueden enumerar
principios como la solidaridad hacia los otros, el amor a la igualdad de dere-
chos y a la justicia, la felicidad publica en cuanto disposicién y placer para
participar en la definicién de los destinos de la comunidad politica, etcétera.
Tales principios no se confunden con las motivaciones psicologicas de los agen-

12 H. Arendt, Between Past and Future. Eight exercises in political thought, Nueva York,
Penguin Books, 1993, p. 151.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



152 André Duarte

tes, sino que son pensados como fuentes de inspiracion del actuar y como
“criterios de acuerdo con los cuales toda la vida publica es conducida y juzga-
da”.'3 La accion politica no es evaluada por Arendt en términos de la justeza de
sus motivaciones o por su eficacia, sino por su grandeza intrinseca, es decir
por su capacidad de instaurar nuevas relaciones politicas entre los ciudada-
nos, bastdndose a si misma: “La grandeza, por lo tanto, o el significado espe-
cifico de cada acto, sélo puede residir en el mismo desempefio y no en los
motivos que la provocaran o en los resultados que ella produjo”.'* Esto equi-
vale a afirmar que la fenomenologia politica de Arendt descentra el foco de
andlisis de la accion de la subjetividad de los agentes para el mundo de las
apariencias y su pluralidad interpretativa, concentrandose en la revelacion de
los principios politicos constitutivos del espacio publico.'® Esta concepcién
de la accién y del espacio publico de inspiracién griega, como constitutivamente
agonisticos y pluralistas, es propensa a exaltar el inconformismo y la blsqueda
de excelencia contrariamente a la pasividad monétonay repetitiva de la politica
burocratico-partidaria del cotidiano, adecuandose perfectamente a los para-
metros de una politica de resistencia.

Por cierto, Arendt no pretendid recusar la democracia representativa de
manera simplista e ingenua, pero tampoco estaba satisfecha con tan solamen-
te reformarla; su verdadero objetivo fue el de encontrar alternativas para re-
definirla radicalmente, es decir, en consonancia con su raiz originaria, a fin de
estimular el surgimiento de nuevos espacios de libertad y de nuevos actores
politicos. Pensar la politica mas alla del sistema representativo-partidario exige
favorecer y detectar el aparecimiento de nuevas formas de asociacion colec-
tiva, menos centralizadas y cristalizadas, mas auténomas y flexibles, menos
disciplinadas y, por lo tanto, méas creativas y osadas, capaces de multiplicar las
formas de actuacion politica. Arendt, creo, nos ensefia a ver las instancias mo-
dernas de reapropiacion de la politica participativa antigua no apenas en even-
tos suntuosos como las revoluciones que fundan nuevos cuerpos politicos,
sino también en acontecimientos mas discretos, tales como los movimientos
politicos de resistencia a la opresién y por el reconocimiento de nuevos dere-
chos, protagonizados por los huevos movimientos sociales. Ademas, creo que
su pensamiento politico radical también ayuda a comprender interesantes mo-
vimientos politicos marginales al consenso democratico-liberal, promocionados

13 H. Arendt, Essays in Understanding, p. 332.

14 H. Arendt, The Human Condition, p. 206.

15 L. J. Dich, Hannah Arendt and the Limits of Philosophy, Cornell, Universidad de Cornell,
1994, p. 80.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



Hannah Arendt y la politica radical 153

por colectivos politicos que actdan al margen de los partidos y de los movi-
mientos sociales tradicionales. Estos colectivos establecen redes de relacio-
nes reales y virtuales con otros colectivos, constituyéndose como locales movi-
les en los cuales la accidn y el pensamiento politicos no se disocian jamas. Un
claro ejemplo de esta capacidad auto-gestionaria para actuar y pensar de ma-
nera hiper-critica es el colectivo barcelonés Espai en blanc (Espacio en blan-
c0), autodenominado como un “programa de subversion”.

Espai en blanc, como tantos otros colectivos espafioles y europeos, esta
asociado a la practica politica ilegal de las okupaciones, de la invasion de espa-
cios publicos abandonados, los cuales son transformados en espacios libres
de pensamiento, discusion y organizacidn de acciones politicas subversivas.
Las acciones politicas colectivas promocionadas por Espai en blanc no miran
solamente hacia el problema de la especulacion inmobiliaria y la necesidad de
ampliar la oferta de viviendas a los desproveidos de medios para financiarse
una vida independiente y digna, problema inmediato que evidentemente no es
ignorado. Sin embargo, sobre todo se pretende crear y ampliar espacios de
encuentro en los cuales se entretejan nuevos lazos de solidaridad, nuevas
amistades, nuevas formas de cuestionamiento y lucha, al margen del consen-
so capitalista en sus nuevas variaciones hegemanicas transnacionales. En su
autodenominacion como “Espacio en blanco” residen dos ideas fundamenta-
les: espacio no debe ser comprendido como “promesa de un futuro mejor”,
sino como “pasion por conquistar lugares comunes en los que se pueda vivir
de otra manera” Tal espacio permanece “en blanco, porque esta dispuesto
a hacerlo sin referencias preestablecidas, sabiendo que la experiencia no se
acumula y que el pasado no funciona hoy como fuerza de transmision y de
transformacién”. Los involucrados saben que “los discursos emancipatorios,
iluministas, reconciliadores o revolucionarios, se han quedado sin horizonte. Y,
sin embargo, seguimos pensando para liberar la vida alli donde se encuentra
aprisionada”. Para eso, es necesario superar el aislamiento cotidiano y pensar
y actuar de manera colectiva, descubriendo e inventando nuevas formas de
cooperacion y de articulacién de redes y de conocimientos, apartandose de las
viejas ideas de “asistencia, de participacién y de pertenencia”. La idea de asis-
tencia fomenta la dependencia y el mantenimiento de la jerarquia entre el inte-
lectual y las masas desposeidas. La idea de participacion, a su vez, “siempre
acaba siendo victima de un computo de éxitos y fracasos basado en el nUmero
de personas que consigue movilizarse”. Ya la tercera idea, la de pertenencia,
“delimita un dentro/fuera cuyo propdsito termina por ser Unicamente el de se-
guir realimentando su diferencia”. El rechazo de estos ideales tiene consecuen-
cias politicas importantisimas para la definicion de sus formas de actuaciéon y

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



@ André Duarte

reflexion politicas respecto a los movimientos sociales. Por ejemplo, el colecti-
vo considera al Estado como instancia privilegiada a la cual dirige sus deman-
das politicas, pero, de manera sorprendente, no lo hace bajo la expectativa de
que tales demandas sean atendidas. En otras palabras, no se asumen como
acreedores del Estado y ni siquiera se conciben como elaboradores de deman-
das, pues lo que en verdad les importa es manifestar lo que quieren y necesitan
por medio de su mismo actuar y pensar. No quieren estimular a la participacion
en sentido tradicional, pues no vinculan el ejercicio de la politica a la certidum-
bre o al deseo de obtener victorias —antes, parece tratarse de ejercer y expe-
rimentar la politica como un fin en si mismo, mas alla de victoria o derrota, de
tal manera que también las derrotas no se aparten de todo de la victoria: por lo
menos se resistid, por lo menos se denuncid, se intentd agujerear y romper
una realidad que se mantiene “atrapada en las prisiones de lo obvio”. Por todo
eso, Espai en blanc se define tan simplemente como “un catalizador de ex-
periencias: una red de complicidades, un dispositivo para uso de los propios
interesados”.

Atitulo de conclusion, me gustaria simplemente considerar que tal concep-
cion de la practica y del pensamiento politico marginales al consenso democra-
tico-liberal parece convergir hacia la concepcion arendtiana de la politica demo-
cratico-radical, concebida como fin en si misma y como privada de fundaciones
extra-politicas, ya sean de orden moral o juridica. Tal politica democratico-radi-
cal ya no tiene en mira cualquier ideal mesianico, sino que intenta multiplicar
los espacios de libertad en relacion a los continuos esfuerzos del poder consti-
tuido por domesticar y atrapar el potencial de las iniciativas constituyentes de
los ciudadanos.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 143-154.



	00a-Directorio
	00b-Indice
	00c-Presentación
	01-Rios Espinosa
	02-Martínez
	03-Rivas
	04-Constante
	05-Catoggio
	06-Duarte
	07-Ruiz
	08-Sola
	09-Comisarenco
	10-Reseñas y noticias



